Die Bestimmung des Menschen beir Schelling

Versuch einer Rekonstruktion der philosophischen
Anthropologie zwischen 1804-1810

Inaugural-Dissertation
zur Erlangung der Doktorwiirde
der
Philosophischen Fakultét
der
Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universitét
zu Bonn

vorgelegt von

Kuangrong Wang

aus

Jiangsu, China

Bonn 2025



Gedruckt mit der Genehmigung der Philosophischen Fakultét

der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universitiat Bonn

Zusammensetzung der Priifungskommission:

Prof. Dr. Bert Heinrichs, Institut fiir Philosophie (Vorsitzender)

Prof. Dr. Christoph Horn, Institut fiir Philosophie (Betreuer und Gutachter)
Senior Prof. Dr. Dieter Sturma, Institut fiir Philosophie (Gutachter)

Prof. Dr. Rainer Schéfer, Institut fiir Philosophie (weiteres priifungsberechtigtes Mitglied)

Tag der miindlichen Priifung: 1. Dez. 2025



Danksagung

Mit dieser Dissertation findet meine lange Studienzeit in Deutschland bald ihren Abschluss. An
dieser Stelle mochte ich allen, die mich auf diesem Weg unterstiitzt haben, meinen aufrichtigen
Dank aussprechen.

Mein besonderer Dank gilt zuallererst meinem Doktorvater sowie meinem fritheren
Masterbetreuer Herrn Prof. Dr. Christoph Horn. Wihrend der vergangenen acht Jahre hat er
mich in jeder Hinsicht menschlich unterstiitzt. Seine Seminare und Kolloquien sowie unsere
Gespriache haben mir viele wertvolle Anregungen gegeben. Ebenso bin ich dankbar fiir seine
Geduld und Ermutigung. Ohne ihn wire mein gesamter Weg in der Philosophie unmdoglich
gewesen.

Ebenso mochte ich mich bei Prof. Dr. Rainer Schéfer und Prof. Dr. Michael Forster herzlich
bedanken. Von ihren Seminaren zu Hegel, Fichte, der deutschen Romantik sowie zu Herder
habe ich viel gelernt.

Herrn Prof. Dr. Dieter Sturma gilt mein herzlicher Dank fiir die Ubernahme des
Zweitgutachtens. Zudem danke ich ihm fiir die Materialien und Hinweise, die er mir im
Zusammenhang mit meiner Dissertation zur Verfiigung gestellt hat.

Mein besonderer Dank gilt Claas Liittgens fiir das duBerst sorgfdltige Korrekturlesen sowie
fiir seine ausfiihrlichen Anmerkungen. Ebenso danke ich Keqi Chen, der bei der Formatierung
der Dissertation viel Miihe aufgewendet hat.

Ebenso mochte ich den Freundinnen und Freunden danken, die mich wihrend meines
Studiums begleitet haben. Dazu zéhlen Asihan, Annamaria Pacilio, Eungjeong Kim, Eric Lam,
Javier Fuentes, Linqing Shi, Leonard Ip, Shangrong Li und Yan Jin. Die intellektuelle
Gemeinschaft und Freundschaft sind mir von grofler Bedeutung.

Ich danke meinem Mann Dr. Ian Gleason fiir alles, was er flir mich getan hat, insbesondere
fiir seine Begleitung und Unterstiitzung in schwierigen Zeiten. Er ist mein bester Freund und
zugleich der beste Lebensgefahrte.

Mein herzlicher Dank gilt auch Hui Hui in meiner Heimat. Seit {iber zwanzig Jahren ist sie
die wichtigste Freundin in meinem Leben. Ich danke ihr von Herzen fiir ihre vielfdltige
Unterstiitzung.

AbschlieBend mochte ich meinem Vater Xiaodong Wang und meiner Mutter Yan Liu
danken. Sie haben mir all die bedingungslose Liebe gegeben. Seit vielen Jahren ermutigen sie
mich, meinem Weg treu zu bleiben. Sie haben mich dabei sowohl finanziell als auch emotional

I



unterstiitzt. Sie sind die Menschen, die ich zutiefst liebe und achte.
Es ist ein groBes Gliick fiir mich, ihre Tochter zu sein. Thnen mochte ich diese Arbeit

widmen.

Kuangrong Wang
Bonn, Dez. 2025

II



Inhaltsverzeichnis

Einleitung

Krise als Chance: Schelling zwischen Idealismus und der philosophischen Anthropologie

Leitmotiv: Die Bedrohung des Nichtseins und die grundlegende der Fragestellung
Die philosophische Anthropologie in der Moderne und im deutschen Idealismus
Die Bestimmungsfrage: ,,Ein Thema der zweiten Hiilfte des 18. Jahrhunderts in
Deutschland®

Uber die Einteilung von Schellings Denkphasen

Stand der Forschung

Thesen dieser Arbeit und die Gliederung

1

12
14

1. Der Mensch als das negative Sein: Der individuelle Mensch als Scheinleben in Bezug

auf das Absolute (1804-1806)

1.1. Die Abkunft des Endlichen in einer Identitiitsphilosophie: Eine klassische Aporie
1.2. Die Idee des Absoluten: die metaphysische Grundlegung fiir die Bestimmung des
Menschen (1804)
1.2.1. Das Absolute braucht keinen Anderen: Kritik an der reflexiven Theorie des Absoluten
(1804)
1.2.2. Die Selbsterkenntnis des Absoluten und die intellektuelle Anschauung als Voraussetzung
der Differenzierung
1.3. Der Ubergang von dem Absoluten zu dem Endlichen
1.3.1. Die Deduktion der Realitiit des Absoluten und die zeitliche Nichtigkeit
1.3.2. Der Mensch als Scheinleben und ein relatives Nichtsein
Zusatz: Die Visualisierung des Bildes des Universums in Philosophie und Religion (1804)
Exkurs: Von der Abkunft der Mannigfaltigkeit in der Metaphysik des Einen bei Fichte
(1806): Ein Vergleich mit Schelling
1.4. Die Verschirfung der Aporie von Identititsphilosophie im Jahr 1806 und deren

notwendige Selbstvermittlung: Der Mensch als negatives Sein

2. Die Bestimmung des Menschen in der Freiheitsschrift (1809)

2.1. Der anthropologische Ansatz und die metaphysische Anthropologie in Schellings

III

17

17

20

23

25

29

29
34

39

45

51



Philosophie (1809) 51

2.2. Der Pantheismusstreit und der Uberwindungsversuch der Identitiitsphilosophie als ein

abgeschlossenes System: Das positive Sein des Menschen als der Ausgangspunkt 58
2.2.1. Einleitung 58
2.2.2. Der Pantheismusstreit, Pantheismusbegriff und Systementwurf 60

2.2.3. Die Identititsphilosophie und der Pantheismus: Ist die Identitéitsphilosophie (1804) dem
Pantheismus zuzuordnen? 65
2.2.4. Freiheit, Geschichtlichkeit und das positive Sein als Ausgangspunkt des anthropologischen
Ansatzes 71
2.3. Die systematische Konstruktion der Anthropologie: ,,Das Wesen des Menschen ist
wesentlich seine eigne Tat* 73
2.3.1. Die formelle Freiheit als Autonomie und die reale Freiheit als Vermogen zum Bosen 74
2.3.2. Der ontologische Uberwindungs- und Vollendungsversuch der Identititsphilosophie: Grund
der Existenz und das Existierende 77

2.3.3. ,,Wollen als Ursein*“: Die Verlagerung der hochsten Instanz von der Vernunft auf den Willen

81
2.3.4. Die Geburt des Menschen als ein seelischer Organismus 85
2.3.5. Die Trennbarkeit der Prinzipien und die Selbstheit im Menschen 88
2.3.6. Die aktivierte Selbstheit im menschlichen Geist und das Bose als geistige Positivitit 90
2.3.7. Die Individualisierung des Menschen 92
2.3.8. Die Angst des Lebens und die Melancholie im Menschen als Gattung 97
2.3.9. Der Mensch als Intelligibles und seine Zurechnungsfihigkeit 99
2.3.10. Der Mensch als Person: ,,Alle Personlichkeit ruht auf einem dunkeln Grunde* 101
Schluss 106
Zusatz: Das anthropologische Bild bei Schelling (1809) 108
2.4. Die Bestimmung des Menschen und seine Sonderstellung im Universum in der
Freiheitsschrift (1809): ,,Nur der Mensch ist im Gott* 109
2.4.1. Einleitung 109
2.4.2. Die Sonderstellung des Menschen im Universum: Zentralitit und Exzentrizitit 110
2.4.3. Die dreifache dialektische Bewegung zwischen Zentrum und Peripherie: Die Erlosung ist
eine menschliche Selbsterlosung 113
2.4.4. Der Mensch in der Geschichte: Die zwei Schopfungen und die drei Zeitalter 115
2.4.5. Die Menschwerdung des Gottes: Das anthropologische Schema bei der Erklirung der
Wirklichkeit des Bosen 117
2.4.6. Die Endabsicht der Menschengeburt und der Sinn des Lebens 119
2.4.7. Der Mensch und Tod, Liebe, Sittlichkeit und die urspriingliche Weisheit 121
Zwischenbetrachtung 123

3. Der Mensch zwischen Natur und Geist: Die Anthropologie in der systematischen

Philosophie des Lebens (1810) 125
v



3.1. Einleitung 125

3.2. Die metaphysische Propideutik zur Philosophie der Anthropologie 132
3.2.1. Der organische Pantheismus als Ausgangspunkt 132
3.2.2. ,,Darstellung® als Methode des Systems und der Ubergang von der Identitit zur Differenz

134
3.2.3. Die Potenzlehre als Periode der gottlichen Offenbarung 136
3.2.4. Die Kontraktion als der Anfang der Differenz und der Zeit 138

3.2.5. Die Analogie zwischen Gott und Menschen: das Sein (Nichtseiende) und das Seiende im
Leben 141
3.2.6. Das Nichtseiende als Werkzeug des Lebens: ,,Alle endlichen Wesen sind aus dem
Nichtseienden geschaffen® 143

3.3. Die Naturphilosophie und die Anthropologie: die Stellung des Menschen im System 146

3.3.1. Die Geburt der Naturwelt und ihr Verhiltnis zu Gott 146
3.3.2. Die Potenzlehre in der Naturphilosophie und die Geburt des Organismus 149
3.3.3. Der Mensch als ,,Krone der Schépfung® und der Ubergang von der Naturwelt zur

Geisterwelt 152
3.3.4. Der Mensch als Mikrokosmos und die Wissenschaft der Anthropologie 154

3.4. Die systematische Anthropologie: die Philosophie des Geistes, Psychologie und die

Geisterwelt nach Tod 157
3.4.1. Der Mensch und Gott 157
3.4.2. Der Mensch und die erste Natur 158
3.4.3. Der Staat als die zweite Natur der Menschen 159
3.4.4. Der Mensch und die Kirche 161

3.5. Der Mensch als Einzelner und sein inneres Wesen 162
3.5.1. Die drei physischen Apparate: Gemiit, Geist und Seele 162
3.5.2. Der Mensch und die geistigen Konstruktionen: Kunst, Philosophie, Tugend und Religion167
3.5.3. Der Mensch und der Tod 169
3.5.4. Die Konstruktion der reinen Geisterwelt und ihre Verbindung mit der Naturwelt 176
3.5.5. Das Wesen des Menschen: Der Mensch ist keine Maschine 179

3.6. Die Bestimmung des Menschen im Jahr 1810 180

4. Exkurs: Verteidigung des Menschen: Das anthropologische und psychologische

Schema bei Schelling (1837) 184
Schluss 192
Literaturverzeichnis 194



Einleitung

Krise als Chance: Schelling zwischen Idealismus und

der philosophischen Anthropologie

Leitmotiv: Die Bedrohung des Nichtseins und die grundlegende

der Fragestellung

Der beriihmte Literaturkritiker Edward Said erwéhnt gleich zu Beginn seines Werks On Late
Style: Music and Literature Against the Grain drei der wichtigsten Problematiken bei der

Erforschung des historischen Verlaufs der menschlichen Kultur:

The first is the whole notion of beginning, the moment of birth and origin, which in the context
of history is all the material that goes into thinking about how a given process, its establishment

and institution, life, project, and so on, gets started.'

And so the second great problematic is about the continuity that occurs after birth, the
exfoliation from a beginning: in the time from birth to youth, reproductive generation, maturity.
Every culture offers and circulates images of what has been wonderfully called the dialectic of

incarnation, or in Frangois Jacob’s phrase, la logique du vivant.*

Fiir Said liegt die erste grundlegende Problematik in der Ergriindung des Ursprungs und der
geistigen Anlage eines Denkens am Anfang. Die zweite betrifft die Analyse der Art und Weise,
wie sich dieses Denken, manchmal als dialektischer Prozess, in der mittleren Phase fortsetzt,
die eng mit der Lebensbahn verflochten ist. In seinem vorliegenden Werk jedoch widmet er sich

vornehmlich der dritten Herausforderung, dem Spatstil:

I come finally to the last great problematic, which for obvious personal reasons is my subject

' Vgl. Said, Edward W.: On Late Style: Music and Literature Against the Grain, Knopf Doubleday Publishing
Group: 2017, p. 22.
2 Vgl ebd. p. 23.



here—the last or late period of life, the decay of the body, the onset of ill health or other factors
that even in a younger person bring on the possibility of an untimely end. I shall focus on great
artists and how near the end of their lives their work and thought acquires a new idiom, what I

shall be calling a late style.?

Gegenstand dieser Untersuchung ist weder ein Musiker noch ein Literat, sondern der Philosoph
Friedrich Wilhelm Joseph Schelling. Auch er durchlebte eine lange philosophische Karriere,
die sich gliedert in einen glanzvollen und vielversprechenden Anfang, eine ausgedehnte mittlere
Phase und ein ambitioniertes, zugleich aber dem Strom der Zeit ohnmichtig ausgesetztes
Spétwerk. Der Gegenstand der vorliegenden Untersuchung ist die Ubergangszeit Schellings
zwischen Frithwerk und Spatwerk, die nach gewdhnlicher Einteilung zum Teil der mittleren
Phase gehért. Der Ubergang wird an der im Jahr 1809 verdffentlichten Schrift Philosophische
Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen Freiheit markiert.* Paradoxerweise ist es
eine Frage aus dem Spétwerk Schellings, die unseren Blick zuriick auf den Schelling der
mittleren Jahre lenkt und uns zu einer vertieften Auseinandersetzung mit seinem Denken der
mittleren Phase anregt. In der Einleitung in die Philosophie der Offenbarung oder Begriindung
der positiven Philosophie (vgl. 11, 3, 1-530) schreibt Schelling:

Die ganze Natur miiht sich ab, und ist in unaufhorlicher Arbeit begriffen. Auch der Mensch
seinerseits ruht nicht, es ist, wie ein altes Buch sagt, alles unter der Sonne so voll Miihe und
Arbeit, und doch sieht man nicht, dal} etwas gefordert, wahrhaft erreicht werde, etwas nédmlich,
wobei man stehen bleiben konnte. Ein Geschlecht vergeht, das andere kommt, um selbst wieder
zu vergehen. Vergebens erwarten wir, da} etwas Neues geschehe, woran endlich diese Unruhe
ihr Ziel finde; alles, was geschieht, geschieht nur, damit wieder etwas anderes geschehen konne,
das selbst wieder gegen ein anderes zur Vergangenheit wird, im Grunde also geschieht alles
umsonst, und es ist in allem Thun, in aller Mithe und Arbeit der Menschen selbst nichts als
Eitelkeit: alles ist eitel, denn eitel ist alles, was eines wahrhaften Zweckes ermangelt. Weit
entfernt also, dal der Mensch und sein Thun die Welt begreiflich mache, ist er selbst das
Unbegreiflichste, und treibt mich unausbleiblich zu der Meinung von der Unseligkeit alles
Seyns, einer Meinung, die in so vielen schmerzlichen Lauten aus alter und neuer Zeit sich
kundgegeben. Gerade Er, der Mensch, treibt mich zur letzten verzweiflungsvollen Frage:

warum ist iiberhaupt etwas? warum ist nicht nichts?® L 3,7

Der spéte Schelling wirft seine letzte, verzweifelte Frage auf, ndmlich: Warum existiert

iiberhaupt etwas? Diese Hauptfrage ldsst sich in zwei Teilfragen aufgliedern: die Frage nach

Vgl. ebd. p. 25.
4 Im Folgenden wird die Schrift als ,,Freiheitsschrift zitiert.
5 Hervorhebung von der Autorin.
2



der Letztbegriindung oder dem Ursprung des Seins (dpyn) und die Frage nach seinem letzten
Ziel (téhoc). Mit anderen Worten: Die Frage nach dem Sein ist einerseits eine metaphysische,
andererseits aber auch eine ethische Frage. Das Leitmotiv, das Schelling in seinem spiten
Denken dazu dringt, sich der letzten Frage nach dem Grund des Seins zu stellen, ist gerade der
Forschungsgegenstand dieser Arbeit: der Mensch, der nicht nur Existenz, sondern auch eine
Rechtfertigung seiner Existenz braucht.®

Zugleich zeigt der spéte Schelling, dass sich die existenzielle Situation vor der Bedrohung
des Nichtseins gegeniibersieht. Es stellt sich weiterhin die Frage: Wozu ist der Mensch da, wenn
doch alle endlichen Wesen unausweichlich dem Nichts, dem Tod, verfallen? Der Mensch steht
stets unter der Bedrohung des Nichts und vermag sein Schicksal, ins Nichts zu fallen, nicht
abzuwenden. Gerade diese existenzielle Bedrohung, letztlich nichts zu sein, zwingt ihn dazu,
sich zu fragen: Wozu ist das Leben? Und dennoch existiert der Mensch. Woher stammt er?
Warum tritt der Mensch aus dem Nichts ins Sein? Wenn das Sein nur ein von Gott
logischerweise abgeleitetes Faktum ist, wie soll der Mensch seine Freiheit und sein Verhiltnis
zu Gott verstehen? Wenn der Mensch aus seinem freien Willen entsteht, kann er auch die Wahl
haben, nicht zu sein? Aber warum hat der Mensch iiberhaupt die Entscheidung zu sein getroffen?
Worin besteht der Endzweck der menschlichen Existenz?

Die Angst vor dem Nichts ist jedoch kein Gefiihl, das allein Schelling vorbehalten wire.
Bereits im Jahr 1806 findet sich eine entsprechende Meinung bei seinem Zeitgenossen Fichte.
Dieses Jahr markiert, auch wenn fiir Fichte selbst unerwartet, bereits den Beginn der letzten
Phase seines Lebens. Im Jahr 1806 diagnostiziert Fichte in der Anweisung zum seligen Leben
den fundamentalen existenziellen Zustand des Menschen mit dem Hinweis, dass wir in einem
sukzessiven Zeitfluss leben: Jeder Augenblick, den wir erfahren, ist sogleich vergangen und
wird unmittelbar von der ndchsten Sekunde abgeldst. Die Zeitspanne unseres Lebens schrumpft
damit unaufhaltsam dahin so sehr, dass wir, als endliche Wesen, in einem Zustand leben, der,
wie Fichte schreibt, ,,nur sterbend, und [im] Sterben* sei (GA 1, 9, 59). Sich mit der Sterblichkeit
als Faktum zu arrangieren, bedeutet fiir Fichte nicht nur die Anerkennung der Endlichkeit,
sondern auch die faktische Realitéit dessen, was Spinoza die ,,Todesfurcht*’ nennt. Ausgehend
von diesem Faktum entwickelt Fichte eine zentrale These seines existenziellen Denkens: ,,Der

Trieb, mit dem Unvergidnglichen vereinigt zu werden und zu verschmelzen, ist die innigste

Dirk Ciirsgen: ,,Es scheint, das Nichts sei fiir das unvoreingenommene Urteilsvermdgen sogar das
Niaherliegende und an sich Wahrscheinlichere; das Seiende wirkt suspekt und eigens der Rechtfertigung
bediirftig, es verliert seine Selbstversténdlichkeit.“ Ciirsgen, Dirk: Letzthegriindung und Geschichte,
Schellings Philosophie der Mythologie und Offenbarung, Berlin: 2017, S. 20.
Spinoza, Baruche de, Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt, neu iibersetzt, herausgegeben, mit einer
Einleitung versehen von Wolfgang Bartuschat, Hamburg: IV, Lehrsatz 67.

3



Waurzel alles endlichen Daseins* (GA 1, 9, 59f.). Die Sehnsucht nach dem Ewigen, das Streben,
sich vom bloBen Werden zu emanzipieren und am ewigen Leben teilzuhaben, entspricht laut
Fichte dem ,,natiirlichen Wahrheitssinne* (GA 1, 9, 58) des Menschen.

Die vorliegende Untersuchung setzt bei dem Essay Philosophie und Religion (1804) an, um
von dort aus einen Schwerpunkt auf den Ubergang zur Freiheitsschrift (1809) sowie zu den
Stuttgarter Privatvorlesungen (1810) zu legen. Ziel ist es, die zwei zentralen Fragen zu
bearbeiten: Was ist der Grund der menschlichen Existenz, und was ist ihr Zweck der Existenz?
Diese Fragen sind nicht nur die Fragen Schellings. Sie wurden auch von Philosophen wie
Leibniz und Schopenhauer eingehend behandelt.® Lisst man die metaphysische Sprache
beiseite und bedient sich stattdessen der Terminologie des deutschen Idealismus, so lassen sich
diese Fragen auch direkter formulieren: Was ist die Bestimmung des Menschen? Und worin
liegt der Sinn seines Lebens? Unweigerlich dridngt sich dabei eine Riickfrage auf: Wenn diese
Fragen von dem spiten Schelling gestellt wurden, warum dann nicht beim spdten Schelling
ansetzen, sondern gerade im Denken seiner mittleren Phase?

Ein Grund dafiir, auf den spiten Schelling fiir die Thematisierung der Anthropologie zu
verzichten, ist, dass das Ziel dieser Untersuchung nicht nur darin besteht, jene beiden Fragen
im Horizont des Absoluten und der Seinslehre spekulativ zu erortern, sondern auch den
Menschen zugleich als lebendige Wirklichkeit zu begreifen, das heifit, die Umrisse einer
philosophischen Anthropologie bei Schelling zu rekonstruieren. Zu diesem Zweck reicht der
spekulative Ansatz des spédten Schelling nicht aus, und die anthropologischen Momente der
mittleren Phase bleiben relevant.” Anders gesagt: Eine philosophische Anthropologie, statt
einer Anthropologie im ethnologischen Sinne, entweder implizit oder explizit, findet sich, wenn
iiberhaupt, nur im mittleren Schelling. Im Spatwerk ist sie nahezu verschwunden. An diesem
Punkt wird auch die Intention dieser Arbeit klarer: Ausgehend von zwei Schliisseltexten des
mittleren Schelling wird der Versuch unternommen, zur menschlichen Existenz selbst eine
philosophische Anthropologie zu rekonstruieren und damit zu versuchen, die entscheidende
Frage zu beantworten: Was ist der Mensch und was ist seine Bestimmung?

Damit erdffnen sich zwei unterschiedliche, jedoch einander iiberlappende Gebiete: die

8 Schubbe, D./Lemanski, J./Hauswald, R. (Hg.): Warum ist iiberhaupt etwas und nicht vielmehr nichts? Wandel
und Variationen einer Frage, Hamburg: 2013.

Zur Rekonstruktion der spekulativen Antwort auf die Frage vgl. Gabriel, Markus: Schellings Antwort auf die
Grundfrage der Metaphysik in der Urfassung der Philosophie der Offenbarung, in: Schubbe, D./Lemanski,
J./Hauswald, R. (Hg.): Warum ist iiberhaupt etwas und nicht vielmehr nichts? Wandel und Variationen einer
Frage, Hamburg: 2013, S. 159-187. Laut Markus Gabriel kann die Frage nach dem Sein auf die Frage,
»warum iiberhaupt so etwas wie Vernunft und Freiheit existiert, diec wir als Prarogativ des Menschen in
Anspruch nehmen.* S. 162. Am Ende kommt er zum Schluss: ,,Die Philosophie ist nicht nur » Wissenschaft
des Seins«, also Ontologie im Sinne einer Wissenschaft, die vom Sein handelt. Sie ist auch eine Wissenschaft,
die selbst zum Sein gehdrt und damit eine lokale Selbstthematisierung des Seins.* S. 178.

4



philosophische Anthropologie als eine Disziplin und die Frage nach der Bestimmtheit des
Menschen. An diesem Punkt treten zwei zentrale Probleme hervor: Erstens die Frage, ob und
in welcher Hinsicht bei Schelling tiberhaupt von einer philosophischen Anthropologie
gesprochen werden kann, und zweitens, was mit der Bestimmtheit des Menschen konkret
gemeint ist. Am Ende ist zu sehen, in welchem Sinne sie ein gemeinsames philosophisches Ziel
verfolgen.

Im ersten Schritt soll der Begrift der Anthropologie sowie ihre disziplindre Verortung néher
bestimmt werden. Im zweiten Schritt soll der historische Kontext der Frage nach der
Bestimmtheit des Menschen untersucht werden. Zum Schluss richtet sich unser Blick auf die
Frage, weshalb und in welcher Hinsicht der mittlere Schelling als besonders geeigneter Ort fiir
eine Thematisierung der philosophischen Anthropologie gelten kann und worin genau die

zentralen Thesen dieser Arbeit bestehen.

Die philosophische Anthropologie in der Moderne und im

deutschen Idealismus

Die philosophische Anthropologie im Allgemeinen ist laut Gerald Hartung, Friedhelm Decher
und Jochem Hennigfeld nichts anderes als der Versuch, auf die Grundfrage ,,Was ist der

10 In diesem Sinne ist die

Mensch?“ eine philosophische Antwort zu geben.
,2Anthropologie* fast mit der ,,Philosophie* gleichzusetzen. Im engeren Sinne ist sie nur eine
,biologisch-empirische* Wissenschaft wie bei Gehlen der Fall ist, wobei die Gefahr besteht,
dass die Anthropologie nicht mehr innerhalb der Philosophie verbleibt.!! Die Anthropologie
kann dariiber hinaus auch innerhalb anderer empirischer Wissenschaften wie Medizin und

Ethnologie untersucht werden. Doch sowohl die philosophische als auch die empirische

Anthropologie versuchen letztlich, eine zentrale Frage zu beantworten: Was ist das Wesen des

10 Hartung, Gerald: Philosophische Anthropologie, Leipzig: 2020, S. 12. Decher, Friedhelm/Hennigfeld,
Jochem: Einleitung, Die anthropologische Wende in der Philosophie des 19. Jahrhunderts, in: Decher,
Freidhelm/Hennigfeld, Jochem (Hg.): Philosophische Anthropologie im 19. Jahrhundert, Wiirzburg: 1992, S.
11-21, hier S. 11. Vgl. auch Sandkaulen, Birgit: ,, Die Seele ist der existierende Begriff*, Herausforderungen
philosophischer Anthropologie, in: Hegel-Studien, Vol. 45 (2010), S. 35-50, hier S. 37f.

Vgl. Decher, Friedhelm/Hennigfeld, Jochem: Einleitung, Die anthropologische Wende in der Philosophie des
19. Jahrhunderts, S. 11.

5



Menschen?!?

Doch im Zeitraum zwischen dem 16. und 18. Jahrhundert war dieser Begriff praktisch nur
ein Synonym fiir ,,psychologia“.!* Erst in der modernen Zeit hat sich die Anthropologie als
eigenstdndige Wissenschaft etabliert, indem sie die Psychologie {iiberschreitet und den
Menschen in seiner Ganzheit in den Blick nimmt. In einem Aufsatz {iber Hegels Anthropologie
hat Birgit Sandkaulen auch beildufig drei gegenwértige Modelle der Anthropologie thematisiert,
ndmlich das quantitative, naturalistische Modell, das quantitativ-qualitative Modell sowie das
qualitativ-holistische Modell.!*

Das quantitative, naturalistische Modell basiert auf Evolutionstheorie und Neurobiologie.
Es betrachtet den Menschen als eine Tierart unter anderen und erklirt seine geistigen
Fahigkeiten als graduelle Weiterentwicklung tierischer Organisation. Dieses Modell steht
exemplarisch fiir die heutige ,,Philosophy of Mind*“, gerit zunehmend in Kritik etwa in der
,,Plessner-Renaissance.

Das quantitativ-qualitative Modell, vertreten durch Scheler und Plessner, erkennt die
biologische Kontinuitdt zwischen Tier und Menschen an, postuliert jedoch zugleich einen
qualitativen Sprung, der den Menschen aus der Skala des Lebens hinausfiihrt. Der Mensch wird
durch den ,,Geist* bestimmt, der ihn in eine exzentrische Position zur Umwelt und zu sich selbst
versetzt.

Das qualitativ-holistische Modell, wie es bei Herder und Gehlen ausgearbeitet wurde, lehnt
sowohl die bloBe Skalierung als auch den Bruch zwischen Natur und Geist ab. Stattdessen wird
der Mensch als Ganzes unter ein strukturelles Sondergesetz gestellt, das seine sinnlich-geistige
Verfassung integrativ erfasst. Wiahrend Herder die ,,Besonnenheit™ betont, riickt Gehlen das
,Handeln* als spezifisch menschliche Lebensform in den Mittelpunkt.

Die hier zu rekonstruierende Anthropologie des mittleren Schellings lésst sich keiner der
drei zuvor genannten Paradigmen vollstindig zuordnen. Sicher ist jedoch: Sie operiert nicht im
Rahmen eines evolutioniren oder naturwissenschaftlich-reduktionistischen Verstandnisses des
Menschen, auch wenn es schwer zu leugnen ist, dass die Frage nach dem Menschen heute
weitgehend in den Naturwissenschaften erhebliche Erkenntnisfortschritte findet. Biologie,

Neurowissenschaften, Psychologie oder Evolutionsforschung liefern eine Fiille an empirischen

Marquard, Odo: Zur Geschichte des philosophischen Begriffs ,, Anthropologie “ seit dem Ende des achtzehnten
Jahrhunderts, in: Collegium Philosophicum, Studien Joachim Ritter zum 60. Geburtstag, Basel/Stuttgart:
1965, S. 209-239, hier S. 209.
Marquard, Odo: Anthropologie, in: Joachim Ritter (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Band 1.
Basel: 1971, S. 361-385, hier S. 363.
Sandkaulen, Birgit: ,,Die Seele ist der existierende Begriff”, Herausforderungen philosophischer
Anthropologie, in: Hegel-Studien, Vol. 45 (2010), S. 35-50, hier 38f.

6



Erkenntnissen iiber den Korper, das Bewusstsein oder die Kognition. Die philosophische
Anthropologie stellt dabei die Frage nicht nur im Hinblick auf das Messbare, Erfassbare oder
Reproduzierbare, sondern auf das Ganze des Menschen: auf seine Freiheit, seine Sittlichkeit,
seinen Sinn des Lebens, sein Verhdltnis zum Absoluten und der Natur und seine Stellung im
Kosmos. Gerade darin liegt die bleibende Bedeutung der philosophischen Anthropologie: Sie
zielt nicht auf das empirische statische ,,Was* des Menschen, sondern auf das transzendierende
,, Woher* und ,,Wozu*.

Schellings Philosophie ist ein Komplex, der das Alte und das Neue in sich vereint. Er kniipft
an klassische Motive an, legt aber zugleich deren theoretische Unbestimmtheiten offen und
sucht nach Wegen, sie neu zu bestimmen. Einerseits ldsst sich feststellen, dass Schelling sowohl
im Jahr 1810 als auch im spéteren Text ,,dem Anthropologischen Schema® noch der
traditionellen Gleichsetzung von Anthropologie und ,,Psychologie” bleibt, indem er
ausfiihrliche Analysen der seelischen Eigenschaften des Menschen vornimmt. Andererseits geht
eine Philosophie des Menschen {iber eine bloe Philosophie des Geistes hinaus. Sowohl in der
Freiheitsschrift von 1809 als auch in den Stuttgarter Privatvorlesungen von 1810 lassen sich
klare Vorwegnahmen jener anthropologischen Ansétze erkennen, die spiter bei Max Scheler
und Helmuth Plessner systematisch ausgearbeitet wurden. Denn einerseits sieht man, dass die
Anthropologie Schellings mit dem zweiten anthropologischen Modell bzw. der qualitativ
erweiterten Stufentheorie eng verwandt ist. Dies ldsst sich in seiner Diskussion iiber Freiheit,
Personlichkeit, Geist oder Tod niederschlagen. Andererseits zeigt sich insbesondere in den
Texten von 1810 unter der Potenzlehre eine systematische Darstellung der Stellung des
Menschen innerhalb der organischen Natur, seiner Vermittlung zwischen Natur und Geist sowie
der Sittlichkeit innerhalb der Geschichte. Im Unterschied zu Scheler und Plessner bleibt
Schellings Anthropologie immer in einem christlich-theologischen Rahmen.

Zweifellos hat die Anthropologie in keiner Phase von Schellings Philosophie den Status
einer prima philosophia eingenommen. Innerhalb des deutschen Idealismus von Kant bis Hegel
spielt die Anthropologie meistens auch nur eine marginale Rolle. Neben Kants Anthropologie
in pragmatischer Hinsicht hat Hegel auch in Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften
im Grundrisse eine Anthropologie skizziert, die ihren Schwerpunkt vor allem auf die Seele als
Ubergang von der Natur zum Geist legt. In der Epoche des deutschen Idealismus ist die
systematische Anthropologie noch kaum entwickelt; dominant ist dagegen die fundamentale
Frage nach der Bestimmung des Menschen. Diese Fragestellung entfaltet sich in der

vorliegenden Untersuchung auch als ein leitendes Motiv.



Die Bestimmungsfrage: ,,Ein Thema der zweiten Hilfte des 18.

Jahrhunderts in Deutschland“!

Die detaillierteste Darstellung des historischen Kontextes der Frage nach der Bestimmung des
Menschen wird zunéchst in der Monographie Die Bestimmung des Menschen bei Kant von
Reinhard Brandt dargestellt. Darin erklért er, dass die Frage nach der Bestimmung des
Menschen gleichbedeutend ist mit der Frage nach ,,dem Zweck oder Endzweck meines Daseins
und meines Handelns*“!¢. Die Frage findet sich nicht nur bei Kant, sondern laut Reinhard Brandt
in einem breiten Spektrum von Denkern: ,,von Spalding zu Fichte und Schlegel, von
Mendelssohn zu Kant, Goethe und Schiller.!” Fiir ihn verwandelt sich die Frage nach der
Bestimmung des Menschen von einer statischen, metaphysischen Wesensfrage in eine ethische
Fragestellung, ndmlich in die Frage nach dem Zweck und der Ausrichtung menschlicher
Existenz und Handlung. Er betont auBerdem, dass diese Fragestellung zwar aus der Aufklarung
hervorgegangen ist, heute jedoch interdisziplinir verhandelt wird, ndmlich im Austausch mit
Ethik, Erkenntnistheorie, Rechtsphilosophie, Asthetik und auch Anthropologie.'®

Der erste systematische Versuch, die Frage nach der Bestimmung des Menschen zu
thematisieren, findet sich in der anonym publizierten Abhandlung Betrachtung iiber die
Bestimmung des Menschen (1748)!° von Johann Joachim Spalding. Spalding verstand sich als
ein Nachfolger der kantischen Philosophie und betonte den ,,Primat der Moral“?® sowie die
Notwendigkeit des Handelns. Im Jahr 1794 hat Fichte Die Bestimmung des Gelehrten und im
Jahr 1800 Die Bestimmung des Menschen publiziert und die Bestimmungsfrage bzw. die
Sinnfrage auf den Hohepunkt gebracht. Im Jahr 1798 ist das Buch Anthropologie in
pragmatischer Hinsicht von Kant erschienen. Neben dieser beriihmten Publikation erwéhnt
Reinhard Brandt den Beitrag von Friedrich Christoph Oetinger, ndmlich der 7ractat von der
Bestimmung des Menschen, worin alles aus dem Sensu Communi hergleitet ist in seinem Buch

Die Wahrheit des Sensus Communis (1754). 2!

15 Brandt, Reinhard: Die Bestimmung des Menschen bei Kant, Hamburg: 2007, S. 57.
16 Vgl. ebd., S. 13.
17 Vgl. ebd.
Vgl. ebd., S. 55. Dariiber hinaus ist auf eine Reihe weiterer Autoren hinzuweisen, die im Rahmen dieser Arbeit
nicht im Einzelnen beriicksichtigt werden kdnnen. Man kann vgl. ebd. S. 77-108.
Spadling, Johann Joachim: Betrachtung iiber die Bestimmung des Menschen, Berlin: 1749.
20 Vgl. Brandt, Reinhard: Die Bestimmung des Menschen bei Kant, Hamburg: 2007, S. 69.
2L Vgl ebd., S. 78.
8



Brandt diskutiert nicht nur den Kontext der Aufklarung fiir die Bestimmungsfrage, sondern
auch die Bestimmungsfrage in den drei Kritiken Kants. Brandt betont, dass es sich hierbei um
eine fiir die Aufkldrung charakteristische Fragestellung handelt, nimlich um die Hervorhebung
der Sonderstellung des Menschen. Schelling, insbesondere der spéte Schelling, hat offenbar die
Sinnfrage nicht explizit unter dem Begriff der Bestimmung im Kontext der Aufkldrung gefiihrt.
Dieses Thema ist vielmehr vor allem aus der Krise seines frithen, spinozistisch-pantheistischen
Systems, in Fatalismus zu geraten, sowie aus der spdteren Wahrnehmung des Untergangs des
Idealismus und der Bedrohung des Nihilismus hervorgegangen. Die vorliegende Untersuchung
glaubt, dass sowohl die Krise des mittleren Schelling als auch die des spéten Schelling eine

neue Chance durch die Rekonstruktion seiner philosophischen Anthropologie eroffnen.

Uber die Einteilung von Schellings Denkphasen

In der Tat ist es bislang umstritten geblieben, ob es nur einen Schelling gibt. Walter E. Ehrhardt
hat die prominente These in die Schellingforschung eingebracht, dass es nur einen Schelling
gebe. Die These, dass Schelling Zeit seines Lebens nach der Einheit strebt, artikuliert weder,
dass Schelling seine Philosophie in einem allgemeingiiltigen System abschlieBen mdchte, noch,
dass er nach einer theoretischen Einheit sucht. Umgekehrt versteht Ehrhardt unter der
Philosophie Schellings als ,,die Einheit eines organischen Systems®, welches durch ,,de[n]
Begriff der Freiheit“?? ermdglicht wird. Laut Ehrhardt ldsst die These sich vor allem auf die
hiufig zitierten Stellen von Schelling stiitzen, in denen er dem Freiheitsbegriff einen
hervorragenden Rang beimisst. Dariiber hinaus ist die Aufgabe seiner Philosophie, laut
Ehrhardt, die Wirklichkeit der Freiheit in allen Bereichen enschlielich Natur, Religion, Kunst
und dem akademischen Studium zur Darstellung zu bringen.??

Ungeachtet der These von Ehrhardt ldsst sich auch sehen, dass Schelling selbst deutlich auf
die Verdnderungen seiner Gedanken verwiesen hat. Die ersten Anzeichen der Umwandlung
seiner Gedanken bestehen in der Schrift Ueber den wahren Begriff der Naturphilosophie (1801),

in der er selbst eine ganze neue ,,Bearbeitung und Entwicklung [s]eines Systems® (I, 4, 84).

22 Ehrhardt, Walter E.: Nur ein Schelling, in: Eidam, Heinz; Schmied-Kowarzik, Wolfdietrich (Hrsg.): Schellings
Denken der Freiheit, Kassel: 2010, S. 253-264, hier S. 254.
3 Vgl. ebd,, S. 255-262.
9



angekiindigt hat. Im gleichen Jahr hat er am Anfang der Darstellung meines Systems der
Philosophie (1801) wieder gedufBert: ,,Ich habe mein System der Philosophie selbst gedndert* (I,
4, 108). Die zweite und groBBere Umwilzung ldsst sich durch die Vorrede zu einer Sammlung
der Schriften Schellings im Jahr 1809 kennzeichnen. In dieser Vorrede, die gewissermaf3en auch
die Vorrede zur Freiheitsschrift angesehen werden kann, hat Schelling selbst einen kurzen
Riickblick auf seinen gedanklichen Entwicklungsvorgang geschildert und auf eine deutliche

Verénderung seines Denkens von 1795 bis 1809 hingewiesen:

Die schon gedruckten in diesem Band sind meist idealistischen Inhaltes. Die erste: Vom Ich als
Prinzip der Philosophie oder iiber das Unbedingte im menschlichen Wissen, zeigt den
Idealismus in seiner frischesten Erscheinung, und vielleicht in einem Sinn, den er spéterhin

verlor. (I, 7, 332)

Es ldsst sich demzufolge einsehen, dass Schelling selbst im Jahr 1809 schon eine Revision
seines frithen Denkens markiert. Dass eine Wende in der Denkbiographie Schellings besteht,
ist unleugbar. Dass es unterschiedliche Perioden bei Schelling gibt, steht aber nicht notwendig
im Widerspruch mit der Annahme, dass es bei ihm kontinuierliche Fragestellungen gibt. Denn
genau wie die klassische Fragestellung ,Identitdt und Differenz in der Geschichte der
Metaphysik und im deutschen Idealismus kdnnen in der ganzen Denkentwicklung Schellings
sowohl das Unverdnderliche (Identitdt) als auch das Veridnderliche (Differenz) zusammentallen.
Es ist tatsdchlich berechtigt, unterschiedliche Schemata anzusetzen und unterschiedliche
Perioden einzuteilen, bevor man auf ein gewisses sich durchziehendes Thema seines Gedankens
eingeht. Liest man seine Gedanken als ein ganzes einheitliches System, ohne es aufzugliedern,
konnte die Untersuchung orientierungslos und blind sein.

Eine gewohnliche Einteilungsweise ist, Schelling mit der Freiheitsschrift (1809) als
Gelenkstiick chronologisch in den frithen und spiten Schelling einzuteilen. Joseph A. Bracken
hat z. B. den Zeitraum von den frithen idealistischen Schriften bis zur Philosophie und Religion
(1804) als die Friihphilosophie bezeichnet. Die gesamten Werke und Fragmente nach
Freiheitsschrift (1809) als Wendepunkt und mit Stuttgarter Privatvorlesungen (1810)
angefangenen Weltalter-Periode als Ubergang werden von ihm als Spétphilosophie benannt.?*

Abgesehen von der gewdhnlichen zeitlichen Einteilung in frithe und mittlere Phasen
Schellings ist auf ein aktuelles editorisches Projekt hinzuweisen: die Edition des sogenannten
Hybrid-Nachlasses fiir ,,Schelling in Miinchen (1811-1841)“ und ,,Schelling in Berlin“ (1841-

1854). Die Herausgeber tendieren dazu, die Periodisierung von Schellings Werk an seinen

24 Vgl. Bracken, Joseph A.: Freiheit und Kausalitiit bei Schelling, Miinchen: 1972, S. 5f.
10



jeweiligen Wirkungsorten und an den unterschiedlichen Projekten zu orientieren und nicht
langer an der herkdmmlichen Dreiteilung in Friih-, Mittel- und Spatwerk. Daher bezeichnen sie
die Zeit von 1789 bis 1805 als die Jenaer und Wiirzburger Periode. Das erste Projekt des
Hybrid-Nachlasses konzentriert sich auf die Miinchener Zeit von 1811-1841. Auf der Website
des Projekts findet sich die von den Herausgebern vorgeschlagene Periodisierung des

Miinchener Schelling:

Das Projekt ist in vier Phasen (a drei Jahren) strukturiert, die chronologisch orientiert Schellings

Miinchener Zeit aufarbeiten:

Die erste Miinchener Zeit (1811-1820) (Aktuelles)

Erlanger Zeit und Auftakt an der Miinchener Universitat (1820—1828)
Die zweite Miinchener Zeit; erster Teil (1828—1834)

Die zweite Miinchener Zeit; zweiter Teil (1835-1841)%

Und zu dem Berliner Schelling (1841-1854) gehoren zwei weitere Module, ndmlich ,,Schellings
Berliner Philosophie der Mythologie* und ,,Schellings Darstellung der negativen und rein-
rationalen Philosophie“?S. Die Freiburger Herausgeber betonen ausdriicklich die Erlanger Zeit
als eine eigenstdndige und bedeutsame Phase in Schellings Denken. Die erste Miinchner Zeit
(1811-1820) wird aber in Schellings Nachlass-Edition auf der Website der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften auch ,,Weltalter-Phase*?’ genannt. Neben der Miinchner Zeit
zdhlt die Berliner Zeit als die letzte Phase.

Die oben dargestellten Unterscheidungen belegen zumindest eines: dass Schellings Denken
mehrfachen Wandlungen unterworfen war. Im Fokus dieser Arbeit steht gerade jene
Ubergangsperiode, die von den Herausgebern des Hybrid-Nachlasses nicht erwihnt wurde. Ich
verstehe diesen Ubergang als eine Phase, die mit Philosophie und Religion (1804) einsetzt, im
Jahr 1809 einen Wendepunkt erreicht und 1810 ihren Abschluss findet. Aus diesem Grund bleibt
das ab 1811 beginnende Weltalter-Projekt auBBerhalb der Hauptgegenstinde der Untersuchung,
auch wenn einige Forscher auch daran glauben, dass die philosophische Anthropologie bis

28

Weltalter-System immer noch présent ist. Diese Arbeit versucht nun, anhand des

25 Vgl. ,Schelling in Miinchen (1811-1841), Hybride Nachlass-Edition, Verbundprojekt mit der Albert-
Ludwigs-Universitét Freiburg, https://schelling-projekt.badw.de/das-projekt.html, 2025.

26 Vgl. https://schelling.badw.de/start, 2025.

27 Schelling Nachlass-Edition: https://schelling.badw.de/anderdokument#~-9a.2a.4a-, 2025.

2 Vgl. Hennigfeld, Jochem: Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Die Menschlichkeit des Absoluten, in: Decher,
Freidhelm/Hennigfeld, Jochem (Hg.): Philosophische Anthropologie im 19. Jahrhundert, Wiirzburg: 1992, S.
37-49, hier S. 49: ,Die Weltalter bergen ein anthropologisches Konzept*.

11



https://schelling-projekt.badw.de/das-projekt.html
https://schelling.badw.de/start
https://schelling.badw.de/anderdokument#~-9a.2a.4a-

anthropologischen Zugangs den vielleicht entscheidendsten dieser Uberginge sichtbar zu

machen, nimlich den Ubergang vom negativen zum positiven Sein des Menschen.

Stand der Forschung

Ublicherweise wird in der Einleitung der Forschungsstand ausfiihrlich dargestellt. Zur
Vermeidung von Wiederholungen wird die Auseinandersetzung mit der einschligigen Literatur
zur Anthropologie Schellings sukzessive in den jeweiligen Kapiteln geleistet. An dieser Stelle
erfolgt nur eine Auflistung der vorhandenen Forschungen, damit eine Verortung dieser Arbeit
in der gesamten Schelling-Forschung iiber Schellings Anthropologie klar ist. Abgesehen vom
Thema Anthropologie sind noch einige Forschungen in Schelling-Studien schwer zu {ibersehen.
Dazu zdhlt unter anderem die klassische Kontroverse zwischen Horst Fuhrmans und Walter
Schulz, die in der Schelling-Forschung einen prominenten Platz einnimmt.?® Axel Hutter hat
auch in seiner Monographie in Bezug auf das Weltalter-System (1827) ein geschichtliches Sein
thematisiert.>® Neben der klassischen Publikation tauchen auch ein paar neue Publikationen
von jiingeren Schelling-Forschern auf.’!

Markus Gabriel hat sich in seiner Monographie Der Mensch im Mythos im Rahmen der
Schellings spéten Philosophie der Mythologie ausfiihrlich mit der Anthropologie befasst.
Gabriel zufolge sind Ontotheologie, Anthropologie und Selbstbewusstseinsgeschichte
gleichurspriingliche und nicht reduzierbare Perspektiven innerhalb von Schellings
Spétphilosophie.3? Im Unterschied zur mittleren Phase Schellings stellt die metaphysische
Anthropologie in seiner Spétphilosophie weder ein besonders hervorgehobenes Merkmal dar,

noch vermag sie den systematischen Wendepunkt seiner Philosophie zu erfassen. Daher steht

2 Schulz, Walter: Die Vollendung des Deutschen Idealismus in der Spcitphilosophie Schellings, Stuttgart: 1955.

Fuhrmans, Horst: Schellings letzte Philosophie. Die negative und positive Philosophie im Einsatz des

Spdtidealismus, Berlin: 1940.
30 Hutter, Axel: Geschichtliche Vernunft. Die Weiterfiihrung der Kantischen Vernunfikritik in der
Spdtphilosophie Schellings, Frankfurt am Main: 1996.
Hier wird eine Auswahl relevanter Beitrdge genannt. Schmidt, Alexander: Schellings Zeittheorie das
verborgene System hinter der Weltalterphilosophie, Stuttgart-Bad Cannstatt: 2024. Dews, Peter: Schelling's
Late Philosophy in Confrontation with Hegel, Oxford University Press, 2022. Weitere Publikationen siche
https://www.frommann-holzboog.de/rethen/55?1ang=de, 2025.
Gabriel, Markus: Der Mensch im Mythos, Untersuchungen iiber Ontotheologie, Anthropologie und
Selbstbewufstseinsgeschichte in Schellings Philosophie der Mythologie, Berlin/New York: 2006.

12

31

32


https://www.frommann-holzboog.de/reihen/55?lang=de

die Spétphilosophie Schellings nicht im Mittelpunkt der vorliegenden Arbeit.

Tatsdchlich ist die erste Monographie, die die Anthropologie im Denken Schellings
systematisch zum Thema gemacht hat, die Dissertation von Johannes Tautz mit dem Titel
Schellings philosophische Anthropologie.®* Der Ausgangspunkt dieses Autors ist iiberraschend
auch die Grundfrage aus dem spiten Schelling im Kontext der nihilistischen Krise: Warum nicht
Nichts? 3 Ausgehend davon verfolgt er in historischer Perspektive die Entwicklung von
Schellings Auffassung vom Wesen des Menschen von den frithen bis zu den spéten Schriften.
Zugleich bietet er aus systematischer Sicht eine Zusammenfassung der zentralen Relationen des
Menschen zum Ewigen, zur Natur, zur Geschichte sowie zur Religion. Am Ende kommt er zu
dem Schluss: ,Der Mensch ist eine Enzyklopddie der Welterscheinungen, sein
Entwicklungsgang die Selbstbefreiung des Geistes. 3>

Auch wenn Tautz den ersten Versuch unternimmt, eine philosophische Anthropologie im
gesamten Werk Schellings systematisch darzustellen, scheint ihm dennoch entgangen zu sein,
welche Begriffe einer philosophischen Anthropologie zentral sind. Die Methode hingegen, den
Menschen in seinem Verhiltnis zur Natur, zur Geschichte und zur Religion zu betrachten, ist
ein zweifellos richtiger Ansatz. Es ist bedauerlich, dass er den Schwerpunkt seiner
anthropologischen Analyse vor allem auf den spdten Schelling legt, ohne in der Periode des
Ubergangs die zentrale Bedeutung von Person, Geist und Exzentrizitit zu erkennen. Ebenso
bleibt das Thema des Todes in seiner Untersuchung unbertihrt.

Jiirgen Habermas war einer der ersten, der eine Anthropologie aus Schellings Ubergangszeit
erkannte und deren Relevanz fiir die gegenwirtige Anthropologie Max Schelers andeutete. In
seiner Dissertation vertritt er die These, dass diese Form der Anthropologie mit der
Freiheitsschrift von 1809 beginnt und sich bis zum Weltalter-Projekt fortsetzt. *¢ Die
Ausarbeitung dieser Verbindung erfolgte allerdings erst durch Jens Halfwassen.?’

Dariiber hinaus gibt es auch einige Autoren, inkl. Walter Schulz*®, Michael Theunissen®’,

33 Tautz, Johannes: Schellings philosophischen Anthropologie, Wiirzburg: 1941.

3 Vgl ebd., S. 1.

3 Vgl ebd., S. 108.

36 Habermas, Jiirgen: Das Absolute und die Geschichte von der Zwiespdiltigkeit in Schellings Denken, Bonn:

1954, S. 277.

Halfwassen, Jens: Die Bestimmung des Menschen in Schellings Freiheitsschrift, in Aktive Gelassenheit:

Freiheitsschrift fiir Heinrich Beck zum 70. Geburtstag, hrg. von Eun Kim, Frankfurt am Main: 1999, S. 503-

515.

38 Schulz, Walter, Philosophie in der verdinderten Welt, Frankfurt am Main: 1972, S. 377-381.

39 Theunissen, Michael: Schellings Anthropologischer Ansatz, in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 47 (1),
1965, S. 174-189.

37

13



Siegbert Peetz*’, Christian Iber*!, Vicki Miiller-LiineschloB*?, die die Anthropologie bei
Schelling erwdhnt haben. Der 2002 verdffentlichte Sammelband Schellings philosophische
Anthropologie stellt das bislang wichtigste Werk zu diesem Thema dar. Unter diesem Thema
zdhlen die bedeutendsten Beflirworter einer anthropologischen Lesart Schellings insbesondere
Jochem Hennigfeld*® und Peter L. Oesterreich.** Der im Jahr 2014 publizierte Band System,
Natur  und  Anthropologie, Zum  200. Jubildum von  Schellings  Stuttgarter
Privatvorlesungen®kreist um die Stuttgarter Privatvorlesungen (1810) und betrifft auch die
Wissenschaft der Anthropologie darin.

Die oben genannten Studien bieten wertvolle Perspektiven auf Schellings Anthropologie.
Was ihnen jedoch fehlt, ist der Versuch, die anthropologischen Fragestellungen systematisch
und konzentriert auf den Ubergangszeitraum von 1804 bis 1810 zu bilden. Ebenso wenig wird
in diesen Arbeiten der Versuch unternommen, die Anthropologie mit der Bestimmung des
Menschen in einem kohérenten Zugriff zu verbinden. Dariiber hinaus zielt diese Arbeit nicht
nur auf eine Rekonstruktion von Schellings philosophischer Anthropologie, sondern auch auf

systematischen Beweis der Existenz des Wendepunktes der Entwicklung seines Denkens.

Thesen dieser Arbeit und die Gliederung

Die vorliegende Arbeit stiitzt sich auf zwei zentrale Thesen: Erstens vollzieht sich im Denken
Schellings zwischen 1804 und 1810 mit der Freiheitsschrift 1809 ein Wendepunkt. Zweitens

beweist sich dieser Wendepunkt vor allem in einer philosophischen Anthropologie, die zunéchst

40 Peetz, Siegbert: Die Freiheit im Wissen: Eine Untersuchung zu Schellings Konzept der Rationalitcit, Frankfurt

am Main: 1995, S.130f.
Iber, Christian: Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip: Grundziige der philosophischen Entwicklung
Schellings mit einem Ausblick auf die nachidealistischen Philosophiekonzeptionen Heideggers und Adornos,
Berlin, Boston: De Gruyter, 1994, S. 191.
Miiller-LiineschloB, V.: Uber das Verhiiltnis von der Natur und Geisterwelt Ihre Trennung, ihre Verséhnung,
Gott und den Menschen, Eine Studie zu F. W. J. Schellings »Stuttgarter Privatvorlesungen« (1810) nebst des
Briefwechsels Wangenheim — Niederer — Schelling der Jahre 1809/1810, Stuttgart-Bad Cannstatt: 2012.
Hennigfeld, Jochem: Der Mensch im Absoluten System, Anthropologische Ansdtze in der Philosophie
Schellings, in: J. Jantzen/ P. L. Oesterreich (Hrsg.), Schellings philosophische Anthropologie, Stuttgart-Bad
Cannstatt: 2022, S. 1-22.
Oesterreich, Peter L.: Die Freiheit, der Irrtum, der Tod und die Geisterwelt, Schellings anthropologischer
Ubergang in die Metaphysik, in: . Jantzen/ P. L. Oesterreich (Hrsg.), Schellings philosophische Anthropologie,
Stuttgart-Bad Cannstatt: 2022, S. 23-50.
Lore Hiihn und Philipp Schwab (Hg.): System, Natur und Anthropologie, Zum 200.Jubiliium von Schellings
Stuttgarter Privatvorlesugnen, Freiburg/Miinchen: 2014.

14

41

42

43

44

45



in der Freiheitsschrift in angedeuteter Form erscheint und 1810 in den Stuttgarter
Privatvorlesungen eine explizite Ausgestaltung erfdhrt. Die erste These stiitzt sich auf die
zweite. Dennoch soll dieser Wendepunkt nicht im Sinne einer ,anthropologischen
Wende*“ verstanden werden. Denn offenkundig bleibt das Absolute in allen Phasen von
Schellings Denken sowohl der Ausgangs- als auch der Zielpunkt seines philosophischen
Systems. Unverdndert bleibt das Absolute als das hochste Prinzip. Die Offenbarungsweise
(entweder in der Ewigkeit oder in der Geschichtlichkeit) des Absoluten hat sich hingegen
verdndert. Auch hat sich das Verhéltnis des Menschen zum Absoluten veréndert: von einer
negativen, submissiven Beziehung zu einer selbstbewussten und selbstbestimmenden
Beziehung.

Damit werden auch einige Nebenthesen dieser Untersuchung deutlich. 1. In Philosophie
und Religion (1804) erscheint das menschliche Leben selbst zunédchst nur als ein Scheinleben.
Mensch zu sein bedeutet hier, in einem ewigen Zustand der Trennung vom Absoluten zu
existieren. Sowohl das Bose als auch die menschliche Freiheit besitzen keine Realitét. 2. Diese
Auffassung wird 1806 weiter zugespitzt: Nach Schelling besitzt allein das Absolute wahres,
urspriingliches Sein, wihrend alle endlichen Wesen lediglich als relative Nicht-Seiende
erscheinen. 3. In der Freiheitsschrift wird der Mensch durch eine Revidierung des fatalistischen
Pantheismus als ein geistiges Wesen bestimmt, das zur Selbstbestimmung fahig ist. 4. Damit
kommen in der Freiheitsschrift erstmals die Realitit des Bosen, die Realitét der Freiheit und die
Realitét des Todes deutlich zum Ausdruck, ebenso wie die Person als sittliches Wesen. 5. Der
Mensch als positives Sein erscheint im Jahr 1810 nicht nur als der hochste Gipfel der Natur,
sondern zugleich als der Anfangspunkt des geistigen Bereichs. 6. Der Mensch ist ein aus der
Natur hervorgegangenes, jedoch von allen {iibrigen Geschopfen der Natur absolut
unterschiedenes, selbstbestimmungsfahiges, dem Tod ausgesetztes, organisches und zugleich
geistiges Dasein.

Die ersten beiden Thesen werden im ersten Kapitel entfaltet. Das zweite Kapitel widmet
sich der Argumentation der dritten und vierten These, wihrend im dritten Kapitel die fiinfte und
sechste These systematisch untersucht werden. Besonders erwidhnenswert ist, dass Schelling im
Jahr 1837 ein ,,anthropologisches Schema* in seinem Nachlass hinterlassen hat. Da es der
einzige Text bleibt, in dem er explizit den Begriff der ,,Anthropologie* im Titel fiihrt, darf es
iibergangen werden. Dieses Fragment wird im abschlieBenden Exkurs kurz vorgestellt und als
erginzendes Material in die Untersuchung einbezogen.

Vielleicht ldsst sich am Ende auch der Titel der Einleitung erneut aufgreifen: Die

sogenannte Krise ist einerseits als eine immanente Krise des idealistischen Systems Schellings

15



zu verstehen, andererseits als cine existenzielle Krise des Menschen selbst. Die Chance
hingegen besteht in der Transformation, die Schelling im Verlauf seines Denkens vollzieht, und
vielleicht auch in der Moglichkeit, sein Denken im Horizont gegenwirtiger philosophischer
Kontexte neu zu entdecken. Immerhin ist die Krise des Idealismus keine neue Erscheinung. Sie
wurde seit mehreren philosophischen Generationen betrachtet und hat sich vielleicht schon,
zumindest teilweise im Denken der Postmoderne aufgeldst. Die existenzielle Krise hingegen ist
dauerhaft, insbesondere in einer gegenwirtigen Lebenswelt, die von kiinstlicher Intelligenz,
dem Fortschritt der Neurowissenschaften und einer zunehmend instabilen Weltordnung geprigt

1st.

16



1. Der Mensch als das negative Sein: Der

individuelle Mensch als Scheinleben in Bezug auf das

Absolute (1804—1806)

1.1. Die Abkunft des Endlichen in einer Identitatsphilosophie:

Eine Kklassische Aporie

Das Wesen des Menschen, seine Stellung im Universum sowie seine Bestimmung kénnen zwar
aus verschiedenen Perspektiven betrachtet werden und sind definitiv sogar unter
interdisziplindren Studien nicht erschopft, aber die metaphysische Frage nach dem Wesen des
Menschseins muss mit der Metaphysik zusammenfallen. In der Identititsphilosophie von 1804
schldgt sich die Frage nach dem Wesen des Menschen so nieder, dass die Abkunft des
Menschen und sein Bezug auf das Absolute als die erste Aporie dargestellt werden. Diese
Aporie impliziert, dass es eine scheinbare Unvertréglichkeit zwischen der Wirklichkeit der
Menschen als Individualititen und deren Immanenz in dem Absoluten gibt. Ziel dieses Kapitels
ist es, fiir die These zu argumentieren, dass diese Unvertriglichkeit in der Identitatsphilosophie
zu einer negativen Auffassung des Menschen fiihrt, die im Jahr 1809 fiir Schelling zum
Hauptmotiv wird, die Identitdtsphilosophie zu revidieren.

Nicht nur muss der Mensch in Bezug auf die Metaphysik in der Identititsphilosophie
betrachtet werden, sondern auch die Freiheitsschrift sollte nicht isoliert gelesen werden. Um die
These zu untermauern, dass die Freiheitsschrift von 1809 als ein zentrales Gelenkstiick in
Schellings gesamter Denkentwicklung fungiert und nicht nur einen neuen Anfang markiert,
sondern auch bereits die positive Philosophie vorwegnimmt, die als Uberwindung der negativen
gelten muss, bedarf es einer genaueren Auseinandersetzung mit dem Kontext dieser Schrift.
Die Freiheitsabhandlung ist das Ergebnis einer tiefgreifenden Auseinandersetzung Schellings
mit den inneren Spannungen seiner fritheren philosophischen Ansédtze, insbesondere seiner

Identitétsphilosophie, die eine grundlegende Aporie bzw. die Schwierigkeit bei der Erklérung

17



der Abkunft des endlichen Wesens aus dem Absoluten hervorruft. Die Freiheitsschrift erscheint
vor diesem Hintergrund als ein entscheidender Versuch, das negative Sein des Menschen und
sein negatives Verhdltnis zum Absoluten zu iiberwinden und den Weg fiir eine Philosophie zu
bereiten, die das Faktum der Freiheit, des Bosen und des konkreten personlichen Seins in den
Mittelpunkt stellt. Um diese These zu stiitzen, ist es erforderlich, zuerst das negative Sein des
Menschen aus dem Absoluten abzuleiten.

Anders als die iibliche Meinung, dass Schellings Identitétsphilosophie auf die pragnante
Formulierung ,,im Absoluten [ist] alles gleich*! reduziert werden konnte, hat sich die ganze
Identitatsphilosophie, von der Darstellung meines Systems der Philosophie (1801) an bis zu
den Aphorismen zur Einleitung in die Naturphilosophie (1806), vielfiltig verwandelt. Die aus
dem Jahr 1804 stammenden Schriften gehdren unumstritten zur Identitdtsphilosophie. Eine
Ausnahme ist da moglicherweise der Essay Philosophie und Religion, welcher eine Polemik
gegen Eschenmayer und seiner 1803 in Erlangen erschienenen Schrift Die Philosophie in ihrem
Uebergang zur Nichtphilosophie darstellt. Dieser Essay wird meistens wegen der Heranziehung
der Aporie des menschlichen Bosen als Vorankiindigung der kommenden Freiheitsschrift (1809)
angesehen.? Zwar ist die Freiheitsschrift nicht ein komplett unvorbereitetes Projekt, dessen
Kernfrage nach dem Bosen schon in der Philosophie und Religion durch den Wortgebrauch
,»Abfall“ erahnt wird, aber diese Schrift gilt noch nicht als ein aufgegriffener Auftakt zur
Freiheitsschrift. Im Folgenden wird gezeigt, wie die Schrift Philosophie und Religion die Idee
der absoluten Identitdt ins Spiel bringt und zugleich die Aporie der Identitdtsphilosophie
zuspitzt, so dass Schelling gezwungen ist, seine Philosophie erneut zu fundieren.

Der Vorwurf gegen die Immanenzlehre, dass alle Individualitit in einem System, wobei
alle Weltwesen aus einer Idee bzw. dem Absoluten entstammen sollen, notwendig aufgehoben

werde, ist zuerst eine zeitgendssische Debatte, findet aber seinen Gipfel in dem durch Lessing

' Hegel, Phinomenologie des Geistes, in: TWA 3, S. 22.

Vgl. Ehrhardt, Walter E.: Einleitende Bemerkungen tiber Philosophie und Religion im Kontext von Schellings
Werk, in: Denker, A. und Zaborowski, H. (Hrsg.): F. W. J Schelling, Philosophie und Religion,
Freiburg/Miinchen: 2008, S. 61-75, hier S. 61: ,,Gemeinhin wurde mindestens mit der Thematisierung des
Verhiltnisses von Philosophie und Religion in der so benannten Schrift von 1804 die Vermutung einer Wende,
eines Neuansatzes oder eines Bruchs in der Philosophie Schellings verbunden. Zur gleichen Meinung vgl.
Tilliette, X.: Schelling: Biographie, aus dem Franzdsischen tlibersetzt, Stuttgart: 2004, S. 181. Laut Barbari¢
sind er selbst sowie Christoph Ertel, Harald Holz und Hermann Zeltner auch der gleichen Meinung, dass die
Religionsschrift von 1804 einen neuen Ansatz gegeniiber der Identititsphilosophie bietet. (Vgl. Barbaric,
Damir: ,, Die groffe Disonanz, mit der alles anfingt* Zur Philosophie Schellings, Wiirzburg: 2021, S. 13f.)
Gegen die Position, dass das Essay Philosophie und Religion nicht komplett vorbereitet fiir die Entstehung
der Freiheitsschrift von 1809 ist (vgl. Brown, R. F.: Is Much of Schellings Freiheitsschrift (1809) already
present in his Philosophie und Religion (1804)? in: Baumgartner H. M. und Jacobs W. G. (Hrsg.): Schellings
Weg zur Freiheitsschrift, Legende und Wirklichkeit, Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog, 1996, S.
110-131, hier S. 111). Die These von Brown wird dadurch verteidigt, dass (1) anders als der Spinozismus in
der Freiheitsschrift in der Religionsschrift nur eine neuplatonische Position sichtbar ist und (2) Gott 1804 mit
dem Absoluten identisch ist, wihrend er 1809 einen ,,in Sich aber mit sich nicht identisch Grund* hat.

18



und Jacobi entziindeten Pantheismusstreit. Den Pantheismusstreit in Angriff zu nehmen, ist der
geschichtliche Ausgangspunkt der im Jahr 1809 erschienenen Freiheitsschrift. Obwohl
Schelling nie ausdriicklich gesagt hat, dass die Freiheitsschrift von 1809 eine Korrektur der
Identitétsphilosophie darstelle, 1dsst sich doch erkennen, dass es zwischen 1804 und 1806
erhebliche Schwierigkeiten bei der Behandlung der Frage nach dem Ursprung des Endlichen
gab. Diese Schwierigkeiten wurden schlieBlich im Jahr 1809 durch die Lehre von den zwei
Prinzipien iiberwunden. Zwar folgt die Philosophie und Religion von 1804 keinem
spinozistischen System, hat jedoch auch betrichtliche Probleme, den Ursprung des Endlichen
als wirkliches und geschichtliches Dasein sowie die qualitative Verschiedenheit der endlichen
Wesen zu erkldren. Dies ist auch eine Aporie der Religionsschrift (Anweisung zum seligen
Leben) von Fichte aus dem Jahr 1806.

Der Pantheismusstreit und die Identitdtsphilosophie werden im zweiten Kapitel genauer
betrachtet. Hier ist vor allem anzumerken, dass der Essay Philosophie und Religion auf ein
zentrales Problem aufmerksam macht: die Entstehung des Endlichen aus dem Absoluten bzw.
der Indifferenz, oder anders formuliert, die Herkunft der Vielheit aus dem Einen. In der
endlichen Welt bleibt der Mensch, neben anderen endlichen Wesen, stets ein Rétsel, solange
sein Ursprung und damit auch seine Stellung im Universum unerklirt bleiben.

Die These dieser Arbeit besteht darin, dass der Zugang zur Philosophie Schellings nach
1809 ohne Bezug auf den Menschen als das wirklich real Existierende nicht gefunden werden
kann, auch wenn Gott als die letzte Begriindung bis zu seiner spiten Philosophie niemals
aufgegeben wird. Entscheidend ist dabei, dass der Mensch nicht primdr als das nach
Unendlichkeit strebende endliche Vernunftwesen gefasst wird, sondern als lebende, wollende
Person, die eine Fahigkeit hat, Boses zu tun. Dies bildet den sogenannten anthropologischen
Ansatz, der den Schliissel zum Verstindnis des ,,werdenden Gottes” und der weiteren
Entwicklung seiner Philosophie darstellt. In diesem Ansatz wird zugleich eine klare Distanz

zur Identitdtsphilosophie des frithen Schelling sichtbar.

19



1.2. Die Idee des Absoluten: die metaphysische Grundlegung fiir
die Bestimmung des Menschen (1804)

Schellings identitatsphilosophisches System versteht sich zwar als Synthese oder Versdhnung
von Fichtes subjektivem Idealismus und seiner eigenen Naturphilosophie, stie jedoch auf
vielféltige Kontroversen und Kritiken. Die Diskurse um die Identitdtsphilosophie durchliefen
verschiedene  Entwicklungsstadien bei seinen  Zeitgenossen: angefangen beim
Pantheismusstreit zwischen Mendelssohn und Jacobi (1783), liber Hegels Differenzschrift
(1801) und Eschenmayers Ubergangsphilosophie (1803) bis hin zu Hegels Phéinomenologie
des Geistes (1807). Den systematischen Hohepunkt von Schellings Identitétsphilosophie
markieren zunédchst die Darstellung meines Systems der Philosophie (1801) und in der Folge
das System der gesammten Philosophie und der Naturphilosophie insbesondere (das
sogenannte Wiirzburger System) aus dem Jahr 1804 und auch der Essay Philosophie und
Religion (1804). Der Essay wird vor allem wegen seiner Behandlung des Ursprungs des Bosen
in Betracht gezogen, weil damit der Ubergang zwischen der Identititsphilosophie und der
Konzeption der Freiheitsschrift deutlicher dargestellt werden kann. Das ist der Grund, warum
die Philosophie und Religion neben allen anderen Schriften der identitétsphilosophischen Phase
vor allem behandelt werden sollen.

Im Jahr 1804 ist das ,JIch* als das hochste Prinzip der Philosophie schon {iberholt.
Stattdessen ldsst Schelling seine Philosophie auf der ,,Identitit* oder ,,dem Absoluten* beruhen.
Der Streit zwischen Eschenmayer und Schelling zwischen 1803 und 1804 kreist grundsétzlich
um den Ubergang vom Absoluten zum Endlichen oder die Genese von Differenz und
Bestimmtheit. Eine Kernfrage, die Eschenmayer im Hinblick auf Schellings absolute Identitét
in der Darstellung meines Systems der Philosophie stellt, ist, ob es eine quantitative Differenz
in der absoluten Identitdt zwischen Identitdt und Differenz gibt. Eschenmayer legte nahe, dass
die Indifferenz der absoluten Identitiit einen notwendigen Ubergang von der Philosophie zur
Nichtphilosophie zur Konsequenz hat. Die Nichtphilosophie iibernimmt die Rolle von Glauben,
Andacht und Ahnung. Diese sind nicht nur der notwendige Abschluss der Philosophie, sondern
auch gewdhrleisten zugleich ihre Mdglichkeit.

Demzufolge fangt der Streit zwischen Eschenmayer und Schelling mit dieser Frage an: Wie
soll das Absolute begriffen werden? Die Frage lésst sich auch so formulieren: Wie sollen wir

von der Gottheit reden? Wéhrend Eschenmayer {iber dem Absoluten noch einen Platz fiir
20



Glauben und Andacht reservieren mochte (I, 6, 21), ist Schelling die Idee des Absoluten mit
der Gottesidee, der Ewigkeit identisch. Es handelt sich dabei um unterschiedliche
Bezeichnungen fiir dasselbe Eine. Wichtiger als die Namenswahl ist der richtige Zugang zum
Absoluten bzw. Unbedingten.

Eine systematische Theorie des Menschen kommt in dem Essay Philosophie und Religion
noch nicht vor, der sich mit Eschenmayer und seiner 1803 in Erlangen erschienenen Schrift Die
Philosophie in ihrem Uebergang zur Nichtphilosophie auseinandersetzt. Zwar ist der Mensch
nicht das zentrale Thema, doch bildet er vor dem Hintergrund einer Identitédtsphilosophie, die
eine absolute Indifferenz voraussetzt, das tiefste Problem. Obwohl die Philosophie und Religion
von 1804 weder direkt an das Wesen des Menschen gerichtet ist noch sich unmittelbar an die
Menschen wendet, wird der Mensch zunéchst als ein endliches Wesen beschrieben und in einem
metaphysischen Kontext behandelt. Spater kann er sich durch seine Entfernung vom Absoluten,
und zwar Bosheit, von den anderen endlichen Wesen unterscheiden.

Der Kampf zwischen Philosophie und Religion bildet den Anlass, die Schrift Philosophie
und Religion zu verfassen. Die Philosophie, die sich von dem Ganzen absondern lésst, wird als
Naturphilosophie bezeichnet (vgl. I, 6, 18). Die Formulierung ,,das Ganze* bezieht sich hier
nicht auf ein dogmatisches System, sondern auf jene Philosophie, die neben der auf
Erkenntnistheorie basierenden theoretischen Naturphilosophie die spekulative Gottesidee, die
seit Kant in Verruf geraten ist, rehabilitiert, um die Philosophie zur Vollendung zu bringen.
Spekulative Philosophie tridgt den schlechten Ruf seit Kant, dass die Philosophie sich wegen
ithrer Hybris nach unerkennbaren Ideen strebt und sich unvermeidlich zu selbst widerstreitenden
Urteilen flihrt, deren Authebung ,.einer Ergdnzung durch Glauben* (I, 6, 18) bediirftig ist.
Anders als Kant, der die Gottlichkeit durch praktische Philosophie rehabilitiert, bringt
Eschenmayer den Glauben und die Nichtphilosophie ins Spiel. Die Kritik an der Authebung
der philosophischen Erkenntnisse in nichtphilosophischem Glauben fiihrt schlieBlich zu der
Forderung, das, was die Religion nur als Glauben und Ahnung rezipiert, mithilfe von
Philosophie und Vernunfterkenntnissen zu rechtfertigen.

Wihrend die Vernunft und die Idee des Absoluten oft der Philosophie zugeschrieben
werden, stehen Gott und Religion anscheiend in engerem Zusammenhang. Die im Jahr 1804
verfasste Abhandlung argumentiert dagegen, dass Philosophie und Religion dieselben
Gegenstidnde untersuchen sollten. Das heilit, dass sowohl Philosophie als auch Religion die
Vernunft, das Absolute, Gott zu ihren Gegenstinden haben. Mit anderen Worten: Fiir Schelling

sind Vernunft, das Absolute oder Gott letztlich nur Synonyme.? Es ist unrichtig, das eine iiber

3 Laut Miiller-LiineschloB wird das Absolute ,,nicht in allen Schriften Schellings mit dem Géttlich-Absoluten
21



die anderen zu setzen:

Ganz gemiB der Absicht, auBBer der Philosophie einen leeren Raum zu erhalten, welchen die
Seele durch Glauben und Andacht ausfiillen konnte, wire es, iber dem Absoluten und Ewigen
noch Gott als die unendlichmal hohere Potenz von jenem zu setzen. Nun ist zwar an sich
offenbar, dall es iiber dem Absoluten nichts Hoheres geben konne, und dafl diese Idee nicht

zufdlliger Weise, sondern ihrer Natur nach jede Begrenzung ausschlie3e. (I, 6, 21)

In Einklang mit seiner jlingeren Philosophie und anderen zeitgendssischen Philosophen geht
Schelling davon aus, dass die Handlungstheorie nicht begriindet werden kann, ohne den letzten
Grund des Seins zu begreifen. Fiir Schelling soll eine vollstindige Philosophie vier Bereiche
umfassen: die Idee des Absoluten, die Ankunft des Endlichen und dessen Bezug auf das
Absolute, und die Anweisung zum seligen Leben (Ethik) (vgl. I, 6, 19). Die letzte Begriindung
liegt in nichts anderem als der Absolutheit bzw. der Unbedingtheit (I, 6, 21), die mit der
absoluten Vernunft identisch ist. In diesem Sinne behandelt der Essay Philosophie und Religion
vor allem zwei zentrale metaphysische Fragen: die Idee des Absoluten und die Herkunft des
endlichen Wesens. Die Frage nach dem Sinn des Lebens sowie die Endabsicht der Schopfung
kann man auch nicht auf empirische Weise untersuchen. Fiir Schelling miissen die ethischen
Fragen, ndmlich woher wir kommen und wohin die menschliche Gattung in der Geschichte
geht, zuerst auf die metaphysische Konstruktion erwogen werden. Wenn die ethischen Fragen
in metaphysische Sprache iibersetzt werden, diirfte sich die Frage nach der Stellung und dem
Endzweck der Menschheit in Folgendes verwandeln: die Letztbegriindung des Seins bzw. des
Einen und die Herkunft der Mannigfaltigkeit, deren Begriindung in der ersten Begriindung zu
finden sein muss. In der Terminologie der klassischen Metaphysik entspricht dieses Problem
der Vermittlung von Identitdt und Differenz, bzw. vom Einen und der Vielheit.

Das Unbedingte, welches das ganze Universum zugrunde liegt, ist dabei nichts anderes als
das Absolute oder Gott. Gott und das Absolute sind keineswegs ,,Gattungsbegriffe* (I, 6, 21).
Vielmehr handelt es sich um ein und dasselbe, unabhingig davon, welchen Namen man diesem
Letzten gibt. Fiir alle endlichen Wesen muss es mdglich sein, ihren Seinsgrund auf das Absolute
zurlickzufiihren. In diesem Zusammenhang wird der Mensch zundchst ontologisch bestimmt:
Der Mensch erscheint zunichst als endliches Wesen, dessen Sein im Verhiltnis zu diesem

Absoluten zu begreifen ist. Aus der ontologischen Bestimmung des Menschen eroffnet sich der

identifiziert.“ Vgl. Miiller-LiineschloB, V.: Uber das Verhdltnis von der Natur und Geisterwelt Ihre Trennung,
ihre Versohnung, Gott und den Menschen, Eine Studie zu F. W. J. Schellings »Stuttgarter Privatvorlesungen«
(1810) nebst des Briefwechsels Wangenheim — Niederer — Schelling der Jahre 1809/1810, Stuttgart-Bad
Cannstatt: 2012, S. 141.

22



Ubergang in seine ethische Bestimmung, in der die Fragen nach dem Guten und dem Bdsen

sowie nach der Freiheit zu verorten sind.

1.2.1. Das Absolute braucht keinen Anderen: Kritik an der reflexiven

Theorie des Absoluten (1804)

Das Leitmotiv, Gott mit dem Absoluten identisch zu setzen, besteht darin, Gott durch die
Identitétsform in Gott selbst, d.h. durch die intellektuelle Anschauung zu erkennen, ohne ein
Anderes oder einen Gegensatz zu sich selbst vorauszusetzen.* Die Manifestation oder die
Offenbarung des Gottes ist nicht eine Offenbarung in einem Anderen, sondern eine Erkenntnis
seiner eigenen Identitit bzw. der Indifferenz.

Wenn Eschenmayer den absoluten Unterschied zwischen dem Absoluten und den
Endlichen betont und den ,,Ubergang* als Verkniipfung zwischen Jenseits und Diesseits in
Gang setzen miisste, setzt er schon einen Gegensatz und eine Diskrepanz zwischen beiden
Welten voraus. Gerade diesen Gegensatz, ndmlich den ,,Reflexionsstandpunkt™, mochte
Schelling in seinem Identitdtsprojekt radikal zuriickweisen. Der unauflosbare Gegensatz
zwischen zwei Dingen bringt aber nichts anderes, als die Differenz als Faktum festzusetzen.
Ferner erzeugt diese Gegentiberstellung zwei Arten von Dualismus.

Der erste Dualismus ist laut Eschenmayer der Dualismus von zwei Welten, ndmlich der
Bruch zwischen dem Gott und den endlichen Wesen. Ein gewohnlicher Ansatz wire, die Idee
des Absoluten zur Beschreibung zu bringen. Solcher Ansatz wurde von Schelling
zuriickgewiesen, dass sich jede Beschreibung auf eine beschrinkte Erkenntnis zuriickfiihren
lasst. Eine bedingte Erkenntnis ist aber ,,von keinem Unbedingten moglich® (I, 6, 21). Die
Beschreibung kann nur dadurch zur Gottesidee gefiihrt werden, indem der Gegensatz zur
Nichtabsolutheit in den Blick genommen wird. Aber die negative Beschreibung ist letztlich nur
eine Beschreibung von der Nichtabsolutheit. Der Gegensatz zwischen dem Absoluten und dem

Nichtabsoluten deutet an, dass das Absolute komplett auler dem Nichtabsoluten gesetzt wurde.

Das Andere des Gotts, die Mannigfaltigkeit oder Differenzen als notwendige Setzung zur Erkenntnis des
Absoluten oder Selbstoffenbarung Gottes wurden 1804 von Schelling abgelehnt. (Vgl. I, 6, 23) Laut
Buchheim und Miiller-Liineschlof tauchen diese Gedanken bei Schelling erst mal im Jahr 1806 auf. Vgl.
Miiller-LiineschloB, V.: Uber das Verhdltnis von der Natur und Geisterwelt, ihre Trennung, ihre Verséhnung,
Gott und den Menschen, S. 142 f.

23



Der Dualismus zwischen beiden Welten fiihrt dann dazu, dass es nur eine irrationale Beziehung
zwischen Gott und dem Endlichen geben kann (vgl. I, 6, 22).

Ein anderer Dualismus, der nicht von Eschenmayer vorgeschlagen wurde, ist aber unter den
klassischen Ansétzen nicht weniger einschligig, nimlich der Dualismus von Subjekt und
Objekt. Die Bestimmung des Absoluten besteht in der Aufhebung oder Vereinbarung dieses
Gegensatzes, als ob es auf einer Seite das Reale und auf der anderen Seite das Ideale gibe. Die
Absolutheit ist nur ein Produkt von dem Prozess, die Differenzen auf eine Indifferenz zu
reduzieren. Dies hat aber die Konsequenz, dass das Absolute als das Unbedingte noch durch
alle Differenzen bedingt werden soll.

Nun haben wir zwei dualistische Projekte vor Augen. Das erste Projekt, welches von
Eschenmayer stammt, sagte doch zumindest eine richtige Sache fiir Schelling: Das Absolute
als das hochste Unbedingte ist foto genere von den Bedingten unterschiedlich. Aber die
Ablehnung der anderen Art von Dualismus als notwendige Bedingung fiir Gotteserkenntnis
bringt nicht notwendig eine Gotteserkenntnis, die durch eine Identitdt bedingt wird. Was
Schelling vor allem nicht {iberzeugend fand, war die Betrachtungsweise der bedingten Welt
sowie ihre Beziehung zur unbedingten. Dies wird in spéteren Kapiteln erneut thematisiert.

Unter der zweiten Art von Dualismus sind drei reflexive Denkarten beim Setzen Gottes
zuzuordnen: ndmlich kategorisch, hypothetisch und disjunktiv. Bei der Behandlung der Idee
des Absoluten wird der iiber die Reflexionsphilosophie hinausgehende Identitdtsstandpunkt
durchgesetzt. Dem Reflexionsstandpunkt geht es darum, eine Entgegensetzung von Subjekt
(Ideal) und Objekt (Real) vorauszusetzen. Mit anderen Worten gehen alle Differenzen bei der
Reflexionsphilosophie voraus. Auf dieser reflexiven Basis entfalten sich drei von Schelling
zuriickgewiesene Formen der Absolutheit (vgl. I, 6, 25 f.). A. Die negative Bestimmung: Gott
ist weder Subjekt noch Objekt (kategorisch); B. Wenn es Subjekt und Objekt gibt, ist Gott das
Gemeinschaftliche beider Wesen (hypothetisch); C. Die Absolutheit als Eins ist entweder Ideal
oder Real (disjunktiv).> Kurz: Das Absolute ist weder als Drittes jenseits der zwei Pole (des
Realen und Idealen) noch ist es die Verschmelzung beider noch es ist im Spinozismus der Fall
(das, was A ist, ist gleich B). Vielmehr soll das Absolute, welches das Ideal schlechthin ist,
unmittelbar das Reale sein (vgl. I, 6, 25).

Das heifit, das Absolute ist nicht zugleich das Reale und Ideale, sondern die Idee des
Absoluten besitzt von sich aus eine unmittelbare Realitdt. Die Absolutheit, die vor der

Entfaltung der Potenzen im Universum gegenwirtig sein muss, soll nicht von einer Differenz

5 Die These ,,Das, was A ist, ist gleich B*, wird dem Spinozismus zugeschrieben und als die dritte Form der

Reflexionsphilosophie. Solcher Punkt wird aber spéter wieder in der Freiheitsschrift aufgegriftfen.
24



bzw. der Entgegensetzung von Realitit und Idealitét ausgehen, sondern muss unmittelbar die
absolute Identitét sein. Das hei3t nicht nur, dass Schelling den Dualismus ablehnt, bei dem zwei
Urwesen oder Prinzipien ewig miteinander kimpfen und keine Identitit gegeben ist (vgl. I, 6,
37), sondern auch, dass die mit der Identitdt einheitliche Realitdt nur dem Absoluten,
keineswegs dem Endlichen zukommt (vgl. I, 6, 38). Die Absolutheit wird mit der unmittelbaren
inneren Identitdt gleichgesetzt, die aber keine vorausgehenden Differenzen (durch Negation,
Verbindung und Disjunktion) in Anspruch nimmt. Es ist nichts anderes als die absolute Identitét
(I, 6, 25). Eschenmayer sicht dagegen keine Identitét zwischen den zwei Welten bzw. der
erscheinenden und absoluten Welt (I, 6, 51). Er bestitigt den absoluten Unterschied zwischen

beiden.

1.2.2. Die Selbsterkenntnis des Absoluten und die intellektuelle

Anschauung als Voraussetzung der Differenzierung

Dass die Vernunft bzw. das Absolute nicht durch eine Unterscheidung in Erkennenden (Subjekt)
und Erkanntes (Objekt) begriffen werden kann, sondern nur durch ihre Indifferenz, bereitet

einem Neuansatz in der folgenden Frage den Weg: Wie vollzihet sich das Selbsterkennen bzw.

das Wissen der Vernunft ohne Selbstentzweiung? Weil das Absolute nicht in der Reflexion

existiert, ist seine Selbsterkenntnis nicht bereits dadurch erreicht, dass das Absolute sich selbst

sein Objekt macht und von sich selbst als Subjekt bewusst wird.

Das heifit, das Absolute ist nicht zugleich das Reale und Ideale, sondern die Idee des
Absoluten besitzt von sich aus eine unmittelbare Realitdt. Die Absolutheit, die vor der
Entfaltung der ganzen Potenzen im Universum prisent sein muss, soll nicht von einer Differenz
bzw. einem Gegensatz von Realitit und Idealitdt ausgehen, sondern muss unmittelbar die

absolute Identitit sein.® Das heiBt nicht nur, dass Schelling den Dualismus verweigert, bei dem

Es ist leicht zu missversténdlich, dass der Ausgangspunkt des Identitétssystems zuerst einen Gegensatz vor
Augen haben muss. Das Prinzip der Identitét versucht, den Unterschied und die Spaltung zwischen beiden zu
annullieren oder in Eins zu vereinigen. (Wetz z. B. nimmt ,,die Unterscheidung zwischen Natur- und
Transzendentalphilosophie* als ,,Ausgangspunkt der Identitdtsphilosophie* an. Vgl. Wetz, F. J.: Friedrich W.
J. Schelling: zur Einfiihrung, Hamburg: 1996, S. 108. Ein dhnliches Missverstidndnis findet sich auch bei
Barbari¢, darin dass er die Identitét aus Schellings Identitétsphase als die Differenz und Dualitdt umfassende
Identitdt versteht. Vgl. Barbari¢, Damir: ,, Die grofie Diffonanz, mit der alles anfingt” Zur Philosophie
Schellings, Wiirzburg: 2021, S. 31.) Die Identitdt im Jahr 1804 ist weder die Identitit der Identitit und
Differenzen noch die Aufhebung der Differenzen, sondern das unmittelbare, von allen Differenzen
25



zwei Urwesen oder Prinzipien miteinander ewig kiimpfen und keine Identitdt existiert (vgl. I, 6,
37), sondern auch, dass die mit der Identitdt einheitliche Realitdt nur dem Absoluten,
keineswegs dem Endlichen eigen ist (vgl. I, 6, 38). Die Absolutheit wird mit der unmittelbaren
inneren Identitdt gleichgesetzt, die aber keine vorausgehenden Differenzen (durch Negation,
Verbindung, und Disjunktion) in Anspruch nimmt. Es ist nichts anderes als die absolute
Identitat (I, 6, 25).

Entgegen der Meinung von Eschenmayer, dass Gott nicht erkannt, sondern mittels einer
Hinzufiigung von Glauben rehabilitiert werden kann, ist Schelling der Ansicht: Die Idee des
Absoluten kann nicht durch Erkldrungen, sondern bloB durch die absolute Erkenntnissart (I, 6,
26) bzw. die Anschauung begriffen werden.” Die Realitéit der Idealitét ist nicht eine von dem
Absoluten unabhingige Substantialitit, sondern wird durch eine intellektuelle
Selbstanschauung bzw. ein unmittelbares Selbsterkennen erkannt und ist an sich sowohl evident

als auch wahrhaft. Diese Wahrhaftigkeit steht in Einklang mit der Vernunft und soll nicht durch

abgesonderte Eins. Die Differenzen sind dadurch abgeleitet. Rang hat richtig auf Schellings ,,Zuriickweisung
einer Vereinigungstheorie* hingewiesen. Vgl. Rang, Bernhard: Identitdt und Indifferenz: Eine Untersuchung
zu Schellings Identitdtsphilosophie, Frankfurt am Main: 2000, S. 12. Anders als 1804 richtet Schelling sich
im Jahr 1809 und 1810 darauf, wahrscheinlich durch die Veroffentlichung der Phdnomenologie des Geistes
(1806) inspiriert, die Identitdt als Identitit der Identitdt und Differenz zu verstehen.

Vgl. auch die Schrift aus 1802: ,,Wir nennen diese Erkenntnil}: in Gleichsetzen von Denken und Seyn,
intellektuelle Anschauung. Anschauung; denn alle Anschauung ist und nur in der Anschauung iiberhaupt ist
Realitdt™ (SW 1V, 368 f.). Laut Scheerlinck hat Schelling bei der Behandlung des Themas Religion und
Philosophie diesen Begriff von Schleiermacher geerbt. Vgl. Scheerlinck, Ryan: Gedanken iiber die Religion,
Der ,,stille Krieg “ zwischen Schelling und Schleiermacher (1799-1807), Leipzig: 2020, S. 31. Allerdings hat
Schelling in dieser kursorischen Schrift aus dem Jahr 1804 nicht so deutlich beleuchtet, welcher Unterschied
iiberhaupt besteht zwischen der intellektuellen Anschauung und dem Glauben. In Anlehnung an Kant, der die
intellektuelle Anschauung in der Erkenntnistheorie zuriickweist, aber spiter durch Glauben wiederbelebt,
setzt Schelling anscheinend nur einen terminologischen Wechsel durch. Dass der Platz vom Glauben nur
durch den Ersatz von der intellektuellen Anschauung erfiillt wird, beansprucht aber keine weitere Begriindung
als die von der genannten ,,evidenten Erkenntnis vom Absoluten (vgl. I, 4, 369, 373, 376, 391). Dies schliefit
natiirlich weiterhin an sein spdteres Philosophieren an und ist immer mit den Fragen konfrontiert: Worin
besteht die Grenze der spekulativen Philosophie? Kann man nur durch eine Immanenzlehre seine
Transzendenz erreichen? Braucht die idealistische Philosophie (spéter von Schelling als negative Philosophie
genannt) eine historische religiose Philosophie, um ergénzt oder iiberwunden zu werden? Spéter in der
Miinchner Vorlesung ,.Zur Geschichte der neueren Philosophie” ist Schelling nachtriaglich von der
intellektuellen Anschauung die Rede. Die intellektuelle Anschauung wurde zwar von Kant benutzt, aber
philosophisch zuerst von Fichte ernst genommen, um auf eine unmittelbare Gewissheit und ein
unzweifelhaftes Existierendes zu verweisen. Schelling glaubt, dass die intellektuelle Anschauung bei Fichte
mit dem ausgesprochenen subjektiven ,,Ich bin® identisch ist, wahrend in seiner Konzeption von einem
allgemeinen, unbestimmten Begriff des Subjekt-Objekts die Rede ist (vgl. I, 10, 147 f.). Wodurch das Ich bei
Fichte nur zu einer bestimmten Form vom Subjekt-Objekt herunterdekliniert werde. (Vgl. I, 10, 148) Obwohl
die Intellektuelle das Eins zwischen Denken und Sein bejahen soll, spricht Schelling im Jahr 1806
widerspriichlich von der Undenkbarkeit der intellektuellen Anschauung: ,,Diese Unendlichkeit kann man nur
intellektuell anschauen und betrachten, aber nicht durch Denken erreichen oder entwickeln.” (I, 7, 159). Die
unmittelbare Anschauung lasst sich weiterhin schwer vom Glauben differenzieren. Die Auseinandersetzung
zur intellektuellen Anschauung unter Idealisten und Romantikern lédsst sich weiter verfolgen bei: Tilliette,
Xavier, Eglof, Lisa (Hrsg.): Untersuchungen iiber Die Intellektuelle Anschauung Von Kant Bis Hegel,
Stuttgart-Bad Cannstatt: 2015, {iber Schelling vgl. S. 74-103, S. 273-298.

26



,Glauben, durch Ahndung, durch Gefiihl*“ (I, 6, 27) erfunden werden. Die Grundziigen der
Absolutheit lassen sich so zusammenfassen: a) das An-sich-Sein; b) die absolute unmittelbare
Identitat (das Real ist Ideal); ¢) die Ewigkeit und Einzigkeit, das Absolute und Gott sind Eins;
als absolute Identitdt jenseits der Reflexionsbegriffe; d) als Erkennbarkeit in Bezug auf
Vernunft und mithilfe der unmittelbaren intellektuellen Anschauung der Seele; d) Ablehnung
der individualisierten allgemeinnen Offenbarung.

Durch die Behandlung der Idee des Absoluten mdchte Schelling die hervorragende Stelle
des Absoluten zum Ausdruck bringen. Das Absolute als der Ursprung aller Endlichkeit hat
keine Gemeinsamkeit mit der Endlichkeit. Durch die Bestimmung des Absoluten als Eins
wollte die Identitédtsphilosophie aus dem Jahr 1804 nicht hervorheben, dass ,,alles in Gott* ist,
sondern umgekehrt, dass ,,alles auler Gott* ist. Nur Gott ist. Alle endlichen Wesen sind absolut
von Gott getrennt. Schon im Jahr 1802 hat Schelling in seiner Abhandlung Fernere
Darstellungen aus dem System der Philosophie die absolute Trennbarkeit des Endlichen von
der Absolutheit aufgezeigt: ,,Wesentlich zur Erkenntni3 der wahren Philosophie ist dieses
absolute Getrennthalten der erscheinenden Welt von der schlechthin realen® (I, 4, 388).

Die intellektuelle Anschauung bei Schelling hat viele Verwandlungen erfahren, aber erhélt
hier eine Kernposition. Um das Absolute zu bestimmen, reicht die leere absolute Identitét nicht
aus. Die absolute Identitdt bzw. die Indifferenz als Idealitdt hat nur dadurch ihre Realitit
gewonnen, dass die ontologische Bestimmung zu ihrer Selbsterkenntnis geworden ist. Anders
formuliert: Das Absolute muss iiber eine regulative metaphysische Setzung hinausgehen und
von sich selbst erkannt und affirmiert werden. Dies fithrt dazu, dass das Absolute nichts anderes
als ein intellektuelles Wesen begriffen werden darf. Das Absolute und die intellektuelle
Anschauung bestimmen einander wechselseitig, sind aber dennoch dasselbe, ndmlich die

Identitdt ohne Verschiedenheit oder Mannigfaltigkeit:

Wir setzen vorerst {iberall nichts voraus als das Eine, ohne welches alles Folgende unbegriffen
bleiben muB, die intellektuelle Anschauung. Wir setzen so gewil}, als in ihr keine
Verschiedenheit und keine Mannichfaltigkeit seyn kann, so gewil voraus, da3 jeder, soll er das
in ihr Erkannte aussprechen, es nur als reine Absolutheit, ohne alle weitere Bestimmung,
aussprechen konne. Wir bitten ihn, diese reine Absolutheit ohne alle andere Bestimmung sich
fiir immer gegenwirtig zu erhalten und nie wieder in der Folge aus den Augen zu verlieren. (I,

6, 29)

Die intellektuelle Anschauung ist der einzige und ewige Zugang zur Selbsterkenntnis des
Absoluten. Die einzige Bestimmung der intellektuellen Anschauung ist die Erkenntnis der

Absolutheit. Die Absolutheit driickt aber nichts anderes aus als die Lauterkeit, die
27



ausschlieBlich durch ihren Begriff bestimmt ist (vgl. I, 6, 29 f.). Die Erkenntnis von der ewigen
Absolutheit ist ,,das einzige Erste®, aus dem das Zweite und das Dritte usw. herauszuleiten sind.

Weil das Absolute eine lautere Identitét ohne Reflexion ist, ist die Anschauung hier nicht
eine reflexive Selbstanschauung, die ein Anschauendes und ein Angeschautes voraussetzen
muss. In Anlehnung daran unterscheidet Schelling die intellektuelle Anschauung auch von
einer mit der psychologischen Praxis verbundenen Anschauung, die eine innere Welt zuerst
aufbaut und sie durch ein inneres Medium vermittelt (I, 6. 23).

Die intellektuelle Anschauung ist auch keine Erkldrung. Erkldrungen sind durch das
Medium vermittelt, wahrend die Anschauung immer unmittelbar ist. Das Absolute gleicht dem
Licht: Indem es scheint, erleuchtet es alles unmittelbar und in Ewigkeit. Kurz: Durch die
intellektuelle Anschauung ist das Absolute als das Ideale unmittelbar ,,das Reale* (I, 6, 25).
Dariiber hinaus sind die Erkldrungen immer nur auf Endlichkeit bezogen, und das Absolute
kann so niemals erschopfend zur Vollendung erkldrt werden. Die intellektuelle Anschauung ist
wie das Licht, das das Wesen des Absoluten dem blinden Geist offenbart. Die intellektuelle
Anschauung gilt ferner auch fiir die absolute Erkenntnisart, sowohl fiir Gott als auch fiir die
Menschen, die nur durch die Seele Zugang zum Absoluten finden kdnnen. Die intellektuelle
Anschauung der Seele ereignet sich in jeder individuellen Seele mit dem Ziel, sich von dem

Leib, der Sinneswelt und der Erscheinung (I, 6, 25) zu scheiden. 8

Dass es der Zweck der Philosophie ist, die Seele vom Leib zu trennen, erweckt unsere Erinnerung an Platons
Phaidros. Aber Schellings Rezeption des Platonismus und Neuplatonismus ist von dem Timaios-Kommentar
des jungen Schelling zur Philosophie und Religion iberdeutlich prasent. Zu Idealismus und Platonismus vgl.
Beierwaltes, Werner: Platonismus und ldealismus, Frankfurt am Main: 2004. Franz, Michael: Tiibinger
Platonismus, Die gemeinsamen philosophischen Anfangsgriinde von Holderlin, Schelling und Hegel, Marburg:
2012.

28



1.3. Der Ubergang von dem Absoluten zu dem Endlichen

1.3.1. Die Deduktion der Realitit des Absoluten und die zeitliche
Nichtigkeit

Der Begriff der Absolutheit bedeutet zuerst nichts anderes als die Idealitét des Absoluten ohne
Realitit. Das Absolute ist an sich nur das Ideale. Aber das Ideale als die absolute Identitdt ohne
Differenz und Mannigfaltigkeit ist die ewige Einfachheit und Selbstgleichheit. Dem Begriff der
Idealitét nach ist deren ewige Form abzuleiten: ,,Diese Form ist, dal das schlechthin-Ideale,
unmittelbar als solches, ohne also aus seiner Idealitidt herauszugehen, auch als ein Reales
sey.“ (I, 6, 30)

Die Gottesidee als reine Idealitdt ist mit dem Selbst identisch und gleich. Das heift, die
Gottesidee ist an sich ewig gegenwirtig. Dieses unkonditionale ,,Dasein‘ der Idealitit schreibt
ihr ein unkonditionelles reales Sein zu. Wiirde die Realitdt der Idealitdt abgelehnt, wire die
Gottesidee nicht mehr vorhanden. Gottesidee ist keineswegs eine synthetische Idee. Sie ist
keineswegs eine synthetische Idee, wie man sie sich etwa als Synthese der gegenséitzlichen
Dualitdt von Geist und Natur vorstellen konnte.’

Das Ideale wird als das Erste genannt, die Form ist das Zweite, und das Reale ist das Dritte.
Die Genese der dreifachen Bestimmungen des Absoluten findet nicht zeitlich, sondern ,,mit
Einem Schlage®“ (I, 6, 30) statt. Obwohl die drei Elemente von der Idee Gottes voneinander
zeitlich nicht voneinander getrennt sind, besitzen sie logischerweise Stufen: Die Form als das
Zweite ist die Folge vom Ersten, wihrend das Reale als das Dritte die Folge vom Zweiten ist.
Aber das Erste soll nicht auf dynamische Weise als das Bewirkende aufgefasst werden. Die
treffendere Bezeichnung wire: Das Ideale stellt sich durch die absolute Form unmittelbar in
dem Realen dar. Und all dies geschieht in jener unmittelbaren Erkenntnis der intellektuellen

Anschauung.

®  Rang, Bernhard: Identitit und Indifferenz, Eine Untersuchung zu Schellings Identitiitsphilosophie, Frankfurt
am Main: 2000. ,,Als Ankniipfungspunkt kann eine Stelle aus dem System von 1804 dienen, die auch noch
einmal unterstreicht, dafl der Gedanke einer synthetischen Einheit von Idealem und Realem hier durchaus
abgewehrt wird.” (S. 29)

29



Das Absolute steht foto genere im Gegensatz zur Zeit. ,,Es findet in dieser ganzen Region
kein Nacheinander statt, sondern alles ist wie mit einem Schlage zugleich, obschon der ideellen
Folge nach eins aus dem andern flieBt.“ (I, 6, 30) Auf einer Seite bezeichnet Schelling die
Endlichen, die sich von dem Absoluten absondern, als ,,das wahre Nichts* (I, 6, 40). Auf der
anderen Seite entsteht eine quantitative Differenz auch dadurch, dass das Absolute sich mithilfe
intellektueller Anschauung unmittelbar mit sich selbst in Erkenntnis befasst.

Durch die Behandlung der Idee des Absoluten mdchte Schelling die hervorragende Stelle
des Absoluten zum Ausdruck bringen. Das Absolute als der Ursprung aller Endlichkeit hat
keine Gemeinsamkeit mit der Endlichkeit. Durch die Bestimmung des Absoluten als Eins
wollte die Identitédtsphilosophie aus dem Jahr 1804 nicht hervorheben, dass ,,alles in Gott* ist,
sondern umgekehrt, dass ,,alles auler Gott* ist. Nur Gott ist. Alle endlichen Wesen sind absolut
von Gott getrennt. Schon im Jahr 1802 hat Schelling in seiner Abhandlung Fernere
Darstellungen aus dem System der Philosophie die absolute Trennbarkeit des Endlichen von
der Absolutheit aufgezeigt: ,,Wesentlich zur Erkenntni3 der wahren Philosophie ist dieses
absolute Getrennthalten der erscheinenden Welt von der schlechthin realen* (I, 4, 388).

Schelling mochte schlechthin die Spaltung zwischen Gott und Menschen festsetzen. Mit
der tiber unsere Denkbarkeit hinausgestreckten gottlichen Selbstanschauung gerit er aber in die
permanente Aporie der absoluten Identitidt. Wenn die Absolutheit als unbewegte Lauterkeit eine
ungeheure Kluft von den Menschen und anderem Endlichen hat, wovon stammen das Endliche
und wie ldsst sich seine Position im ganzen Universum verstehen? Schelling hat schon
antizipiert, dass der Mensch wegen seiner Selbststdndigkeit unter allen Endlichen besonders ist,
die vor allem durch das Losreilen von Gott bzw. das Bose gekennzeichnet wird. Oder fragt
Schelling durch den Mund Platons: ,,Was der Grund sey alles Uebels?* (I, 6, 28)

Sehr dhnlich wie seine frithen idealistischen Systeme, in denen der Mensch als das sich der
absoluten Freiheit anndhernde Wesen zu bestimmen ist, dessen Endzweck in einer
kontinuierlichen Selbstperfektionierung besteht, wird dem Menschen dabei vor allem eine
Trennbarkeit von Gott selbst par excellence zugeschrieben. Dieses Problem der absoluten
Trennbarkeit der Menschen von Gott wird zuerst durch den Einstieg in die Entstehungsweise
der Differenzen bzw. die Abkunft der Endlichen behandelt. Schelling lehnt die Annahme ab,
dass die Endlichkeit durch gottliche Schopfung erzeugt wird. Ebenfalls spricht Schelling sich
gegen die Emanationslehre Plotins aus. Schelling orientiert sich dagegen an die ewige Struktur
der Absolutheit.

Fiir Schelling ist das Absolute das Ideal schlechthin an sich. Es gibt iiberhaupt kein Reales

an sich, ,,sondern nur ein durch Ideales bestimmtes Reales* (I, 6, 30). Dabei ist das Reale auch

30



nicht als empirische Dingheit zu verstehen, sondern es ist etwas vor der Zeit in der Ewigkeit
Erzeugtes. Um der inneren Struktur des Absoluten willen soll ein vorldufiges kosmologisches
Bild herangezogen werden. Dazu sollen drei Elemente zusammen mit Hierarchien unmittelbar
in der Ewigkeit gegeben werden. Das Erste ist das Absolute, ndmlich das Ideal schlechthin, das
Zweite ist die Form (A = A), das Dritte ist das Reale (vgl. I, 6, 30).

Das Absolute hat deswegen dreierlei Bestimmungen. Die erste ist die reine Absolutheit bzw.
das Ideal schlechthin. Darunter gibt es weder Verschiedenheit noch Mannigfaltigkeit. Das
Wesen des Idealen erschlieft sich durch die intellektuelle Anschauung. Die zweite ist die mit
dem Wesen identische ewige Form, die die absolute Identitit zwischen dem Idealen und dem
Realen trigt. Mithilfe der ewigen Form wird das Reale als Folge (das Dritte) erzeugt (vgl. 1, 6,
30f.). Da das Absolute wegen seiner Lauterkeit und Einfachheit wesentlich keine Differenz in
sich selbst einldsst, ist die durch die Form erzeugte Realitdt nicht ein nachfolgendes Wesen,
sondern ein Selbstaffirmiertes vom Absoluten als dem Affirmierenden.!® Anders formuliert ist
die ewige Form bzw. die absolute Identitdt als das Selbsterkennen vom Absoluten zu
beschreiben: Weil das Absolute mit sich selbst identisch ist, wenn es sich selbst anschaut,
erkennt es sich selbst und die Tatsache, dass seine Realitét in sich selbst gegriindet ist (vgl.
ebd.). Aber der Akt des Selbsterkennens setzt schon ein Selbstteilen voraus. Damit entsteht ein
quantitatives Differenzwerden, ndmlich das Absolute als das Erkennende und das Reale als das
Erkannte. Das Real ist der ewigen Form nach mit dem Absoluten gleich. Deshalb ist es selbst
ein angeschautes Absolutes und mit dem Absoluten gleich. Es hat demzufolge auch eine
Selbststindigkeit und damit die Fahigkeit, aus dem Absoluten herauszutreten.

Das Selbsterkennen vermittelt aber nicht eine Reflexionsphilosophie, die eine
Entgegensetzung zwischen Subjekt und Objekt voraussetzt, sondern eine vorzeitige unendliche
Selbstanschauung und Selbstaffirmation. So sagt Schelling: ,,Das selbstindige
sich-selbst-Erkennen des schlechthin-Idealen ist eine ewige Umwandlung der reinen Idealitét
in Realitét™ (I, 6, 34) Das Reale wird einerseits als Gegenbild des Absolutem begriffen, welches
innerhalb des Idealen entsteht, und andererseits wegen der Gleichheit mit der Absolutheit als

,ein wahrhaft anderes Absolute (I, 4, 34) begriffen. Das Absolute und sein Gegenbild (das

10 Somit fasst Wetz die Sinne des Absoluten zweifach zusammen: einerseits die Indifferenz (Hen) und

andererseits die Selbsterkenntnis und Selbstbejagung (Nous). Vgl. Wetz, F. J.: Friedrich W. J. Schelling: zur
Einfiihrung, Hamburg:1996, S. 110. Obwohl der Wortgebrauch von Selbstbejagung bzw. Selbstaffirmation in
Philosophie und Religion noch nicht nachdriicklich auftaucht, aber die ,Realitit”, da sie statt einer
Substanzialitdt nur auf die Realitdt des Idealen referiert, spielt sich schon auf eine Selbstbejagung an. Im
gleichen Jahr spédter kommenden Wiirzburger System gehort die Selbstaffirmation eigentiimlich zum
Absoluten. (vgl. I, 6, 151, 172, 174.) In Aphorismen zur Einleitung in die Naturphilosophie 1806 sagt
Schelling aber wieder den Verbund der Absolutheit mit Selbstaffirmation ab, denn ,,das affirmative (der
Begriff) ist jederzeit grosser, als das Affirmierte (die Sache)“ (I, 7, 152).
31



zweite Absolute) sind demnach produktiv (natura naturans). Das Absolute ist das Ideale, das
zweite Absolute ist das reale Ideale. Das Ideale produziert nur Ideen. Das zweite Absolute als
das von dem ersten Produzierenden Produzierte produziert nur Ideen. Die Produktion erzeugt
sich im Absoluten unendlich und hat keine Relation zur Sinnenwelt. Da nur das von den Ideen
produzierte eine Realitdt besitzt, besitzt die Sinnenwelt, die auBer dem Absoluten ist, keine
Realitét und ist demnach Nichts. Wie ldsst sich dann die endliche Sinnenwelt denken, wenn sie

nicht vom Absoluten produziert wird? Die Antwort lautet: durch Abfall und Sprung:

Mit Einem Wort, vom Absoluten zum Wirklichen gibt es keinen stetigen Uebergang, der Ursprung
der Sinnenwelt ist nur als ein vollkommenes Abbrechen von der Absolutheit, durch einen Sprung,
denkbar. (I, 6, 38)

Das Verhiltnis des Endlichen zum Absoluten ist nur negativ. Diesen Sprung aus dem Absoluten
nennt Schelling auch ,,Entfernung® oder ,,Abfall* (vgl. I, 6, 38). Mit Distanzierung von der
Volksreligion, die die Abkunft des Menschen durch eine auf Gott zuriickgerufene positive
Schopfung zu erkliren versucht, bedient sich Schelling eher eines (Neu-)Platonismus.!! Der
Grund des Abfalls liegt in nichts anderem als einer transzendentalen Freiheit bzw. in einem in-
sich-selbst-seienden Gegenbild. Durch die scheinbare Freiheit erschafft das Gegenbild eine
Loslosung vom ersten Absoluten und fallt ab. Was im Absoluten nur eine absolute Freiheit ist,
kommt in der Erscheinungswelt wegen des Abfalles auch eine scheinbare , Freiheit”. Es ist
paradox: Das zweite Absolute kann seine Selbstheit nicht begreifen, ohne seine Abkunft auf
das ideale Absolute zuriickzurufen, und kann auch nicht als das wahrhaftige Gegenbild von
dem Absoluten sein, ohne das Absolute selbst zu objektivieren.!? Aber wenn das Gegenbild
wahrhaftig geworden ist, besitzt es zwar die gleiche Macht wie seine Urform, verbindet sich
aber immer mit dieser Notwendigkeit, sich von seinem Ursprung zu entfernen, und hort daher
auf, absolut frei zu sein. Weil das Gegenbild wegen der Selbstidentifizierung des Absoluten in

der Ewigkeit auftritt und kraft seiner Freiheit aus dem wahren Absoluten sofort hinausgeht, ist

Platonismus und Neuplatonismus gelten offenbar als einige der wichtigsten Denkquellen seiner
philosophischen Entwicklung. Laut Asmuth verdndert sich aber Schellings Rezeption des Platonismus. Im
Jahr 1804 z. B. glaubt Schelling, anders als in der Tiibinger Zeit, das Wahrhaftige in Platons Lehre, befindet
sich auch in den Werken der Neuplatoniker. Vgl. Asmuth, Christoph, Philosophie und Religion und der
Platonismus, in: Denker. A. und Zaborowski, H. (Hrsg,): F. W. J. Schelling, Philosophie und Religion,
Freiburg/Miinchen: 2008, S. 98-107, hier S. 106. Ausfiihrlichere Forschung iiber Schelling und sein Bezug
auf Platon und Neuplatonismus vgl. Beierwalters, Werner: Platonismus und Idealismus, Frankfurt am Main:
2004, S. 67-82, S. 100-143. Franz, Michael: Tiibinger Platonismus, Die gemeinsamen philosophischen
Anfangsgriinde von Hélderlin, Schelling und Hegel, Tiibingen: 2012.

Sven Jiirgensen resiimiert, dass es in der Philosophie und Religion durch Abfall eine ,,endliche Identitdit als
die Ahnlichkeit der Indifferenz* gibt. Die Ahnlichkeit zeigt zumindest einen Unterschied von der
urspriinglichen absoluten Identitét. Vgl. Jiirgensen, Sven: Schellings logisches Prinzip: Der Unterschied in
der Identitdit, in: Asmuth, Christoph, Denker, Alfred, Vater, Michael (Hg.): Schelling: Zwischen Fichte und
Hegel, Amsterdam: 2000, S. 113-143, hier S. 140, 143.

32



der Abfall genauso ewig wie die Absolutheit selbst (vgl. I, 6, 41).

Mit dem Abfall von der absoluten Freiheit hat das Gegenbild seine Identitit mit dem Idealen
und somit seine Realitdt verloren und ist demnach ,,das wahre Nichts“ (I, 6, 40). Das wahre
Nichts ist ein ewiges ,,Nichtsein* und ein im Sinne der Nichtigkeit mit dem Absoluten gleich
ewiges ,,Sein“. Das ewige ,,Nicht-sein produziert mit dem Loslassen von der absoluten
Notwendigkeit und kraft seiner Freiheit ,,durch und fiir sich selbst die ,,ewig nicht
seiende” Wirklichkeit, die aus dem Standpunkt des Absoluten nur ,,das Nichts der sinnlichen
Dinge* bzw. nur Negation des Absoluten ist (I, 6, 40).!* Diese im Vergleich zum Absoluten
bloBe Nichtigkeit wird zwar als sinnlich bedingte Wirklichkeit genannt, besitzt aber keine
wirkliche selbstaffirmierende Macht gegen das Absolute.

Das Leben verteilt sich auch entsprechend nicht auf geschichtliche Weise, sondern auf
ewige zweifache Weise, ndmlich in das wahre Leben und das Scheinleben. Im Mangel an
Absolutheit waltet im Scheinleben bzw. der sinnlichen Welt nicht mehr das Prinzip der Identitit,
sondern die Ichheit, welche in der Philosophie Fichtes ihren besonderen Platz erhilt. Fichte hat
erleuchtend erklart, dass die Ichheit sich nicht als eine erkldrbare Tatsache, sondern eine Tat-
Handlung gesetzt hat. Im Gegensatz zu Fichte, der das Ich-Prinzip als das hdochste Prinzip des
philosophischen Systems betrachtet, beherrscht das Ich fiir Schelling nur das Scheinleben und
gilt als die hochste Potenz des Gegenbildes. Spricht man von der Potenz, verweist man nur auf
eine ,,Potenzialitit® als ,,Mdglichkeit®, aber keine ,,Wirklichkeit*. Somit wird das Scheinleben
in die Zeit herabgesunken, die aber nur uns giiltig ist. In den Augen Gottes gibt es keine Zeit.

Es lasst sich dabei auf die anféngliche platonische Frage zuriickgreifen: Woher stammt der
Mensch und was ist der Grund des Ubels? Schelling versucht die menschliche Freiheit und

deren Konsequenz als ,,Bosheit* in die absolute Identitdtsphilosophie einzubetten. Mit der

Obwohl die sogenannte die negative Philosophie iiberwindende positive Philosophie erst einige Jahre spéter
in Schellings Philosophie vorkommt, hat er dabei vielleicht schon die Folge der Philosophie der Ichheit als
,»hegative Philosophie® erkannt (I, 6, 42 f.). Auch wenn die Negativitét hier sich vor allem auf eine Nichtigkeit
und Irrelevanz zur Realitét bezieht, hat Schelling vielleicht schon die unbewusste Vorahnung des Scheiterns
der immanenten idealistischen Philosophie, wéihrend das Projekt der positiven Philosophie sich an eine
geschichtliche Philosophie der Freiheit richtet. Spéter im Jahr 1806 in der Darstellung des wahren
Verhdltnisses der Naturphilosophie zu der verbesserten Fichtischen Lehre nennt Schelling die wahre
philosophische Wissenschaft des Gottlichen als die Philosophie des ,allein Positiven bzw. die
Naturphilosophie (vgl. I, 7, 30). Bemerkenswert stammen die Ausdriicke der ,negativen und
,»positiven* Philosophie mit umgekehrten Bedeutungen aus dem System des transzendentalen Idealismus, in
dem er die ,, Tatigkeit der Ichheit* als die ,,Positivitdt™ in der Philosophie bezeichnet (I, 3, 432). Was im Jahr
1800 als das Positive benannt wurde, verwandelt sich einige Jahre spéter in die Nichtigkeit. Lawrence sieht
dagegen die Spur der spéteren positiven Philosophie sogar schon im System von 1800 durch die Bejahung
einer von der Vernunft unabhéngigen Wurzel der Welt. Vgl. Lawrence, Joseph P., Schellings Philosophie des
ewigen Anfangs, Wiirzburg: 1989, S. 46, Fuinote. Laut Barbari¢ findet die Spur der positiven Philosophie
durch den starken Nachdruck ,auf das Reale” und den damit zusammenhingenden Abfall der
Identitdtsphilosophie. Vgl. Barbari¢, Damir: ,, Die grofie Diffonanz, mit der alles anfingt* Zur Philosophie
Schellings, Wiirzburg: 2021, S. 12.
33



Abgrenzung von Fichte verneint er das handelnde Ich als Urquelle des Menschen und dessen
Abfall. Aber unter Bezugnahme auf Fichte nennt er das Fiir-sich-Ich als Grund des Abfalls. Die
Bosheit und der Abfall werden nicht wie spdter in der Freiheitsschrift als ,,Realitit des
Bosen* behandelt, sondern verweisen nur auf eine metaphysische Beschreibung von der
Entfernung vom Absoluten und Realitéit. Die Ichheit steht nicht in Beziehung zum Willen,'*
der in der Freiheitsschrift eine umkehrende Kraft gegen die urspriingliche Vernunft hat. Die
hochste Instanz ist dabei immer Vernuntt.

Anders als Kant, der auf den Dualismus von ,,zwei Welten insistiert, stimmt Schelling
nicht zu, dass es eine ,,wirklich seiende* endliche Welt gibt. Es gibt nur ,,eine* Welt, in der nur
Gott ,,das wahre Sein“ und die anderen bloB3 ,,das Nichtsein“ sind. Wéhrend Schelling sich
spéter in der Einleitung in die Philosophie der Offenbarung mit der letzten nihilistischen Frage
nach dem Endzweck des Menschen beschiftigt, also ,,warum iiberhaupt etwas existieren soll*“!®,
ist die reale Existenz des Menschen inkl. aller anderen im Jahr 1804 fiir ihn iiberhaupt
unvorstellbar. Denn entweder ,mit“ oder ,ohne* Isolierung von dem Absoluten
,.existiert* iiberhaupt nichts in der Scheinwelt, weder Tier noch Mensch.'® Schelling verwendet
die Begriffe ,,Boses* oder eher ,,Abfall, nur um einen imperfekten Zustand aller endlichen
Wesen zu konzipieren. Es ldsst sich dann fragen: Ist es gerecht, dem Menschen eine besondere

Position im Universum zuzuschreiben? Oder wo befindet sich der Mensch in der Welt?

1.3.2. Der Mensch als Scheinleben und ein relatives Nichtsein

Die Briicke zwischen Ureinheit und deren Herabsinken nennt Schelling die Seele. Der

Laut Schelling kritisiert Eschenmayer, dass es unmoglich ist, den Willen aus der absoluten Identitat
herauszustellen (vgl. I, 6, 50).
»Gerade Er, der Mensch, treibt mich zur letzten verzweiflungsvollen Frage: Warum ist {iberhaupt etwas?
»Warum ist nicht nichts? (I, 3, 7)
Im Wiirzburger System wird die Nichtigkeit des Endlichen inhaltlich unverdndert, aber auf mildere Weise
formuliert. Statt der Nichtigkeit schlechthin sagt Schelling von ,,[dem] relative[n] Nichtseyn des Besonderen
in Bezug auf das All* (I, 6, 189) Ganz metaphorisch beschreibt er den Abfall und dessen Zuriickkehr zur
absoluten Identitdt mit drei Schritten: ,,Fulguration - Ausstrahlen und Zuriicknehmen* (I, 6, 187), wihrend er
in der Religionsschrift noch die Metapher ,,gottliche Funken der Freyheit™ (I, 6, 51) von Eschenmayer
kritisiert. Neben dem ewigen Abfall spricht er statt Geschichtlichkeit noch von einer ewigen Versdhnung:
,»Die Endlichkeit im eigenen Seyn der Dinge ist ein Abfall von Gott, aber ein Abfall, der unmittelbar zur
Versohnung wird. Diese Versohnung ist nicht zeitlich in Gott, sie ist ohne Zeit.“ (I, 6, 566) Anders als in der
Religionsschrift ist eine ,,ewige Schopfung® auch anerkannt. Aber unverdndert bleibt das Gott-Dinge-
Verhiltnis: die hervorragende Position vom Absoluten und die vernichteten endlichen Wesen.

34



Freiheitsbegriff ist dabei nicht wie spéter in der Freiheitsschrift wollensbedingt, sondern hat die
in sich selbst ihre Ichheit ergreifende Seele zur Grundlage (vgl. I, 6, 52). Aber nachdem die
Seele wegen der Ichheit herabgesunken ist, hat sie mit der wahren Freiheit nichts mehr zu tun.
Kurz, die seelische Freiheit hat die Notwendigkeit, der Freiheit entgegenzustreben, und die
Unfreiheit zur Folge. Es stellte sich die Frage: Was ist der Endzweck der zeitlichen Welt bzw.
der Geschichte? Oder es ldsst sich auch anders fragen: Ist es dem Menschen moglich, seine
Nichtigkeit zu liberwinden und sich mit dem Absoluten (der absoluten Freiheit) wieder zu
vereinigen? So fiihrt Schelling seine Ethik ein.

Schellings Ethik ist seinem kosmologischen Bild nicht perfekt entsprechend und nicht
liickenlos konsequent. Schelling weist offenbar der Menschengattung den hochsten Rang in der
erschienenen Welt zu. Denn das Tierische im Menschen soll durch Hervorrufung der Vernunft
iiberwunden werden. Da der letzte Gegenstand der Religion mit der Philosophie fiir Schelling
identisch sei, sei das letzte Ziel von beiden, das Ideal schlechthin (Gott) zu erkennen und zu
erlangen. Das Wesen Gottes nennt Schelling weiterhin Sittlichkeit (Seligkeit). Die Sittlichkeit
ist weder gesetzliches Gebot noch unendliche Anniherung an Gott, sondern wesentlich mit Gott
identisch. Schelling fordert den Menschen auf, seine falsche Freiheit zu opfern, damit man in
die geistige Welt ,,einheimisch® zuriickkehren kann (I, 6, 53 f.). Nur zusammen mit dem
Menschen zeigt sich die Endabsicht der Entfaltung der Geschichte: Das Herabsinken der Idee
wird im Menschen zugespitzt, damit sie nachtraglich in die Indifferenz zuriickkehren kann (vgl.
I, 6, 57). Da die Aufldsung nicht anders als eine gottliche Selbstaffirmation ist und Gott ewig
und notwendig sich selbst affirmiert, ist der Mensch in diesem Sinne notwendig aufzuldsen.
Dann gehdrt das menschliche Streben nach der Seligkeit in der Geschichte eigentlich nicht
,unserem Dienst” an, sondern ist nur eine Funktion der Absolutheit. Aber aus unserer
Perspektive heraus besteht die Aufgabe der Wissenschaft in der Erziehung der Menschheit, sich
zur Sittlichkeit zu erheben (vgl. I, 6, 54, 58).

Obwohl Schelling die Menschen als das Zentrum anzusehen scheint, bleiben das Bild und
die Stellung von Menschen, oder die Antwort auf die kantische Frage ,,Was ist der
Mensch?* immer noch vage. Schelling bezeichnet den Menschen als gottliches Gegenbild, gibt
aber nicht zu, dass dieses Bild sich zu einem eigenen realen Prinzip verwandelt, welches eine
dem Gott entgegensetzende Kraft beherrscht. Schelling verneint, dass es wirklich einen
Gegensatz zwischen Gott und Menschen gibt. (Es gibt nicht zwei Welten.) Da die Realitét des
Bosen und der menschlichen Freiheit zuriickgewiesen wird und der Mensch endlich durch die
Geschichte hindurch und wegen der Absolutheit als ewige Garantie immerhin zuriick zur

Ewigkeit  geht, ,existiert® {berhaupt kein Mensch, nur Gott. In dieser

35



,harmonischen*“ Kosmologie steht der Mensch nicht in Frage, weil der Mensch keine wirkliche
zerstorende Kraft zur Lauterkeit hat. Wiirde man Schelling fragen: ,,Warum existieren
iiberhaupt der Mensch und alles, warum nicht nichts?*, dann antwortete er wohl: ,,Der Mensch
und alles sind sowieso Nichts, der Abfall ist eine gottliche Selbsterkenntnis und die Auflésung
aus menschlicher Sicht ist das Streben nach Sittlichkeit, aus gottlicher Perspektive nur eine
gottliche Selbstaffirmation.*

Es lésst sich zur anfanglichen Frage zuriickkehren, ob die Freiheitsschrift, wie die meisten
glauben, eine Fortsetzung des Programms der Religionsschrift ist. Auf den ersten Blick sehen
die beiden Schriften auf verschiedenen Seiten dhnlich aus. Die Antwort ist aber hauptsdchlich
wegen zweier Griinde negativ. Erstens ist der metaphysische Ausgangspunkt der
Religionsschrift ,,Eine-Welt-Theorie* und immer reine Identitdt (A=A) und setzt keine
Differenz voraus. Aber in der Freiheitsschrift spricht Schelling von einem in Eins
vereinheitlichten ,,wahren Dualismus* mit dem Schema A (A=B), welches -ecinen
Vereinigungsversuch von Immanenzlehre und Freiheit darstellt. Zweitens werden der Abfall
und das Bose im Jahr 1804 nicht als selbstindige Realitdt behandelt, so dass der Mensch und
der anthropologische Ansatz auch nicht wie im Jahr 1809 die Hauptrollen spielen.

Allerdings zeichnet sich schon der verborgene geschichtliche Prozess von
,Verdoppelung® und ,,Wiedervereinigung® in der Philosophie und Religion durch die
,»Notwendigkeit des Abfalls* und die Bejahung der ,,Notwendigkeit der Auflosung* ab. Es ldsst
sich aus diesen Griinden auch gewissermal3en formulieren, dass die Religionsschrift mehr oder
weniger die folgende neue Philosophie vorwegnimmt.

Erstens, Warum kommt das menschliche Bose mit Blick auf Gott in Frage, wenn der
Mensch kein reales Sein besitzt? Wenn der Mensch und die anderen endlichen Wesen nur
,Nichtsein® sind, warum muss der Mensch den Anspruch nehmen, nach der Sittlichkeit zu
streben? An dieser Stelle ldsst sich bezweifeln, ob das Selbst-erkennen und -Anschauung des
Absoluten nicht die Existenz des Menschen schon voraussetzt.!” Wenn die menschliche
Existenz vorangeht, bleibt das Absolute nicht mehr an sich identisch, sondern muss von
Menschen ausgehen und ein werdendes Absolutes sein. Dies ist aber genau der Ausgangspunkt
der Freiheitsschrift.

Zweitens ist da das unlésbare Dilemma'®, dass der Mensch in den Augen bzw. im Licht des

Rang vertritt die gleiche Meinung, dass die Idee der Selbstaffirmation des Absoluten zuerst einen Menschen

braucht. Vgl. Rang, Bernhard: Identitit und Indifferenz: Eine Untersuchung zu Schellings Identitdts-

philosophie, S. 151.

Wetz hat bereits bemerkt, dass Schelling die Religionsschrift und Wiirzburger System aus dem Jahr 1804 mit

Anspielung auf die Abweichung von dem Identitdtssystem beschlief3t, ,,als ob er schon zu dieser Zeit dessen

Schwachstellen, Liicken und Spriinge bemerkt hitte.“ Siehe Wetz, F. J.: Freidrich W. J. Schelling: zur
36



Absoluten nur Nichtigkeit ist, aber zugleich als deren Abbild der Absolutheit am néchsten steht.
Das weist bereits auf den latent vorhandenen anthropologischen Ansatz von 1809 hin, dass die
,»hie aus seiner Ewigkeit® (I, 6, 31) heraustretende Idee des Absoluten und dessen Offenbarung
unvorstellbar und damit nur ideal und negativ ist. Dieser Mangel erfordert, dass die Behandlung
der Wirklichkeit der menschlichen Freiheit und die Position des Menschen im Universum zu
untersuchen sind, weil das Selbsterkennen des Absoluten im Jahr 1804 nur als ,.ein
Herausgehen der Absolutheit aus sich selbst® (I, 6, 31) zu verstehen ist und dann mit dem
Menschen identifiziert wird. Der Inbegriff von diesem ,,Herausgehen aus sich selbst™ ist im Jahr
1809 ja der Mensch, der nicht nur mit einer abstrakten Form als Nichtigkeit im Scheinleben
handelt und sich fortdauernd zur reinen Vernunft bzw. Seligkeit aufheben soll, sondern als ein

wollender Handelnder betrachtet wird.

Einfiihrung, Hamburg: 1996, S. 107.
37



Zusatz: Die Visualisierung des Bildes des Universums in Philosophie und

Religion (1804)

Das Absolute als Urbild (Das Ideale)

durch die abosolute Form (Identitatsgesetz)

Das Reale (das zweite Absolute als Gegenbild)

Abfall in die Endlichkeit

die unorganischen Kérper

Magnetismus

die Weltkérper

Der Mensch

Geschichte und Seligkeit

38



Exkurs: Von der Abkunft der Mannigfaltigkeit in der Metaphysik
des Einen bei Fichte (1806): Ein Vergleich mit Schelling

Wenn Jens Halfwassen in seiner Monographie Fichte und sogar das ganze Programm des
deutschen Idealismus, insbesondere Hegel pauschal als Zuriickfiihren auf absolute Einheit bzw.
»das  Studium der Bestimmung der absoluten Einheit® und ,FEinheits-
metaphysik* diagnostiziert!?, setzt er bereits voraus oder impliziert zumindest, dass die
Mannigfaltigkeit, abgesehen davon, ob sie wahrhaftig ist oder nicht, schon auf irgendeine
Weise im Gegensatz zum Einen existieren muss. Dies gilt im Kontext einer Metaphysik des
Einen, da das Eine als das hochste unantastbare, auf einer ,,Indifferenz* basierende Prinzip so
selbstverstindlich ist, dass ,,der Aufstieg zum Einen* nicht als die erste prekdre Problematik
dient: Entweder auf einer unendlich anndhernden Weise oder mit Hilfe einer transzendentalen
Reduktion findet das Eine seine Rechtfertigung. Was uns zum Zweifel bringen konnte, wire
aber die Frage: Was ist passiert vor dem ,,Aufstieg*?2°

Um genau zu sein: Um zuriick ins Eine genommen werden zu konnen, muss sich ein
,ZAbfall” vor dem Aufstieg ergeben. Angenommen, dass das Eine die hochste einzige Realitit
ist, kommt die Notwendigkeit und Moglichkeit von dem Zuriickrufen zum Einen nur als eine
unentbehrliche Folge eines metaphysischen Dogmas vor, wenn wir schon von dem Dogma
iiberzeugt sind. Im Gegensatz zu Halfwassen ist dabei die zu erforschende Frage die folgende:
Wovon und wozu stammt die Mannigfaltigkeit in der Metaphysik des Einen? Anders
metaphorisch formuliert: Warum gibt es einen ,,Abfall* von der letzten ewigen Identitét?

Inwiefern die klassischen deutschen Idealisten von den Neuplatonikern inspiriert wurden,
bleibt umstritten?! und sei dahingestellt. Wir nehmen vorldufig auch keine Riicksicht darauf,
um ,,die Pramisse* bzw. die absolute Einheit als Letztbegriindungsprinzip zu iiberpriifen. Ziel
dabei aber ist, durch den Versuch, die hier gestellte Forschungsfrage zu beantworten, hoffen-
tlich im Nachhinein die metaphysische Grundlage von den ,differenzlosen idealistischen

Systemen Fichtes und vor allem des Schellings angeschlagen und als Krise (auch von Schelling

Vgl. Halfwassen, Jens: Der Aufstieg zum Einen, Untersuchung zu Platon und Plotin, Leipzig: 2006, S. 9f.
Aufjeden Fall ist es berechtigt, weiterhin zu fragen, wie die Wiedervereinigung der Mannigfaltigkeit und des
Einen ermoglicht werden kann.

Vgl. Baumgartner, H. M.: Die Bestimmung des Absoluten, Ein Strukturvergleich der Reflexionsformen bei J.
G. Fichte und Plotin, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Bd. 34, H. 3, 1980, S. 321-342, hier, S.
322.

20

21

39



selbst) des immanenten Idealismus angenommen wird, damit der Ubergang im mittleren
Schelling noch liickenlos verstanden werden kann.

Die Anweisung zum seligen Leben (1806)2* aus den Reihen der philosophischen
Programme als die Populdrphilosophie von Fichte wurde von ihm selbst nicht nur als Gipfel,
sondern auch insgesamt als ,,das Resultat [seiner], seit sechs bis sieben Jahren [...]
Selbstbildung® (GA 1, 9, S. 47) betrachtet, auch wenn Schelling sie nur als ein ,,Plagal” von
seiner Polemik Philosophie und Religion aus dem Jahr 1804 beméngelte, dass Fichte seinem
Gedankengang ,Idee des Absoluten, Abkunft der Endlichkeit, dessen Bezug auf der
Absolutheit und Anweisung zum seligen Leben* folgte, sind Fichte und Schelling bei
Behandlung der von mir als am wichtigsten beurteilten Frage ,,Abkunft der Endlichkeit* noch
radikal voneinander verschieden.

Zunichst gibt es ein paar vorbereitende Anmerkungen, die aufgelistet und als Prémisse des
spekulativen Gangs bei Fichte gesetzt werden miissen: 1. Auch wenn die philosophischen
Programme der Religionsschrift Fichtes aus dem Jahr 1806 nicht unbedingt dem
(Neu-)Platonismus zugeschrieben werden miissen, ist es unstrittig, ihre Philosophie als
,Metaphysik des Einen* zu verstehen, d. h., als einen Versuch, die absolute Identitdt und Idee
zu begreifen. 2. Die hochste Idee ist die einzige Realitét und das hochste Prinzip. Es gibt kein
zweites Prinzip, falls die Philosophie Fichtes auf eine Prinzipienlehre reduziert werden soll und
die Terminologie ,,Prinzip*“ verwendet werden miisste. 3. In diesem Sinne weder die
Philosophie Fichtes noch diejenige Schellings aus dieser Zeit als Dualismus zu rezipieren. Ein
wichtiger gedanklicher Aspekt besteht darin, die Mannigfaltigkeit an sich auf einem niedrigen
Niveau zu bedenken.

Im Anschluss an die obigen vorbereitenden Anmerkungen lisst sich die Verwendung von
,WPrinzip® auf die ,,Mannigfaltigkeit“ bei Fichte von dem Kontext der ,Prinzipien-
lehre* unterscheiden. Das Prinzip der Mannigfaltigkeit hier bezieht sich eher auf eine
HInitiation als auf eine ,,Urquelle®, die parallel zu ,,dem Einen* stehen darf. Das ethische
Konzept ,,seliges Leben* steht bei Fichte im radikalen Gegensatz zum ,,absoluten Tod*. Der
Lebensbegriff, anders als was wir im alltdglichen Kontext des Lebens?* erfahren, ist
ausschlieBlich mit dem Seinsbegriff verbunden, der aber nicht durch religiosen Glauben,

sondern durch Wissen bzw. ,,Wissenschaftslehre* begriffen und erkannt werden soll. Damit

22
23

Im Folgenden wird als Religionsschrift zitiert.
Zu dem Lebensbegriff Fichtes vgl. Janke, Wofgang, Leben und Tod in Fichtes , Lebenslehre”, in:
Philosophisches Jahrbuch, 1966, Vol. 74(1), S. 78-98, hier S. 78f. Zu der Lebensphilosophie in Bezug auf die
spite Wissenschaftslehre bei Fichte vgl. die Monographie von Weil3, Michael Bastian: Leben als Leben,
Johann Gottlieb Fichtes spdte Wissenschaftslehre, Wiirzburg: 2019.

40



verlagert sich das Thema vom seligen Leben auf die metaphysische Philosophie des Einen. Eine
metaphysische Vorbereitung ist hier unvermeidbar: Die Grundziige des wahren Seins bzw.
Lebens lassen sich so zusammenfassen (vgl. vor allem Vorlesung 3):

1. Das Sein ist vom Nichtssein absolut getrennt: Das Sein ist nicht Nichtssein;

2. Das Sein ist zeitlos bzw. die Ewigkeit;

3. Es gibt keine Offenbarung oder Dasein im Sein;

4. Das absolute Dasein, oder die einzige mogliche Form des Daseins (oder der Offenbarung)
ist das Bewusstsein des Seins, und zwar Wissen.

Aber das Nichtsein als absolute Nichtigkeit ist unvorstellbar fiir Fichte, was es gibt, ist nur

die Vermischung zwischen Nichtsein und Sein:

Es kann keinen reinen Tod geben, noch eine reine Unseligkeit; [...] nur das wahrhaftige Sein
und Leben vermag da zu sein. Darum ist alles unvollkommene Sein lediglich eine Vermischung

des Toten mit dem Lebendigen. (GA L, 9, S. 56)

Den mannigfaltigen endlichen Wesen hat Fichte auf jeden Fall, abgesehen von der
Unbefriedigung der metaphysischen Bediirfnisse (dass die Mannigfaltigkeit unwahrhaftig,
Erscheinung, voriibergehend etc. sind), auch eine existenzielle Unruhe beigemessen, so dass
,der Aufstieg zum Einen* nicht nur als eine philosophische Vollendungsanforderung gilt,
sondern auch wiederum in den Kontext ,,Anweisung zum seligen Leben* eingebettet wird. Die
prekdre Frage kommt aber zuriick: Wenn der Geist als Licht schon vor der Zeit oder
Wandelbarkeit eine ewige Ruhe genief3t, wie kommt er hinab ins Mannigfaltige, das aber nicht
komplett von Licht losgerissen ist, sondern auf eine Weise, um genauer zu sein, einerseits im
,Dasein“ als ,,Wirklichkeit* erscheint, andererseits ,,im Denken als schlechthin unmoglich
einleuchte[t]” (GA I, 9, 94), mit Nichtsein vermischt ist? Wenn wir nicht wahrhaftig ,,leben®,
nur eine Mischung von ,,.Leben* und ,,Tod* bzw. das ,,Sterbende* sind, wer sind wir und vor
allem: Warum sind wir und wovon stammen wir ab?

Im Voraus muss man vor Augen behalten, dass der Mannigfaltigkeitsbegriff nicht mit dem
,empirischen substanziellen Korper oder Ding* identisch sein soll. Mannigfaltigkeit ist dabei
zu verwenden, damit diejenige ,,Konzepte™, die keine Teilhabe am hochsten Sein haben und
nur I1lusion sind, zum Ausdruck gebracht werden. So leitet Fichte ndmlich ,,dieses Prinzip der

Mannigfaltigkeit“>* (GA 1, 9, 95) her. Die Deduktion ldsst sich so kurz rekonstruieren:

24 Wissenschaftslehrebedingt ldsst sich das ,,Als* Prinzip ausfiihrlicher und wissenschaftlicher als hier in der

Religionsschrift in Angriff nehmen. bleibt aber umstritten, auf welcher Wissenschaftslehre (WL 1804 oder
1805) ist diese Schrift dabei bezogen, auch unklar ist, ob es eine Kohérenz unter den Mengen der Versionen
der WL von 1794 bis zu seinem Lebensende gibt.

41



1. Muss Gott ewig sein (a. Gottessein), muss er dann unmittelbar da sein (b. Gottesdasein).
Da Gottessein ewig und eins ist, ist mithin auch Gottesdasein. Im ersten Schritt erklart Fichte
das ,,Dasein®, die ,,Selbstoffenbarung® des Gottes als des einzigen wahrhaftigen Seins, die in
den letzten Vorlesungen als ,,unmoglich®, hier aber als den Punkt ,,auf den es ankommt* (ebd.
96) bezeichnet wird. Das gottliche Dasein bedeutet: Wenn Gott existiert, existiert er unbedingt,
lebendig, und ist als Gott selbst unmittelbar da. Da Gott an sich eins, ewig und unverdnderlich
ist, ist das gottliche Dasein als unmittelbare gottliche Existenz in seinem Dasein gleich auch
konstant, unwandelbar.

2. Dass Gott sein Dasein ist, ldsst sich so dialektisch umformulieren: Gott ist in seinem
Dasein ewig unmittelbar geworden. Mithin ist das Gottesdasein ein Werdendensein, welches
aber in der Ewigkeit sein Werden vollenden wird. Aus der Perspektive des Denkens oder Gottes
selbst gibt es nur eine Identitdt und Indifferenz zwischen Gottessein und seinem Dasein. In
unserer Perspektive kann aber die Identitiit weiterhin auch als ein Uberlappen betrachtet werden,
das im Weiteren auch als c. ,,Verschmelzung* von beiden erfahren werden kann. Mithin
verwandelt das ewige Eine in dreifache Begriffe: Gottessein, Gottesdasein, und deren
Verschmelzung bzw.Vermischung.

3. Es gibt die Rolle des ,,ALS* als ,,das Prinzip aller nachmaligen Trennung und
Mannigfaltigkeit (ebd. 96) Die Selbstreprisentation von Gott in seinem Dasein bzw. die
,Vermischung® impliziert eine ,absolute Unterscheidung®. Die ewige Tétigkeit des
Unterscheidens wird dann von Fichte als ,,ALS* genannt. ALS liefert das Dasein in seinem
Bild, sowie es ist: das Dasein ALS Dasein, lasst sich von dem Sein unterscheiden, représentiert
sich in sich selbst und wurde durch die Tétigkeit von ,,ALS* als und im Bild dargestellt.
Mannigfaltigkeit wird dabei als ,erkannte Grenze“ entziffert und schon dem Wissen
vorausgesetzt: Ohne Grenze/Unterscheiden/etwas ALS etwas gibt es nichts zu erkennen. ALS
ist nicht ein starres Prinzip, von dem aus die Mannigfaltigkeit herabgeleitet werden kann,
sondern ein Akt, eine Tétigkeit, eine Selbstdarstellung im Bild, wodurch eine Grenze das
Wissen und das Bewusstsein ermoglicht: Angenommen, A ALS A, wissen wir, A ist nicht
,hicht A*“. Mithin kommt eine Grenze, die durch die Selbstprisentation zu erschaffen ist. ALS
ist weder dieses A noch jenes A, es ist das Dritte, von Fichte als die Relation beider bezeichnet,
,»als etwas von dem Bewusstsein begriffen, weil es so ist. Das heil3t, es gibt kein etwas A, B,
C ... an sich als mannigfaltige Dinge, deren Abkunft mysterios ist und die grundlos ,,von
Gott“ in die Existenz gebracht wurden. Das Gegenteil ist der Fall, dass das Handeln ,,ALS* die

,Dinge an sich® im Bilde heraustreten ldsst. Das Dritte, das etwas ALS etwas begreift, ist das

42



Bewusstsein.?> Kurz: der Als-Akt, dessen handelnde Subjekte ,,Ich® bzw. ,,Wir* sind.  Somit
hat Dieter Henrich zusammengefasst: ,,Die Reprisentationspartikel ,,als* bezeichnet eine
dreistellige Relation: Etwas (1) stellt etwas (2) als etwas (3) vor*.?

4. Somit verlagert die Frage, woher ,,Wir* als die endliche Mannigfaltigkeit stammen, auf
die Fragen: Was kdnnen wir wissen und wessen sind wir uns bewusst. Die Frage ldsst sich auch
so formulieren: Wie kann es gelingen, die Mannigfaltigkeit ins Bewusstsein zu bringen? Wir
sind, was wir wissen, und wir sind, weil wir handeln: Das Bewusstsein ist ein Unter-
scheidungsakt. Das Dasein wird als ein Dasein von dem Bewusstsein begriffen und ist dadurch
Ein Dasein geworden.

Nicht deshalb, weil Gott uns sein Dasein von ihm offenbart, damit wir Wissen erlangen,
sondern deshalb, weil wir als das erkennende Subjekt kontinuierlich in der Tathandlung etwas
,,-als* etwas fiir uns als Bild bilden, kommt die Mannigfaltigkeit vor. Kurz: Die Mannigfaltigkeit
bei Fichte ist keine substantiellen von dem Einen ,,abgefallenen materiellen Dinge, die mit
einer ,,ewigen Seele* gemischt sind und ein ,,Selbstreinwaschen* beanspruchen. Vielmehr ist
die Mannigfaltigkeit ein Bewusstseinsgang, durch den die unendliche, unauthorliche
,,Begriffsbildung® in Gang gesetzt wird, die endlich eine ,,Welt* heraustreten lésst.

5. Die Welt ist nur eine Selbstreflexion des ICH, die von Natur aus eine zweiseitige
Spaltung zwischen ,,Einem* und ,,Mannigfaltigkeit in Angriff nimmt. Fichte schreibt dazu:
,»Was du siehst, bist ewig du selbst; aber du bist es nicht, wie du es siehst, noch siehst du es,
wie du es bist.“ (GA I, 9, 100) Fichte meint also, das Subjekt sehe die Welt als eine
Selbstreprisentation, sei aber nicht selbst das Bild und sehe darin auch nicht den Schatten seiner
selbst. Das Selbst sei also eine Als-Handlung, ein Unterscheidungsakt der Vergegenwirtigung.
Die Welt, auch wenn es nur ein Schein, eine Verschmelzung von Tod und Leben ist, ist nicht
als ,,korperliche* oder ordnungslose unverniinftige Materie zu begreifen. Durch den Als-Akt ist
das Konzept von Mannigfaltigkeit ersetzt und die ,,von dem ewigen Einen* abgefallene
unerkldrbare Mannigfaltigkeit verwandelt sich in einen unendlich konstruierenden
Bewusstseinsakt. Somit verwandelt sich die dogmatische Metaphysik bei Fichte in die
genetische epistemologische Wissenschaftslehre. In diesem Sinne sieht man tatsichlich schon
eine Selbstbegrenzung bei Fichte von der traditionellen neuplatonischen Philosophie/Meta-
physik, die das Eine als Dogma voraussetzt und seit der Aufklérungszeit insbesondere von Kant

radikal kritisiert wurde und die er zu tiberwinden versuchte.

%5 Das Dasein bezeichnet Fichte als BewuBtsein oder Vorstellung des Seins, als Bild des Seins oder als Sein

auBerhalb des Seins.* Asmuth, Christoph.: Das Begreifen des Unbegreiflichen, Philosophie und Religion bei
Johann Gottlieb Fichte 1800-1806, Stuttgart-Bad Cannstatt: 1999, S. 83.
26 Henrich, Dieter: Fichtes urspriingliche Einsicht, Frankfurt am Main: 1967, S. 203.
43



6. Obwohl die Mannigfaltigkeit/Welt keine eigenstindige Realitét besitzt, ist sie auch nicht
,Nichts®, sobald sie nicht als stille und ordnungslose Materie, die durch Subordinieren unter
einem hoheren Prinzip (Vernunft/Geist) ihr ,,Scheinleben erhilt, sondern durch unendliches
handelndes Bewusstsein als ,,das freie Faktum der Reflexion* (GA I, 9, 99) ,,erzeugt™ wird.
Aber ,,ist etwa in diesem BewulBtsein auch das unmittelbare gottliche Leben?* (ebd.), die
Antwort ist nein. Es gibt ja immer eine Spaltung zwischen Scheinwelt und gottlicher Welt.

Es ist offenbar, dass die ,,Mannigfaltigkeit* sowohl bei Fichte als auch bei Schelling nicht
,material, korperlich, substanziell, riumlich* verstanden werden muss. Wahrend die hochste
Idealitdt schon durch das Identititsgesetz eine Realitit an sich gewonnen hat, steht der
Mannigfaltigkeit keine qualitative Wirklichkeit zur Verfiigung. Anders formuliert ldsst sich die
Mannigfaltigkeit von den empirischen Gegenstinden abgrenzen, die ohne Bezug auf
Sinnlichkeiten unbegreiflich sind und nur passiv affiziert werden. Gleichzeitig ldsst sich klar
zum Ausdruck bringen, dass die Mannigfaltigkeit selbst nicht als ein zweites Prinzip fungieren
soll, von dem aus das Eine als ein anderes Prinzip riickwérts deduziert werden kann. Dadurch
ist es den beiden Philosophen gelungen, sich von dem ,,dualistischen Umstand* abzugrenzen.
Obwohl das Endziel sich bei Fichte und Schelling in dieser Phase (1804—1806) auf den ersten
Blick eine Ahnlichkeit mit dem ,Aufstieg zum Einen“ prisentiert, haben die beiden
Philosophen initial verschiedene Programme voneinander. Es ldsst sich in Kiirze wie folgt
zusammenfassen:

1. Gott oder die Ewigkeit (unabhidngig vom Namen) ist keine ontologische Garantie, die
bei Fichte durch absolutes Wissen erreicht werden muss, oder ist nur das absolute Wissen. Die
Mannigfaltigkeit dient als ein begrenztes Wissen. Bei Schelling ist die Gottesidee eine
vorausgesetzte hochste absolute Idee, ohne die gar keine Mannigfaltigkeit entstehen kann. Kurz
gesagt stellt sich Fichte das Ganze als eine passive Anndherung an Gott vor.

2. Das Selbstbewusstsein spielt beim Wissen eine zentrale Rolle. Man kann sagen: Nicht
deshalb, weil Gott uns garantiert, dass wir von etwas wissen konnen, wissen wir, sondern
deshalb, weil wir als handelndes Subjekt zuerst etwas begreifen, begreifen wir erst spater Gott.
Bei Schelling spielt das Wissen kaum eine Rolle, der Abfall, ,,das Bose®, ist zunéchst der tiefste

Grund von Mannigfaltigkeit. Die Riickkehr zu Gott ist nur eine gottliche Selbstaffirmation.

44



1.4. Die Verschirfung der Aporie von Identitiatsphilosophie im
Jahr 1806 und deren notwendige Selbstvermittlung: Der Mensch

als negatives Sein

Obwohl Schelling im Jahr 1804 schon das Problem des Bosen ins Werk erwigt und den Grund
in der auf der ,,Selbstreflexion des Absoluten basierenden Selbstheit sieht, verweigert er die
Realitit des menschlichen Seins und des Bosen. Die Geschichte fungiert nicht als eine
Selbstvermittlung des Absoluten, sondern als eine Selbstaffirmation des Absoluten. Wéhrend
sich der anthropologische Ansatz noch im ,,Gegenbild“ des Absoluten verbirgt, annulliert
Schelling spdter im Jahr 1806 das wirkliche Sein des Menschen durch die Kulminierung der
absoluten Identitdtsphilosophie. Die Position des Menschen und seine Stellung im Universum
werden in Aphorismen zur Einleitung in die Naturphilosophie vorbehaltlich der Behandlung
einer identitdtsphilosophischen Gotteslehre in Anspruch genommen. Gegen Fichte beharrt er
noch darauf, das Ich nicht als letzte Begriindung der Welt und der absoluten Erkenntnis

anzuerkennen. Die Selbstheit und die Gottlichkeit werden immer gegensétzlich bestimmt:

Das Ich denke, ich bin, seit Cartesius, der Grundirrthum in aller Erkenntnisse; das Denken ist
nicht mein Denken, und das Seyn nicht mein Seyn, denn alles ist nur Gottes, oder des Alls (I,

7, 148).

Entsprechend betont er weiterhin die absolute Erhabenheit Gottes und verzichtet auf die
Wendungen aus dem Jahr 1804, und zwar die ,,Selbstaffirmation®, ,,Selbstanschauung® und
»Selbsterkennen an Gott. Stattdessen behauptet er, dass es im Universum nichts gibt, was mit
Gott vergleichbar ist. Gott ist weder das Hochste noch das Erste noch das Ende. Gott ist nur
Eins. Mit anderen Worten kann man sagen: Nur Gott ist. Dariiber hinaus gibt es iberhaupt nichts.
Die einzige These ist nur: Die absolute Identitit ist?’.

Das Thema Mensch fdllt mit der nihilistischen Frage zum ersten Mal im Jahr 1806

zusammen. In Aphorismen zur Einleitung in die Naturphilosophie wirft Schelling die berithmte

27 Schelling zeigt sich in der Auffassung des Identititsgesetzes seit 1804 auch Distanz von Fichte. Fiir Fichte ist

A=A Grundsatz der formalen Logik (Gesetz der Identitét). Im ersten Grundsatz der Grundlage der gesammten
Wissenschaftslehre von 1794 stellt Fichte die Frage, auf welcher Basis wir diese Evidenz anerkennen.
Waihrend Fichte die Identitét des Ich fiir die Basis fiir A = A halt, erfasst Schelling die Identitdt selbst nun als
Realitét.

45



Frage nach dem Endzweck auf und bietet eine die Identititsphilosophie fortsetzende Antwort

an:

Auf die Frage, die der am Abgrund der Unendlichkeit schwindelnde Verstand aufwirft: Warum
ist nicht nichts, warum ist iiberhaupt etwas? ist nicht das Etwas, sondern nur das All oder Gott

die vollgiiltige Antwort (I, 7, 174).

Der Mensch verfiigt iiber eine nichtige Stellung im Vergleich zum Absoluten. Da die Idee des
Absoluten mit der Vernunft eins und identisch ist, hat der Mensch auch nichts mit der Vernunft
zu tun. Die Frage nach dem Endzweck der menschlichen Existenz steht nicht im Vordergrund.
Gott besitzt unendliche Positionen in sich. Um die Religionsschrift zu vertiefen, verneint
Schelling sogar die Moglichkeit, die niedrigeren Positionen aus dem Géttlichen abzuleiten.
Nicht nur tiber den Menschen spricht Schelling weiterhin von ,,dem ewigen Nichtseyn des
Endlichen® (I, 7, 158). Es gibt {iberhaupt weder Subjekt noch Objekt, sondern Subjekt und
Objekt gelten nur als die Funktionen der Identitit, die durch Erkennen und Affirmieren
ermoglicht werden.

Um die Positionen und Differenzen des Endlichen und die Entstehung des Subjekts und
Objekts zu verstehen, muss zuerst die Identitdt von ,,Sein* zu ,,Erkenntnis* iibergehen, die der
Einfiihrung des Aktes ,,Affirmieren” bedarf. Dabei hat Schelling schon das Schema des
,ZAbfalls* vollig aufgegeben. Stattdessen setzt er die naturphilosophische Potenzlehre ins Spiel,
um die Entstehung der Differenzen zu erleuchten.

Obwohl er den Affirmationsakt nicht Gott selbst zuschreibt, braucht das Erkennen des
Absoluten diesen Schritt. Die Identitdt als absolutes Wissen gehdrt zum Absoluten. Die
Affirmation ist eine sekundédre Implikation, damit die primére Gleichheit deutlich ausgesagt
werden kann. Die Affirmation deutet eine Einheitlichkeit aller endlichen Dinge an. Das
Allgemeine ist insofern da, als in jedem speziellen Wissen diese Identitét eben da sein muss,
damit es ein Wissen ist. Diese Gleichheit kann nicht allgemein ausgesagt werden, wenn nicht
das Allgemeine selbst als das Wesen aller Dinge genau diese Struktur hat, ndmlich ,,das
Affirmierende und das Affirmierte von sich selbst* zu sein. Nur unter der Bedingung, dass das
allgemeine Wesen aller Dinge das Affirmierende und das Affirmierte von sich selbst ist, konnen
wir die allgemeine notwendige Gleichheit von Subjekt und Objekt wissen. Diese Gleichheit ist
nicht nur fiir eine oder fiir die hochste Erkenntnis, sondern fiir jedes einzelne Wissen. Der Gang
besteht aus zwei Schritten: 1. Die Identitit von Affirmierenden und der Affirmation ist; 2. Die
Identitdt des Subjekts und Objekts macht das Wesen aller Dinge aus. Im Anschluss an den
Identitétsstandpunkt gibt es iiberhaupt keine Dinge, die ihr Wesen nicht in der Identitit haben.

46



Aus dem gleichen Grund kann man zwar nominell sagen, dass es absolutes Wissen und anderes
Wissen gibt, aber im identitétsphilosophischen Sinne gibt es kein anderes Wissen als absolutes
Wissen, welches nichts anderes als das Wesen ist. Erkennt man die Endliche, erkennt man nur
die Identitét.

Durch die Affirmation von Gott kommt die erste Potenz als A! vor. Die erste Potenz ist das
absolute Wissen. Die Affirmation von Gott spiegelt sich in allem Wissen von einzelnen
Endlichen, so dass das absolute Wissen fiir uns erkennbar ist. Die Verallgemeinerung der
Affirmation im Endlichen nennt Schelling die Einheit bzw. die Affirmation der Affirmation als
A2, Da alles endliche Wissen letztlich nur absolutes Wissen ist, setzt Schelling die Affirmation
oder das Wissen der Einheit der beiden als A® (vgl. I, 7, 178 £.). ,,Aller Unterschied der Dinge
der Art des Seyns nach ldsst sich auf diesen Unterschied der Potenz zuriickfiihren.“ (I, 7, 179)
Da Gott potenzlos ist, enthalten der Ablauf der Natur und alles andere Endliche auch die
dreifachen Abstufungen, die nur der Relation nach und zwar nur vorldufig unterschiedlich sind.
Aus dem Standpunkt des Absoluten ist alles nur Indifferenz.

Das relative ,,Sein“ von den Menschen und den anderen endlichen Dingen ldsst sich gleich
wie i1m Wiirzburger System nur mithilfe der Metaphern ,Fulguration® und
,Ausstrahlung® vorstellen: Nur mit einem Blitz ,,existieren* die Endlichen, die aber sofort von
Gott zuriickgenommen werden. Die Existenz der Dinge ist nur ,.fiir-sich®, so dass unsere
Existenz nur aus unseren eigenen Perspektiven ,,relativ*® wirklich ist. Die Relativitit verweist
nicht nur darauf, dass die Zeitlichkeit bloB menschliche Illusion ist?®, sondern auch darauf, dass
es keine isolierten absoluten Positionen fiir einzelne Dinge im Universum gibt. Die
Vorstellbarkeit der unterschiedlichen Positionen von endlichen Dingen und deren Zeitleben sind
,durch die blossen Verhéltnisse der Positionen unter einander moglich® (I, 7, 164).

So bringt Schelling ein Schema von ,einem Universum* zur Geltung. Gott ist die
Urwabhrheit und das Leben. Es hat weder Anfang noch Ende und Zeit, demzufolge auch keinen
Tod. Das durch Affirmieren und unendliches Affirmieren des Affirmierten entstehende

Scheinleben entfaltet sich zweifach als relativ-reales All und als relativ-ideales All.

28 Von allem, was Kant und Fichte behauptet, ist das Wahrste ohne Zweifel, daB8 die Zeit eine durchaus blo

subjektive Vorstellungsweise ist, der nichts wirklich Stattfindendes, auch nicht einmal in den Dingen,
entsprechen kann“ (I, 7, 8).
47



Gott

Das All
relativ-reales All relativ-ideales All
Schwere (A'), Materie Wabhrheit, Wissenschaft
Licht (A%), Bewegung Giite, Religion
Leben (A?%), Organismus Schonheit, Kunst
das Weltsystem Vernunft die Geschichte
der Mensch Philosophie der Staat

1,7, 184)

Alle Dinge, ungeachtet ihrer Eigenschaften, sind unterschiedlich nur in der Relation zu anderen.
Anders formuliert: Die qualitativen Differenzen unter Dingen werden nur durch ihre Relationen
miteinander zum Ausdruck gebracht. Dem Wesen nach sind sie alle nur Affirmationen der
Identitdt und in diesem Sinne identisch. Versucht man ihre essentiellen Differenzen zu
betrachten, werden sie sofort in die absolute Identitdt zuriickgenommen. Letztlich bleibt nur die
Identitét tibrig. Obwohl Schelling allem Endlichen Nichtigkeit zuspricht, hilt er den Menschen
noch fiir den Gipfel mit der hochsten Potenz in relativ realer Welt. So beschreibt er im Rahmen
einer Potenzlehre die feste und eigentiimliche Position von Menschen: ,,Den héchsten Grad von
Realitit aber hat, was Bild selbst der Substanz ist, sofern sie nicht im besonderen Ding, sondern
im All der Dinge lebt. Ein solches ist nur Eines, der Mensch.” (I, 7, 187) Zwar ist der Mensch
herrlich in der natiirlichen Welt, aber er hat nur ein Leben unter Relationen und ist beschrinkt,
negativ und unwahrhaftig.

In Philosophie und Religion ist das Bose nur Mangel an Sein (Abfall) und kann durch das
Zuriickkehren zum Absoluten in der Geschichte {iberwunden werden. Es gibt iiberhaupt kein
Boses als die dem Absoluten entgegengesetzte Kraft, dessen direkter Ausdruck nichts anderes
als die menschliche Freiheit ist. Im Jahr 1806 taucht das Bdse als Schliisselproblem wieder auf.
Dass das Bose nur im negativen Sinne als Mangel an Sein begriffen wird, ist offenbar
unzureichend. Schelling konfrontiert sich immer mit dem Problem der unleugbaren
Wirklichkeit des menschlichen Bosen. Mit Ankniipfung an Leibniz fragt er wieder nach dem
Ursprung des wirklichen Bosen: Wenn Gott der Urheber unserer Welt ist, woher kommt das
Bose? Wir konnen die Frage folgendermaBen vertiefen: Wenn alle Endlichen insbesondere die
Menschengattung wesentlich nur Bejahung Gottes sind, woher kommt das wirkliche Bose? Es
bestehen nur zwei mogliche Antworten: entweder ist Gott der Mitverursacher der

Unvollkommenheit, oder es gibt nur einen spinozistischen Pantheismus. Beim letzteren Fall

48



gibt es kein Boses im unmoralischen Sinne.

Diese Sachverhalte sind jedoch zunéchst festzuhalten: Die ganze Identitétsphilosophie
strebt nach einer Immanenzlehre. Die erhabene absolute Identitdt umfasst alles und zugleich
vernichtet sie alles. Das ganze Universum ergibt sich endlich nur als eine gottliche
Selbstaffirmation. Die aber sehr sichtbare Unleugbarkeit des menschlichen Bdsen deutet hin,
dass es aufler der Identitét und Vernunft noch etwas anderes geben konnte. Dies bedeutet nicht
nur, dass die von der Indifferenz ausgehende Identitdtsphilosophie iberwunden oder zumindest
revidiert wird, sondern auch, dass die Bestimmung des Menschen und sogar der geschichtliche
Prozess, erneut betrachtet werden miissen. Nachtriglich fasst Schelling in den Miinchner
Vorlesungen Zur Geschichte der neueren Philosophie das Grundproblem des reinen

verniinftigen Systems so zusammen:

Die ganze Welt liegt gleichsam in den Netzen des Verstandes oder der Vernunft, aber die Frage
ist eben, wie mehr sie in diese Netze gekommen sey, da in der Welt offenbar noch etwas anderes
und etwa als blofBe Vernunft ist, ja sogar etwas iiber diese Schranken Hinausstrebendes. (I, 10,

143£)

Alle Versuche, ein identisches System zu entfalten, sei es durch die Konvergenz zwischen
Philosophie und Religion oder sei es durch die Selbstaffirmation des Absoluten, erweisen sich
nun als gescheitert, weil es das wirkliche Leben des Menschen und die Kédmpfe zwischen
Gegensitzen vernichtet. Mit dieser ungelosten Kompatibilitdt zwischen dem Bosen und der
Identitétsphilosophie erdffnet sich das Programm Freiheitsschrift im Jahr 1809. Der Kern ist
nicht nur das neue Verstindnis des Identititsgesetzes (A = A), sondern auch der
anthropologische Ansatz, der im Jahr 1810 in Stuttgarter Privatvorlesungen vertieft wird und
auch als der Eingang zu Schellings Philosophie der Mittelphase fungiert. Das heif3t, obwohl der
Mensch ohne die Idee des Absoluten grundlos ist, ist die Idee von Gott ohne das Begreifen des
Menschen vollig unvorstellbar, unzugédnglich und unwirklich. Das Gottwerden ist erst durch
eine menschliche Selbstvermittlung erkldrbar. Der Abbruch mit der Identitdtsphilosophie wird
durch einen ,,wahren* Dualismus oder durch die Identitit der Identitit und Differenzen ersetzt.
Falls die Zeit und die menschliche Freiheit als ,,real” betrachtet werden, sind die folgenden
unleugbaren Wirklichkeiten dringend geworden:

1. Das wirkliche Bose als geistige Selbstbestimmung des intelligiblen Menschen;

2. Die Notwendigkeit von Tod, die eschatologische Drohung vom Nichts;

3. Die menschliche Freiheit.
Es ldsst sich zusammenfassen: In der ganzen Identititsphilosophie findet man noch kaum

Spuren der Metaphysik und Anthropologie wie etwa in der Freiheitsschrift. Aber die Reinheit
49



und Indifferenz in der Identitdtsphilosophie ist nicht stark genug, um sich der in der Identitét
aufgetauchten wirklichen Gegensétze zu bemadchtigen. Schellings Gedanken im Zeitraum
zwischen 1804 und 1810 prisentieren eine deutliche Wende. Das Schicksal der
Identitétsphilosophie ist eine notwendige Selbstvermittlung zu den néchsten Schritten, damit
der Mensch als ein negatives Sein unter Gott untergeordnet ins positive Sein transformiert
werden kann. Oder der Mensch ist im Jahr 1804 nur als ein ,,Gegenbild* von Gott zu begreifen,

spéter aber als ein ,,Ebenbild®.

50



2. Die Bestimmung des Menschen in der

Freiheitsschrift (1809)

2.1. Der anthropologische Ansatz und die metaphysische

Anthropologie in Schellings Philosophie (1809)

Es ist kaum bestritten, dass die Freiheitsschrift (1809) in der Schelling-Forschung als ein
,,Wendepunkt* oder eine ,,Wegmarke* beschrieben wird.! Diese Beschreibung als Wendepunkt
lasst allerdings offen, ob eher die Akzentuierung von Vermittlung zweier Phasen im
Vordergrund stehen soll, weshalb Zaborowski die Schrift als ,,Bindeglied* bezeichnet, oder ob

dagegen ein vollstindig neuer Weg eingeschlagen wird, die Schrift also mit Fuhrmann als

' Vgl. Baumgartner, Hans Michael; Korten, Harald: Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Miinchen: 1996, S.
I1: ,In diesem Licht erscheint Schellings Philosophie als zweiphasiger Entwicklungsgang, dessen
Gelenkstiick die Freiheitsschrift markiert: [...].]°; Siemek, Marek J.: Transzendenz und Immanenz in
Schellings ontologischem Freiheitsbegriff, in: Baumgartner, Hans Michael; Jacobs, Wilhelm G. (Hrsg.):
Schellings Weg zur Freiheitsschrift, Legende und Wirklichkeit. Akten der Fachtagung der Internationalen
Schelling-Gesellschaft 1992, Stuttgart-Bad Cannstatt: 1996, S. 40-50, S. 40: ,,Dal} die Freiheitsschrift aus dem
Jahr 1809 einen wichtigen Wendepunkt nicht nur im Denken Schelling, sondern auch in der ganzen
philosophischen Entwicklung des deutschen Idealismus bildet, bleibt wohl unbestritten.*; Kohler, Dietmar:
Freiheit und System im Spannungsfeld von Hegels Phdnomenologie des Geistes und Schellings
Freiheitsschrift, Miinchen: 2006, S. 98: ,Dies schlieBt allerdings in keiner Weise aus, daB sich
Kontinuitdtslinien von den frithesten Entwiirfen Schellings tiber die Freiheitsschrift zu den Weltalter-
Entwiirfen und der eigentlichen sogenannten Spétphilosophie ziehen lassen, doch scheinen gerade die
nachhaltigen sachlichen Modifikation seiner Konzeption von 1809 gegeniiber fritheren Ansdtzen in
besonderer Weise geeignet, den eigentlichen Leistungssinn dieser Untersuchung ans Licht zu heben.*;
Zaborowski, Holger: Geschichte, Freiheit, Schopfung und die Herrlichkeit Gottes: Das ,,System der
Freiheit” und die unaufhebbare Ambivalenz der Philosophie Schellings, in: Zaborowski, Holger; Denker,
Alfred (Hrsg.): System-Freiheit-Geschichte. Schellings Einleitung in die Philosophie von 1830 im Kontext
seines Werkes, Stuttgart-Bad Cannstatt: 2004, S. 37-78, S. 58: ,,Die Freiheitsschrift stellt ein wichtiges
Bindeglied zwischen dem Friith- und dem Spétwerk Schelling dar, [...].“; Schmied-Kowarzik, Wolfdietrich:
Existenz denken. Schellings Philosophie von ihren Anfdngen bis zum Spdtwerk, Freiburg/Miinchen: 2015, S.
232: ,Mit den Philosophischen Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen Freiheit (1809) hat
Schelling eine Wendung vollzogen, aber diese noch mit seinem vorausgehenden System zu verbinden
versucht. ,,Fuhrmans, Horst: Schellings Philosophie der Weltalter, Schellings Philosophie in den Jahren
(1806-1821) zum Problem des Schellingschen Theismus, Diisseldorf: 1954, S. 177: ,,Schelling war vielmehr
seit 1809 zu groBen Zielen unterwegs, [..] Seine Philosophie stand vor einem neuen Einsatz.” , Schellings
Kehre setzt mit seinem Philosophische[n] Untersuchung iiber das Wesen der menschlichen Freiheit ein.”“ Vgl.
Denker, Alfred: Der exzentrische Gott, Schellings Miinchener Philosophie, in: System-Freiheit-Geschichte,
Schellings Einleitung in die Philosophie von 1830 im Kontext seines Werkes, herausgegeben von Holger
Zaborowski, Alfred Denker, Stuttgart-Bad Cannstatt: 2004, S. 1-36, hier S. 6.

51



,,Bruch aufzufassen ist. Beide Bezeichnungen erkennen aber einen neuen Weg seit 1809 bei
Schelling an. Die Erste impliziert jedoch, dass die Freiheitsschrift hauptsdchlich als ein
Ubergang dient und trotzdem eine Kontinuitit zwischen dem jiingeren und dem ilteren
Schelling besteht, wihrend die Verwendung von ,,Bruch* zum Ausdruck bringt, dass Schelling
ab 1809 eine radikale Wende vollzieht und sich von dem alten Weg verabschiedet. Ungeachtet
dieser potenziellen Kontroverse iiber die Positionierung (als Bindeglied oder als Bruch) der
Freiheitsschrift spielt eine Frage dabei noch eine wichtigere Rolle: Wodurch ist die sogenannte
Wende gekennzeichnet? Die Hauptthese dieses Kapitels besteht darin, dass die Wende in der
Entwicklung von Schellings Denken durch eine Theorie des Menschen markiert wird, in der
dieser nicht langer als relatives ,,Nichtsein“ unter einem absoluten Identititsprinzip auf negative
Weise subsumiert, sondern als freies, zum Guten und Bosen selbstbestimmtes Wesen, als
geschichtliches Subjekt, als Wille, als ,,Actus* und letztlich als sittliches Wesen gefasst wird.
Auch wenn man diese Entwicklung nicht als Bindeglied oder Ubergangsstadium bezeichnen
mdchte, sind die inhaltlichen Kontinuitéten zu betonen, vor deren Hintergrund diese Wende ein
Vollendungsversuch der Identitdtsphilosophie ist, ein neuer Anfang des lebendigen
Pantheismus. Ferner ldsst sich der neue Weg, der sich ab 1809 abzeichnet, als ein
anthropologischer Ansatz begreifen. Zwar wird der anthropologische Ansatz noch nicht von
Schelling in dieser Zeit ausdriicklich thematisiert, aber er ist seit 1809 schon deutlich sichtbar.
Demzufolge tritt eine Theorie des Menschen, oder genauer gesagt eine philosophisch-
metaphysische Anthropologie, notwendig in Erscheinung, auch wenn sich die Anthropologie
bei Schelling noch nicht zu einer eigenstdndigen Disziplin entwickelt hat.

Vor 1809 hat Schelling die Wissenschaft der Anthropologie sporadisch erwihnt. Im
Wiirzburger System* hat Schelling bereits darauf hingewiesen, dass eine Wissenschaft von
,Menschenorganismus“ erforderlich sein muss. Diese Wissenschaft ist nichts anderes als

,LAnthropologie oder eher ,,Anthroposophie®.

Allein dieB3, so wie liberhaupt die ganze Construktion des Menschenorganismus (nicht als
Organismus iiberhaupt, wie in der Physiologie geschieht, sondern als Menschenorganismus, als
potenzlosen Bilds der potenzlosen Identitdt) wére die Sache einer eignen Wissenschaft, die noch
nicht existiert, und die eigentlich Anthroposophie heillen sollte, etwas ganz anderes als was man

bisher Anthropologie genannt hat. (I, 6, 488)

Hier gemeint ist die Gesamtdarstellung der Identitdtsphilosophie aus der Wiirzburger Zeit Schellings, und
zwar System der gesammten Philosophie und der Naturphilosophie insbesondere, aus dem handschriftlichen
Nachlafs, 1,7, 133-576, im Folgenden wird diese Schrift als Wiirzburger System zitiert.

52



Die Anthroposophie, oder in moderner Terminologie strebt die ,,philosophische
Anthropologie® als eine neue Disziplin danach, {iber die biologische Betrachtung von den
Menschen hinauszugehen. Fiir Schelling miisste die Anthroposophie eine Wissenschaft sein,
die das Wesen des Menschen nicht nur aus biologischer oder psychologischer Perspektive
untersucht, sondern vielmehr die tiefere Beziehung zwischen dem Menschen und seiner
metaphysischen, geistigen oder potenziellen Identitdt mit dem Absoluten erforscht. Kurz gesagt
wire eine Anthropologie im Jahr 1804 ohne Bezugnahme auf das System der Identitét
undenkbar. Der Mensch besitzt weder als Individuum noch als Gattung an sich eine
eigenstindige Bedeutung und wird ins Nichtsein geraten, sobald er sich vom Absoluten lossagt.

Eine systematische Darstellung der Anthropologie oder Anthroposophie hat Schelling aber
niemals im Rahmen eines identitdtsphilosophischen Systems ausgearbeitet. Auch wenn eine
Theorie iiber die Idee des Menschen in der fritheren Philosophie Schellings prisent war, wurde
der Mensch nur aus einem idealistischen Standpunkt betrachtet, ohne die Wirklichkeit und die
Positivitit des Bosen oder die Krankheit usw. zu thematisieren, ganz zu schweigen von einem
Begriff der realen Freiheit als Vermdgen zum Guten und Bosen.

Die Anthropologie ist folglich zuvor niemals zum Ansatzpunkt geworden bis zur
Veroftentlichung der Freiheitsschrift im Jahr 1809. Wenn wir von einem anthropologischen
Ansatz sprechen, ist hier die Rede von einem Ansatz, der sich vom idealistischen Ansatz oder
dem auf der absoluten Ichheit beruhenden Egoismus unterscheidet. Fiir den anthropologischen
Ansatz in der Freiheitsschrift gibt es neben Siegbert Peetz, Jiirgen Habermas und Christian Iber
vornehmlich zwei Hauptreprasentanten, namlich Jens Halfwassen und Michael Theunissen,?
die aber zwei voneinander verschiedene Standpunkte vertreten.

Michael Theunissen vertritt dabei die These, dass Schelling in der Freiheitsschrift zum
ersten Mal deutlich einen anthropologischen Ansatz entwickelt habe. Der anthropologische
Ansatz unterscheide sich von Schellings Frithwerken, da der Mensch dort lediglich als
Ausdruck des absoluten Ichs erscheine und demzufolge nur eine ,,formelle Freiheit™ und keine
reale eigenstindige Kraft der Freiheit habe. Theunissen betont, dass sich diese Position
Schellings im Jahr 1809 grundlegend éndere. In der Freiheitsschrift habe Schelling der
menschlichen Freiheit eine vom géttlichen Ursprung unabhéngige Realitdt zugegeben. Diese

Freiheit sei lebendig und konkret und gehe iiber den bloBen Idealismus hinaus. So beschreibe

Halfwassen, Jens: Die Bestimmung des Menschen in Schellings Freiheitsschrift, in: Aktive Gelassenheit:
Freiheitsschrift fiir Heinrich Beck zum 70. Geburtstag, hrsg. von Eun Kim, Frankfurt am Main: 1999, S. 503-

515. Theunissen, Michael: Schellings Anthropologischer Ansatz, in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie
47 (1), 1965, S. 174-1809.

53



Schelling die menschliche Freiheit als die Moglichkeit, sowohl das Gute als auch das Bose zu
wihlen — etwas, das im reinen Idealismus Fichtes nicht erfasst werden konne. Deshalb habe der
Mensch eine ,,derivierte Absolutheit®, die sich gegen Gott wenden konnte. Theunissen markiert
den anthropologischen Ansatz als eine Wende und einen erneuten Versuch in Schellings
Philosophieentwicklung, glaubt aber auch, dass dieser Ansatz zwar vor dem Jahr 1809 noch
nicht hervortritt, aber auch nach dem Jahr 1809 nicht mehr sichtbar sei oder weiter entwickelt
werde. Das heif3t, fiir Theunissen ist der anthropologische Ansatz nur einmalig prasent in der
Freiheitsschrift.

In Anschluss an Michael Theunissen ist Siegbert Peetz der gleichen Meinung, dass der
bloBe Idealismus durch die Naturphilosophie revidiert und zum ,,Real-Idealismus* gebracht
werde. Dieser Real-Idealismus sei dadurch von dem vorigen Idealismus unterschieden, dass er
,anthropologisch® sei, und zwar, insofern ,,der Mensch das einzige (uns bekannte) Wesen ist,
das ein bewuBtes Verhiltnis zum Absoluten [habe.]* # Der Mensch habe in diesem Sinne eine
Sonderstellung als ,,ein das andere Absolute* im Kosmos. Worin er nicht mit Theunissen
iibereinstimmt ist, dass seines Erachtens der anthropologische Ansatz nicht ausreichend zur
Letztbegriindung vom absoluten Wissen sei. Der Kern der Freiheitsuntersuchung liege folglich
nicht in der Anthropologie, sondern in der Suche nach dem Wissen der Freiheit.

Gegen Michael Theunissen bringt Jiirgen Habermas ferner vor, dass die Anthropologie
vorldufig in der Freiheitsschrift vorkomme, ihren Gipfel aber in den Weltalter-Systemen
erreiche. Jedoch vertritt er eine &hnliche Haltung in Bezug auf die Kennzeichnung der
Freiheitsschrift als anthropologischen Zug in Schellings Philosophie. Habermas glaubt, dass
Schelling mit dem Freiheitsbegriff als Vermdgen zum Guten und Bdsen nicht nur das Wesen
des Menschen als Geist bestimme, sondern auch die Stellung des Menschen zur Natur und zu
Gott begriinde. In diesem Zusammenhang ist er zu dem Schluss gekommen, ,,dafl Schelling als
erster den Begriff der Anthropologie in dem Sinne konzipiert hat (7, 457), wie sie in unserem
Jahrhundert durch Scheler grundgelegt worden ist.*>

Ahnlich wie Jiirgen Habermas versucht Jens Halfwassen eine Korrelation zwischen
Schellings Freiheitsschrift und modernen philosophischen Anthropologen herzustellen.
Halfwassen schlédgt eine Verbindung zwischen Plessner und Freiheitsschrift vor, indem er den
Menschen als ein geistiges Wesen beschreibe, das iiber eine selbstbestimmende Freiheit verfiigt

und zugleich der Gefahr der Verfehlung ausgesetzt ist. Dabei argumentiert Halfwassen, dass

Vgl. Peetz, Siegbert: Die Freiheit im Wissen: Eine Untersuchung zu Schellings Konzept der Rationalitt,
Frankfurt am Main: 1995, S.130f.
Habermas, Jirgen: Das Absolute und die Geschichte von der Zwiespdltigkeit in Schellings Denken, Bonn:
1954, S. 2717.

54



Schellings Konzept der ,,Abweichung vom Zentrum®“ eine Vorwegnahme der Idee
,Exzentrizitit* darstelle, wie sie in der modernen philosophischen Anthropologie von Plessner
und Scheler entwickelt wurde. Halfwassens These zufolge habe der Mensch durch die
Riickkehr zum Zentrum oder Abtrennung vom Zentrum ,,nicht bloB Umwelt wie das Tier,
sondern eine ,,Weltoffenheit®, die spéter auch als zentrales Konzept der philosophischen
Anthropologie Schelers fungiere 7. Dennoch erdrtert Halfwassen auch, dass der zentrale
Bezugspunkt von Schellings Anthropologie und der Freiheitsschrift letztlich nicht in der
modernen Anthropologie, sondern in der traditionellen christlichen Anthropologie verwurzelt
sei. Es ist sehr aufschlussreich, wie Halfwassen die Relation zwischen Freiheitsschrift und
moderner Anthropologie aufzeigt. Allerdings behandelt er die Anthropologie in der
Freiheitsschrift nur ansatzweise und verzichtet auf eine systematische Darstellung vom Bild des
Menschen und seiner Stellung im Universum.

Christian Iber hat zwar nicht eine systematische Behandlung im Rahmen einer
Anthropologie dargestellt, vertritt aber in seiner umfassenden Monographie zur Schellings
ganzen Philosophie die radikale These, dass ,,die Freiheitsabhandlung nicht nur Ontotheologie,
sondern gleichsam eine Einheit von Theologie (Gott), Ontologie (Welt) und Anthropologie
(Mensch) — eine ontotheologisch begriindete Anthropologie [ist].“® Wichtiger ist, dass Ibert die
Ansicht vertritt, die Behandlung der Frage nach dem Bdsen erweise sich als ,,die Frage nach
dem metaphysischen Sinn des Menschseins“®. Iber hat bemerkt, dass die Freiheitsschrift
letztlich eine ontotheologische Anthropologie ist, die weiterhin in der Frage nach der
Bestimmung des Menschen wurzeln muss. Ahnlich beurteilt Lothar Knatz in Anlehnung an den
Titel der Freiheitsabhandlung die Zugangsweise Schellings selbst als ,,grundsdtzlich

anthropozentrisch* ent-nommen. !

Halfwassen, Jens: Die Bestimmung des Menschen in Schellings Freiheitsschrift, S. 512.
7 Halfwassen, Jens (2000), Das Bdse in Schellings Freiheitsschrift und in der Moderne, in: Gewalt, Strukturen
-Formen -Reprdsentationen. Hrsg. Von M. Dabag, A. Kapust und B. Waldenfels. Miinchen, S. 81-96. Hier S.
90: ,,Darin liegt der Sache nach das, was Max Scheler dic Weltoffenheit des Menschen genannt hat. Denn
wihrend das Tier Scheler zufolge in seinem Verhalten instinktbestimmt und durch seine Instinktbestimmtheit
in eine je besondere, speziesbezogene Umwelt eingefligt ist, ist der Mensch von solcher Eingefiigtheit in eine
spezifische Umwelt gerade befreit; er erlebt die ihn umgebende Wirklichkeit nicht wie das Tier ekstatisch als
unmittelbar triebbezogenes blofes Korrelat seiner Instinkte, sondern als in sich seiende Gegensténdlichkeit
und ist darin auf das Ganze der Wirklichkeit hin gedffnet; darum hat er Welt und nicht blol Umwelt wie das
Tier.”
Iber, Christian: Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip: Grundziige der philosophischen Entwicklung
Schellings mit einem Ausblick auf die nachidealistischen Philosophiekonzeptionen Heideggers und Adornos,
Berlin, Boston: De Gruyter, 1994, S. 191.
®  Ebd.S. 195.
10 Knatz, Lothar: Der Grund der Freiheit, in: Baumgartner, Hans Michael; Jacobs, Wilhelm G. (Hrsg.):
Schellings Weg zur Freiheitsschrift Legende und Wirklichkeit, Akten der Fachtagung der Internationalen
Schelling-Gesellschaft 1992, Paris: 1945, S. 288-298. Hier S. 288.

55



Inwiefern sich behaupten ldsst, dass Schelling schon im Jahr 1809 Teil der modernen
philosophischen Anthropologie vorweggenommen habe, hat Halfwassen durch die moderne
Terminologie ,Exzentrizitit“ und , Weltoffenheit” erldutert. Aber was bedeutet der
anthropologische Ansatz fiir Schelling? These dieses Kapitels ist, dass durch den
anthropologischen Ansatz eine offenkundige Wende in Schellings Denkentwicklung zu sehen
ist. Um an dieser Hauptthese zu arbeiten, lohne es sich, vorbereitend drei untergeordnete Thesen
zu behandeln: 1. Der anthropologische Ansatz ist der Kern der Freiheitsschrift. Das heif3t, ohne
das richtige Menschenbild sind der Zugang zur Géttlichkeit sowie ein wahres pantheistisches
System und die damit zusammenhingenden Begriffe (Offenbarung, Geschichte, Liebe usw.)
unbegreiflich. 2. In der Linie der philosophischen Anthropologie der Moderne gibt es eine
systematische Philosophie des Menschen. Wie erwihnt, enthélt die Freiheitsschrift einige
Vorwegnahmen oder eben Vorarbeiten fiir eine philosophische Anthropologie. Indem man diese
Verbindung betont, fungiert der anthropologische Ansatz nicht nur als der Schliissel zur
Freiheitsschrift, sondern er ermdglicht auch die systematische Rekonstruktion einer Theorie des
Menschen, die sich jedoch von dem unterscheidet, was Schelling in fritheren Werken ausfiihrt.
3. Die Darstellung des anthropologischen Ansatzes sowie der Menschheitstheorie erlaubt es,
dariiber weiterhin die Frage nach der Bestimmung des Menschen zu beantworten. Diese Frage
lasst sich jedoch auch anders formulieren: Was ist die Endabsicht des menschlichen Seins und
was ist der Sinn des Lebens? Was ist die Stellung des Menschen im Universum?

Hier ist anzumerken, dass die drei untergeordneten Thesen nicht voneinander isoliert,
sondern miteinander verflochten sind. Das vorliegende Kapitel betrachtet die Freiheitsschrift
als einen Versuch, direkt zum Menschen selbst zu gehen. Das heift, der Mensch soll als ein an
sich Seiendes betrachtet werden, dessen Realitdt und Wirklichkeit ohne Bezug auf Gott an sich
vorhanden sei. Anders als im Essay Philosophie und Religion von 1804, in dem Schelling dem
Menschen lediglich eine Unterwerfung unter Gott zuschreibt und den von Gott entlassenen
Menschen nur als ,,Nichtsein“ diagnostiziert, hat der Mensch dabei eine relative selbstéindige
Realitdt und sein eigenes geschichtliches positives Sein. Die Selbstentfremdung von dem
Menschen soll durch Selbstvollzug ersetzt werden.

Das Kapitel besteht nun auch aus drei Teilen. Der erste Teil analysiert den Pantheismusstreit
und die kritische Auseinandersetzung Schellings mit seiner eigenen Identitdtsphilosophie. Im
Vordergrund steht die Frage, inwiefern das frithere System als ein geschlossenes und
fatalistisches pantheistisches System verstanden werden muss und wie Schelling versucht,
durch eine neue Prinzipienlehre die Freiheit als einen realen Begriff innerhalb eines

dynamischen Systems zu verankern. Der anthropologische Ansatz als ein

56



Uberwindungsversuch findet seine urspriingliche Motivation in den Kritiken an den
idealistischen und identitétsphilosophischen Systemen. Die selbst schaffende menschliche
Freiheit verleiht dem Menschen eine ,,Weltoffenheit* und ein Vermogen, zwischen Gutem und
Bosem zu wihlen und seine Bestimmung selbst zu entscheiden. Eine Vertraglichkeit zwischen
System und Freiheit liegt wesentlich aber in der Unterscheidung zwischen Grund und Existenz,
die hier auch von zentraler Bedeutung ist.

Der zweite Teil rekonstruiert die systematische Konzeption der Anthropologie in der
Freiheitsschrift und analysiert die zentrale These, dass ,,das Wesen des Menschen wesentlich
seine eigne Tat“ (I, 7, 385) ist. Zur Erorterung dieser zwei Konzepte muss statt der Vernunft
nun der Wille als die hochste Instanz dienen, das heifit, der Wille ist nun das genetische
Fundament der Ontologie. Man kann sehen, dass der Mensch nicht nur ein beseelter
Organismus ist, sondern ein Ebenbild Gottes ist, dessen Band der zwei Prinzipien aber instabil
ist. Mit der Trennbarkeit der Prinzipien und seiner hochsten Ahnlichkeit mit Gott hat der
Mensch eine unvermeidbare Angst um sein Leben und strebt immer danach, sich von dem
wahren Zentrum (Gott) zu distanzieren und ein eigenes Zentrum zu schaffen. Dies ist die Quelle
des Bosen, jedoch nicht die Wirklichkeit des Bosen. Das Wesen des Menschen liegt ndmlich in
seiner eigenen freien Entscheidung zum Guten oder Bosen. Dabei kehrt die Quintessenz des
Idealismus wieder zuriick, dass der Mensch qua seiner intelligiblen Seite fiir seine Wahl
zurechnungsfahig ist.

Der dritte Teil befasst sich mit der Bestimmung des Menschen sowie seiner Stellung im
Universum. In diesem Zusammenhang wird die Frage beantwortet: Hat der Mensch einen
wesentlichen Unterschied im Vergleich zu Tieren und Pflanzen und besitzt er eine
Sonderstellung im Universum? Oder unterscheidet er sich nur graduell von anderen endlichen
Wesen? Gibt es eine Endabsicht der Schopfung? Hierfiir sind die Themen der dialektischen
Bewegung zwischen Zentrum und Peripherie und die drei Weltalter in der
Menschheitsgeschichte sowie die damit zusammenhéngenden Themen wie Tod und Endabsicht
des Lebens von grofler Bedeutung.

Diese drei Schritte verfolgen das Ziel, die Antwort Schellings auf die kantische Frage ,,Was
ist der Mensch?* im Kontext seiner Freiheitsphilosophie systematisch darzustellen und damit
einen Beitrag zum Verstindnis der anthropologischen Dimension seines Denkens zu leisten.
Am Ende tritt die besondere Bedeutung der wechselseitigen Bestimmung zwischen Menschen
und Gott hervor. Der Mensch sei der Ort der gottlichen Offenbarung, wihrend der offenbarte
Gott als Sittlichkeit die Endabsicht des Menschen sei. Die Rekonstruktion der Anthropologie

erdffnet nicht nur eine Mdglichkeit zur Uberwindung des Nihilismus, den Jacobi im Idealismus

57



diagnostiziert hat, sondern weist zugleich auf die spétere Entwicklung der positiven Philosophie
bei Schelling hin.

2.2. Der Pantheismusstreit und der Uberwindungsversuch der
Identitatsphilosophie als ein abgeschlossenes System: Das positive

Sein des Menschen als der Ausgangspunkt

2.2.1. Einleitung

Um die kantische Frage ,,Was ist der Mensch?“ zu beantworten, konnte man sie auch so
reformulieren: Was zeichnet den Menschen aus, und was unterscheidet ihn grundlegend sowohl
vom Tier als auch von Gott? In der Freiheitsschrift wird der Mensch im Vergleich zu Gott und
Tier als ein Wesen beschrieben, das vor allem die Freiheit als Vermdgen zum Guten und Bdsen
und die damit zusammenhdngende geistige Positivitét besitzt, die wir spéter genauer betrachten
werden. Ein weiterer Ausgangspunkt sei, dass die Welt als ein ,,System* begriffen werden
miisse. Um auf dieses menschliche Vermdgen einzugehen, miisste demzufolge innerhalb des
Weltsystems Raum fiir das Vermdgen zum Guten und Bosen geschaffen werden. Die erste Frage,
die hier zu beantworten ist, lautet, ob und wie die Freiheit als eine positive, entgegenstehende
Kraft mit dem allumfassenden, verniinftigen System vereinbar ist. Aus diesem Grund ist der
Pantheismusstreit sowohl fiir die Beschiftigung mit der Freiheitsschrift als auch fiir eine
Rekonstruktion einer Menschheitstheorie Schellings unumgénglich.

Der Vorwurf des Pantheismus bezieht sich nicht explizit auf die Philosophie Schellings,
sondern auf die Kritik, die Jacobi an der Spinoza-Renaissance in Deutschland {ibte, sowie auf
die philosophische Auseinandersetzung zwischen Lessing, Jacobi und Moses Mendelssohn.
Schelling zieht sich den Pantheismusvorwurf zu, indem er die menschliche Freiheit ins Zentrum
eines verniinftigen Systems stellt. Der Pantheismusstreit betrifft nicht nur die vom

spinozistischen System aufgerufene Krise eines rationalen Systems nach geometrischer

58



Ordnung bzw. Notwendigkeit, spiegelt weiterhin auch die Krise der Identitétsphilosophie sowie
des Idealismus Schellings wider.

Die vom Spinozismus stark geprédgte Identititsphilosophie ist ein idealistisches System, in
dem alle Wesen nach Stufenfolgen auf eine transzendentale Weise deduziert werden. Das heif3t,
Schelling geht davon aus, dass die Weltordnung sowie die Positionierung des Menschen
apriorisch nach einer transzendentalen logischen Regelung oder, mit Schellings Terminologie,
,durch eine Potenzlehre* angegeben werden, bevor die Volker und die Geschichte auftauchen.
Der Mensch muss sich in einer hochsten Harmonie mit der Gottesidee vereinigen lassen. Das
Leben oder das selige Leben, wie Fichte auch in der Anweisung zum seligen Leben (1806)
aufgezeigt hat, bestehe nur darin, dass es sich in Einklang mit Gott befinde. Die Idee des
Menschen solle apriorisch von der hochsten Idee abgeleitet werden, und der Mensch als die
Mitte ist ein Verkniipfungspunkt zwischen Natur und Geist.

In einem verniinftigen, logischen, zeitlosen System, in dem der Mensch ohne Gott ins
,Nichtsein“ geraten muss, werden viele Themen ausgelassen oder nur auf einer idealistischen
Betrachtungsweise apriorisch behandelt, wie zum Beispiel die Deduktion der Geschichte, die
Realitét des Bosen und die Theodizee-Problematik, der Tod und das Nichtsein, die Gefiihle und
vor allem der reale Begriff der menschlichen Freiheit. Mit Schellings Terminologie bietet ein
idealistisches System nur eine formale Darstellung der Welt an, zu deren realer Reprisentation
noch ein Realismus zu ergédnzen ist (vgl. I, 7, 356), damit der Mensch sich selbst als ein Reales,

sich frei bestimmendes Sein ist, also ,,nicht einfach Werkzeug der Idee*!!

ist. Die Auslassung
einiger wichtiger Themen, die fiir den spéteren Schelling von groBBer Bedeutung sind, zwingt
Schelling, sein idealistisches System zu iiberarbeiten.

Eine andere Motivation fiir Schelling, sich erneut seiner Philosophie zu widmen, diirfte
vermutlich in der Verdffentlichung der Phianomenologie des Geistes (1807) liegen, in der
Schelling eine kritische Anspielung an seine Identitdtsphilosophie wahrgenommen hat. Der
Anstof3, einen modifizierten Ansatz seiner Philosophie zu entwickeln, ldsst sich neben dem
Erscheinen der Phianomenologie des Geistes im Jahr 1807 unausweichlich auch auf den
Pantheismusvorwurf gegen das spinozistische immanente System und das &hnlich differenzlose

Identitatssystem Schellings zurilickfiihren. Man sollte jedoch bis zu diesem Punkt einen

wesentlichen Aspekt im Hinterkopf behalten: Der durch Jacobi angestoene Pantheismusstreit

"' Fuhrmans, Schellings letzte Philosophie, die negative und positive Philosophie im Einsatz des spditen

Idealismus, Berlin: 1940, S. 46.

59



richtete sich vor allem gegen den Spinozismus und weniger als gegen Schellings
Identitétsphilosophie.

Dennoch ist zu betonen, dass Schellings Freiheitsschrift mit der Auseinandersetzung mit
Pantheismus ansetzt. Um Schellings neuen Ansatz angemessen verstehen zu konnen, muss man
zuerst den Ausgangspunkt bzw. die Auseinandersetzung mit dem Pantheismus und den Versuch
seiner Uberwindung in Angriff nehmen. Dabei sollen dann die vier folgenden Fragen
beantwortet werden: 1. Worum handelt es sich im Pantheismusstreit? 2. Was versteht Schelling
unter Pantheismus und welche Haltung nimmt er dazu ein? 3. Lésst sich Schellings
Identitétsphilosophie dem Pantheismus zuordnen? 4. Warum sind dann Identitétsphilosophie

oder Spinozismus immer noch nicht mit der Freiheit kompatibel?

2.2.2. Der Pantheismusstreit, Pantheismusbegriff und Systementwurf

Die Freiheitsschrift nimmt ihren Ausgangspunkt in der Frage nach der Vereinbarkeit zwischen
der menschlichen Freiheit und einem der Notwendigkeit folgenden verniinftigen System. Sie
hat, wie der Titel bereits andeutet, die menschliche Freiheit zum Gegenstand. Schellings
Untersuchung des Wesens der menschlichen Freiheit widmet sich nicht nur dem richtigen
Begriff der Freiheit, sondern auch der Tatsache des unmittelbaren Freiheitsgefiihls'? bei jedem
Individuum (vgl. I, 7, 336). Die Erfahrung der Freiheit hat bei jedem Menschen Vorrang vor
der theoretischen Analyse des Freiheitsbegriffs, der aber in einem geschlossenen verniinftigen
Systementwurf nicht als positiv oder real anerkannt werden konnte. Denn die Realitit der
individuellen Freiheit, die Schelling verteidigen mdchte, steht scheinbar nicht in

Ubereinstimmung mit dem System'3. Die Frage lsst sich auch so radikalisieren: Wenn die Welt

Vgl. auch Peetz, Siegbert: Die Freiheit im Wissen: Eine Untersuchung zu Schellings Konzept der Rationalitqt,
Frankfurt am Main: 1995, S. 83: Peetz betont, dass es in der Freiheitsschrift nicht darum geht, den
Freiheitsbegriff — wie in der modernen praktischen Philosophie iiblich — als ,,Handlungs- und Willens-
(Willkiir-) Freiheit* zu begriinden, sondern vielmehr um ,,den Einbau der ,Tatsache® bzw. des ,Gefiihls‘ der
Freiheit in ein System*.

Die Verwendung des Wortes System hat Schelling dabei nicht unbedingt mit einem geschriebenen
Systemwerk identifiziert. Vor dem Jahr 1809 ist das einzige vollendete grofite System einer
Identitdtsphilosophie das Wiirzburger System aus dem Jahr 1804. Schelling hélt allerdings seine Schriften bis
zum 1809 nicht fiir ein abgeschlossenes System, sondern nur fiir ,,Bruchstiicke eines Ganzen* (VII, 334).
Schelling strebte meines Erachtens nicht konsequent danach, die Philosophie in einem geschlossenen System
darzustellen. Dies zeigt sich nicht nur dadurch, dass er neben systematischen Entwiirfen auch andere
Darstellungsformen wie Gespréche (1802), Aphorismen (1806) und verschiedene Vorlesungsreihen erprobte,

60



ein nach einem Prinzip geschaffenes Ganzes wire, in dem alle endlichen Wesen nacheinander
eigene ,,Positionen* und vorgeschriebene Bestimmungen besitzen, warum hat der Mensch dann
noch ein wirkliches und unbestreitbares Gefiihl, dass er willkiirlich seine Position verlassen
kann und nicht mehr ,,Zuhause* bleiben muss, auch wenn man auf einer theoretischen Ebene
erkldren konnte, dass das menschliche Freiheitsgefiihl nur eine Selbsttduschung wére?

Auf einer Seite ist es rétselhaft fiir Schelling, dass die Freiheit bzw. die Neigung zur
Abweichung des Menschen von seiner Position so real und lebendig ist, dass der Mensch eine
relative Unabhéngigkeit von Gott hat und nun die Freiheit inkompatibel mit dem System
erscheint. In Folge dieser Uberlegung miisste das System bereits aufgehoben werden. Auf der
anderen Seite ist Schelling aber auch der Meinung, dass es unter dem Begriff eines Systems
viele Missverstdandnisse oder Fehlverstdndnisse gibt. Dies impliziert, dass nicht nur die Welt als
System erneut zu befassen ist, sondern auch die Stellung des Menschen und seine Beziehung
zum Kosmos neu bestimmt werden miissen, damit die menschliche Freiheit, die weit {iber eine
Freiheitsidee hinausgeht, innerhalb eines ,,Systems® sowohl richtig positioniert als auch
lebendig ist.

Die Unvertrdglichkeit zwischen Freiheit und System ldsst sich vor allem im
Pantheismusstreit um den Spinozismus an der Position von Jacobi deutlich machen. Der
kritisiert ndmlich, wie Schelling es zusammenfasst, ,,das einzig mogliche System der Vernunft
sei Pantheismus, dieser aber unvermeidlich Fatalismus.* (I, 7, 338) Unter einem Pantheismus
versteht Schelling nichts anderes als eine Immanenzlehre, die nichts anderes als eine Lehre {iber
,Dinge in Gott™ sei. Die spinozistische Immanenzlehre laut Jacobi schlieit notwendig die
Freiheit aus.

Die unerwartete ,,Spinoza-Renaissance* in Deutschland war dem beriihmten Pantheismus-
streit zwischen Lessing, Mendelssohn, aber hauptsichlich Jacobi!'* zu verdanken, dessen

Interpretation von Spinoza vor allem in den Spinozabriefen!® présent ist. In den Spinozabriefen

sondern auch dadurch, dass er nach 1809 kaum noch eigenstindige Werke verdffentlichte. Mit
»System* spricht Schelling hier weniger von einem all umfassenden Systemwerke, sondern vielmehr von
einer Weltanschauung, das Universum bzw. den Kosmos als ein einheitliches Weltganzes zu begreifen. An
diesem Punkt stellt sich die Frage, warum ist der geschriebene Systementwurf nicht unbedingt mit der System-
Weltansicht vereinbar? Schelling lehnt offensichtlich ab, dass ein dogmatisches System den ganzen Kosmos
erschopfend erkldren kann. Ein System muss offenbar ,,organisch® und ,,lebendig sein. Spricht Schelling
aber von Pantheismus insbesondere bei Spinoza, ist hier auf jeden Fall vor allem von einem ,,geschriebenen
System* (Ethik), gleichzeig doch auch von solcher umfassende Weltansicht, alles durch und in Gott abzuleiten.
Dies fiihrt aber zum Fatalismus.
Zur Geschichte des Pantheismusstreits vgl. ,.editorischer Bericht, in: Jacobi, Friedrich Heinrich: Uber die
Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses Mendelssohn, auf der Grundlage der Ausgabe von Klaus
Hammacher und Irmgard-Maria Piske, bearbeitet von Marion Lauschke, Hamburg: 2000, S. 327-338, hier S.
330ff.
Zur Entstehungs- und Wirkungsgeschichte der Spinozabriefe vgl. Sandkaulen, Birgit: Jacobis Philosophie.
Uber den Widerspruch zwischen System und Freiheit, Hamburg: 2019, S. 15-19.

61



behauptet Jacobi, die spinozistische Philosophie statt mit der Formularmethode der Geometer,
nun ,,von neuem eine Darstellung”!® zu vermitteln. Mit Entkleidung der geometrischen
Methode reduziert er zundchst das spinozistische Vernunftsystem auf den immanenzlogischen

Gedanken bzw. die gottliche causa immanens:

Das ist wohl kein anderer gewesen, als das Uralte: a nihilo nihil fit; welches Spinoza, nach
abgezogenern Begriffen, als die philosophierenden Kabbalisten und andre vor ihm, in
Betrachtung zog. Nach diesen abgezogenern Begriffen fand er, da3 durch ein jedes Entstehen
im Unendlichen, unter was fiir Bilder man es auch verkleide; durch einen jeden Wechsel in
demselben, ein Etwas aus dem Nichts gesetzt werde. Er verwarf als jeden Ubergang des
Unendlichen zum Endlichen; iiberhaupt alle Causas transitorias, secundarias oder remotas; und
setzte an die Stelle des emanierenden ein nur immanentes Ensoph; eine inwohnende, ewig in
sich unverénderliche Ursache der Welt, welche mit allen ihren Folgen zusammengenommen —

Eins und dasselbe wire.!”

Nach Jacobi begriindet die Immanenzlehre das gesamte spinozistische System. Gott als natura
naturans ist das einzige unendliche Wesen aller Wesen, und zwar die Substanz. Alle endlichen
Dinge konnen nur in Gott als immanenter Ursache existieren und durch ihn gedacht werden.
Die Immanenzlehre profiliert nach Jacobi neben dem Monismus Spinozas wiederum drei
Grundziige dessen Systems.

Erstens habe die immanente Ursache zur Folge, dass das spinozistische System ein
liickenloses Ganzes darstelle, in dem alle endlichen Dinge nur durch den ersten Grund bestimmt
werden. Die grundlegende Immanenzlehre verweist auf die transzendentale Einheit und ergebe
sich wiederum daraus, dass alle endlichen Dinge als zeitlos mit der unendlichen Substanz
bestimmt werden miissten und alle genetischen Bewegungen und Wandel ausgeldscht wiirden.
Im spinozistischen System gebe es eine innere Kohérenz, damit der Unterschied zwischen den
Dingen und Gott unerkennbar sei.

Zweitens reklamiert Jacobi, dass die Substanz bzw. Gott als eine freie Ursache aber ,,weder
Willen noch Verstand [habe], so wenig einen unendlichen als einen endlichen*!®. Ohne Willen
verhielte sich Gott nicht als Subjekt, sondern als objektive Natur, von der alle endlichen Dinge

nur unabsichtlich, unbewusst bzw. mechanistisch abstammten. Bei der gottlichen Handlung

Jacobi, Friedrich Heinrich: Uber die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses Mendelssohn, auf der
Grundlage der Ausgabe von Klaus Hammacher und Irmgard-Maria Piske, bearbeitet von Marion Lauschke,
Hamburg: 2000, S. 88.

Jacobi, Friedrich Heinrich: Uber die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses Mendelssohn, auf der
Grundlage der Ausgabe von Klaus Hammacher und Irmgard-Maria Piske, bearbeitet von Marion Lauschke,
Hamburg: 2000, S. 24.

Jacobi, Friedrich Heinrich: Uber die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses Mendelssohn, S. 98.

62



gebe es folglich gar ,.keine mogliche Instanz*!”

, sodass das System weder dynamisch noch
schopferisch ausgestaltet sei. Aufgrund des Mechanismus sei die Seele nichts anderes als ,,der
unmittelbare Begriff des Leibes* und die sogenannten Fahigkeiten des Verstandes seien nichts
anderes als ,,die Fihigkeit des Korpers nach der Vorstellung*?. Folglich sei das Wesen der Seele
mit dem des Korpers gleich. Aufgrund der Leugnung des schopferischen Willens?! von
Spinoza evaluiert Jacobi wie folgt: ,,Spinozismus ist Atheismus.“??

Drittens schlieBlich sei das spinozistische System, seiner inneren Konsequenz nach, ein
einheitliches, notwendiges Ganzes. Jeder Teil sei von einem anderen Teil abhingig, der
wiederum ein anderes voraussetze. Darauthin formuliert Jacobi seine beriihmte Diagnose {iber
Spinoza: ,,Jeder Weg der Demonstration geht in den Fatalismus aus.“?* Unter Fatalismus
versteht Jacobi aber nichts anderes als ,,Determinismus“?*. Mit anderen Worten: Der
spinozistische Pantheismus ist mit der Freiheit unvereinbar.

Um die Freiheit zu verteidigen, fordert Jacobi, auf das pantheistische System zu verzichten,
und stattdessen nach neuen Prinzipien zu suchen. Der Ausweg aus dem Fatalismus bestehe fiir
Jacobi in einem erneuerten Verstindnis der menschlichen Vernunft. Er unterscheidet ndmlich
die substantivische bzw. substanzielle Vernunft von der adjektivischen Vernunft. Die
substantivische Vernunft beherrsche den Bereich des Geistes bzw. der Freiheit. Im Vergleich
dazu fungiere die adjektivische Vernunft nur als Eigenschaft des Menschen im Bereich der
geistlosen und kausalen Wissenschaft.?> Nach Jacobi habe die Wissenschaft die gedankenlose
Natur und deren Notwendigkeit zum Gegenstand und sei von daher auch geistlos und unfrei.
Die menschliche Freiheit als Selbsttétigkeit wirke dagegen in der verborgenen Kunst und dem
erfinderischen Geist. Fiir Jacobi existieren die Freiheit und Notwendigkeit zusammen als zwei
Momente der Vernunft und schlieBen sich doch gegenseitig aus. Wéhrend sich die adjektivische

Vernunft auf den mechanischen Naturprozess beziehe, konzentriere sich die substanzielle

Vernunft auf ,,das Nichtmechanische am Naturproze3*, welches vom Menschen nur ,.als

" Ebd., S. 99.

20 Ebd, S. 105.

2l Eigentlich hat Spinoza den géttlichen Verstand bzw. Willen nicht geleugnet. (Vgl. Spinoza, Ethik, Scholium
zu Propositio XVII.) Jacobi bemerkt auch, dass Spinoza Willen und Verstand erwdhnt. Aber was
problematisch sei, ist die Tatsache, dass der Wille nicht als hochste Instanz ins Spiel komme, sondern sich
lediglich als eine abstrakte Formel bzw. eine gleichgiiltige Notwendigkeit manifestiere.

22 Ebd, S. 118.

23 Ebd, S. 122.

24 Ebd, S. 161.

35 Vgl. Peetz, Siegbert: Die Freiheit im Wissen. Eine Untersuchung zu Schellings Konzept der Rationalitit, S.
18f.

63



exklusive Dimension uniiberwindlicher Unwissenheit erfahren werden konne. Diese
Unwissenheit trigt auch den Namen ,,Ort des Wahren*.26

Wihrend Jacobi den spinozistischen Pantheismus als eine Freiheit ausschliefende und
fatalistische Philosophie charakterisiert®’, vertritt Schlegel andererseits wiederholt die Meinung,
dass der Pantheismus als ,,das System der reinen Vernunft* alles als eins anerkennt und ,,Irrtum,
Tauschung und Verstandesschwiche so wie alle Verdnderung und alles Leben*“?® aus dem
System verdringe. Andererseits beméngelt Schlegel, dass der Pantheismus nur das Gute in sich
behielte und das Bose ausschaltet, weil der Pantheismus nichts anderes als die Lehre der
Immanenz in Gott sei, der das hochste Gute und die Vollkommenheit verkorpere. So kritisiert
Schlegel: ,,Der Pantheismus lehrt, dal3 alles gut sei, denn alles sei nur eines, und jeder Anschein

« 29 Im

von dem, was wir Unrecht oder schlecht nennen, nur eine leere T&auschung.
Pantheismus werde der ewige Unterschied zwischen dem Guten und Bdsen aufgehoben.

In sehr groben Ziigen besteht die Kritik Schlegels am Pantheismus als eines reinen
verniinftigen Systems darin, dass ein solches System ein geschlossenes und endliches Ganze
darstelle. In der Transcendentalphilosophie hat er seine negative Haltung zu Spinoza zum
Ausdruck gebracht: ,,Spinoza hat in seiner Philosophie nur die Einheit. Er fangt mit dem
Unendlichen (Gott) an, und endigt auch wieder damit.“*° Mit der Ablehnung des Pantheismus
bzw. des einheitlichen reinen Vernunftsystems fasziniert die ,,unendliche Anndherung® Schlegel
so sehr, dass er die philosophische Karriere als unendlich und die Wahrheit als relativ
bezeichnet.?!

Es ldsst sich zusammenfassen, dass Jacobi und Schlegel beim Pantheismusvorwurf
insgesamt vier Schwichen im spinozistischen System umreif3en. (1) Der Pantheismus bzw. das
spinozistische System ist eine Immanenzlehre, in der das Endliche, da es innerhalb des
Unendlichen erzeugt wird, von dem Unendlichen im Wesentlichen ununterscheidbar erscheint.

(2) Der Willenlosigkeit wegen folgen alle Elemente in der Natur (Substanz) der

26 Ebd., S. 20f.
27 Laut Hans Michael Baumgartner findet der ,,von Jacobi erhobene Fatalismusvorwurf* sich aber nicht bei
Schlegel. Zwar habe Schelling in der Freiheitsschrift den Fatalismusvorwurf auf Schlegel zuriickgefiihrt, aber
er gestehe im Brief an Windischmann, dass er den Pantheismusvorwurf von Schlegel verwandelt habe. Vgl.
Baumgartner, Hans Michael: Zur Einleitung: Ubersicht, Aufbau und Problemanzeigen (336-350), in: Hoffe,
Otfried; Pieper, Annemarie (Hrsg.): FW.J. Schelling. Uber das Wesen der menschlichen Freiheit, Berlin: 1995,
S. 35-53, hier S. 36.
Schlegel, Friedrich: Uber die Sprache und Weisheit der Inder, in: Studien zur Philosophie und Theologie,
eingeleitet und herausgegeben von Ernst Behler und Ursula Struc-Oppenberg, kritische Ausgabe, Bd. VIII,
Miinchen: 1975, S. 105-433, hier S. 243.
2 Ebd, S. 201.
30 Schlegel, Transcendentalphilosophie, in: Schriften aus dem Nachlaf3: Philosophische Vorlesungen (1800-
1807); Teil 1, eingeleitet und herausgegeben von Ernst Behler und Ursula Struc-Oppenberg, kritische Ausgabe,
Bd. VIII, Miinchen: 1975, S. 1-106, hier S. 10.
Vgl. Schlegel, Transcendentalphilosophie, S. 91.

64

28

31



mechanistischen Notwendigkeit und es resultiert nirgends Zufilliges, sodass die individuelle
Freiheit darin vollig geleugnet wird. Mithin hat der Pantheismus nur Fatalismus bzw.
Determinismus zur Folge. (3) Insofern kein lebendiger Wille in seinem Pantheismus besteht, ist
Pantheismus unvermeidlich Atheismus. (4) Der Pantheismus verdringt das wirkliche Bose aus
sich selbst und versteht unter dem Bosen nur Téuschung, weil er die Immanenz im
vollkommenen und guten Gott zum Ausdruck bringt. Kurz, der spinozistische Pantheismus
enthélt weder Differenz noch Freiheit oder Willen noch Bdses, und ist von daher Fatalismus
und Determinismus. Aber die Differenzen zwischen dem Absoluten und den Dingen (inkl. dem
Menschen), die menschliche und géttliche Freiheit bzw. der Wille werden in der Freiheitsschrift
und sogar in der spiteren positiven Philosophie als die wichtigsten Gegenstandbereiche ins
Zentrum geriickt. Mit den Worten von Horst Fuhrmans versucht Schelling, ,,einen dynamischen
Pantheismus® zu entwickeln, um ,,die Kluft zwischen gottlichem und endlichem Sein zu

schlieBBen‘.

2.2.3. Die Identitatsphilosophie und der Pantheismus: Ist die

Identitatsphilosophie (1804) dem Pantheismus zuzuordnen?

Um die Stellung der Freiheitsschrift als Wendepunkt aufzuzeigen, ist es auflerdem notwendig,
auch einen Blick auf die Identitétsphilosophie zu werfen, obwohl sie schon im ersten Kapitel
in Bezug auf das negative Verhiltnis des Menschen zum Absoluten betrachtet wurde. Dieser
Abschnitt befasst sich mit der Frage, ob die Identitdtsphilosophie von 1804 dem Pantheismus
zugeordnet werden kann. Obwohl Schelling bereits in seiner friiheren Schrift mit dem Titel
Darstellung meines Systems der Philosophie aus dem Jahre 1801 Spinoza als ,,Muster* fiir die
,»Weise der Darstellung® angenommen und Spinoza ,,in Ansehung der Form* fiir ,, Vorbild* (vgl.
I, 4, 113) betrachtet hat, entspricht sein spiteres und umfangreicheres Identitétssystem bzw.
Wiirzburger System aus dem Jahre 1804 noch methodisch der spinozistischen ,,geometrischen

Deduktion und Darstellung*32. Trotz seiner ambivalenten Stellung zu Spinoza hat Schelling bis

32 Dass Schellings System, entgegen der iiblichen Annahme, nicht dem Aufbau des spinozistischen Systems

Spinozas folgt, hat Paul Ziche schon dargestellt. Vgl. Ziche, Paul: Das System als Medium, Mediales
Aufweisen und deduktives Ableiten bei Schelling, in: System der Vernunft: Kant und der deutsche Idealismus,
Hrsg. von Danz, C. und Stolzenberg, J., Hamburg: 2011, S. 147-168.

65



zum Jahre 1809 eine klarere Meinung {liber den Pantheismus und sein System: Schellings
Stellung zur Pantheismuskritik ist zweifach und liegt darin, dass er einerseits damit
einverstanden ist, Pantheismus bzw. die Immanenzlehre als das einzige mogliche System
anzuerkennen. Bis 1810 und sogar spéter sicht Schelling fortwihrend den Pantheismus als das
wahre System der Philosophie®® an. Andererseits stimmt er auch zu, dass ein pantheistisches
System wie das spinozistische deterministisch und fatalistisch sei. Dass alle endlichen Dinge in
Gott sein miissen, ist durchgehend sein Ausgangspunkt und die Endabsicht seiner
Systementwlirfe. Jedoch glaubt Schelling nicht, dass Pantheismus und Fatalismus unbedingt
zusammenfallen miissen (vgl. I, 7, 389). Das Problem ist nun aber: Was ldsst sich unter der
Rede ,,Alles in Gott™ verstehen?

Auf keinen Fall sollte man den Ausdruck so verstehen, als sei Gott ein Behilter, in dem alle
endlichen Dinge enthalten seien. Ferner hat Schelling in der Freiheitsschrift drei gewdhnliche
Auffassungen von ,Immanenzlehre” aufgeriihrt. Zundchst sei es ebenfalls unzutreffend, die
Immanenzlehre als ,,Identifikation Gottes mit den Dingen* (I, 7, 340) zu verstehen, weil Gott
sich foto genere von den endlichen Dingen unterscheiden lassen miisse. Das
Identifikationsschema (Gott ist alle Dinge) vermischt den vortrefflichen Gott mit den endlichen
Dingen. Gott ist durch die Ewigkeit, Unendlichkeit, das Produzierende und das Bejahende
gekennzeichnet, wihrend das endliche Ding nur Endliches, Produziertes, Bejahtes bzw. nur
abgeleitete Folge des gottlichen Daseins ist. Das zweite falsche Schema (alle Dinge machen
Gott aus) besteht darin, dass alle endlichen Dinge zusammen Gott ausmachen konnten. Denn
Gott ist mehr als die bloBe Summe der endlichen Dinge, so wie auch alle Punkte einer Peripherie
noch keinen Kreis bilden. Das dritte falsche Schema ist die Gleichsetzung jedes einzelnen
Dinges mit Gott (vgl. I, 7, 341). Dieses Schema (jedes Ding ist eine Modifikation Gottes) glaubt,
dass jedes Ding eine Modifikation Gottes sei (vgl. I, 7, 339 f.). Dieses Schema ist problematisch,
denn auch wenn jedes Ding nur ein modifiziertes Gott wére, wire es nicht Gott ,,im eigentlichen
eminenten Sinn“ (I, 7, 341). Das Modifikationsschema wird abgesetzt aus dem gleichen Grund,
dass sich Gott absolut von den Endlichen unterscheiden soll.

In Abgrenzung zu den obigen Fehlauffassungen bleibt nun zu fragen, was Schelling in
seiner Identitdtsphilosophie unter ,,Immanenz® bzw. ,Immanenzlehre* versteht. Wiirde er sein
fritheres Wiirzburger System dem Pantheismus zuschreiben, der die Freiheit und die Positivitit
des Bosen sowie den Willen ablehnen wiirde? Schellings Stellung zum Pantheismus sowie

dessen Verhiltnis zu seiner Identititsphilosophie findet sich deutlich im Jahr 1804:

33 Dann ist Gott wirklich Alles in Allem, der Pantheismus wahr.* (I, 7, 484)
66



Gott ist nicht die Ursache des All, sondern das All selbst. [...] Das Universum ist gleich ewig
mit Gott; denn Gott ist nur durch die unendliche Affirmation ist, wird man sagen, dieses System
Pantheismus. Gesetzt, es wire nun selbst Pantheismus in Sinn, was wére es denn nun? Gesetzt,
eben dieses System und kein anderes folgte aus der Vernunft, miifite ich es nicht trotz eurem
Erschrecken davor als das einzig wahre behaupten? [...] Aber was wird denn verstanden unter
Pantheismus? Geh' ich recht, eben die Vorstellung, nach welcher die Allheit Gottes so
verstanden wird, als ob Alles, d.h. alle sinnlichen Dinge zusammengenommen, Gott wéren,
aber von diesem ist bei uns iiberall nicht die Rede, und weit entfernt zu sagen, da3 es Gott ist,

behaupten wir vielmehr, es sey eben nur sinnlich Privation Gottes. (I, 6, 177f.)

Schelling hat nichts dagegen, sein System als Pantheismus zu bezeichnen. Obwohl der Begriff
seit Jacobi zahlreiche Vorbehalte hervorgerufen hat, konnte er dennoch das einzige wahre
System bezeichnen. Allerdings lehnt Schelling eine Auffassung des Pantheismus entschieden
ab, nach der alle Dinge Gott zusammensetzen wiirden. Sollte der Begriff Pantheismus
verwendet werden, beschreibt er keineswegs eine vereinfachte Gleichsetzung zwischen zwei
Polen (dem Absoluten und dem Endlichen) oder eine einseitige Identifikation des Dinges mit
Gott oder Gottes mit den Dingen. Statt der einseitigen Anpassung des einen ans andere bedeutet
Schellings Pantheismus im Wesentlichen nur die Identitdtsbeziechung zwischen Gott und den
Dingen, genauer gesagt Gott und dem All. Die Identitét zwischen beiden wird aber nicht durch
Uberlappung zwischen Gott und All erméglicht, sondern durch eine Selbstaffirmation bzw. eine
Selbstbejahung. Hier beschreibt Schelling Gott und Universum offensichtlich als ,,das ALL*.
Gott ist die Identitdt zwischen dem Affirmierenden und dem Affirmierten. Das ALL ist
abgeleitet von der Gottesidee, ist aber nicht durch eine Kausalitit erkldrt, sondern ist
unmittelbar Gott. Alles, was nicht von Gott affirmiert ist, ist das Nicht-All, bzw. ,.ein
vollkommenes Nichtssein® (I, 6, 177). Mit einem Wort fasst Schelling das Verhéltnis des
Menschen zu Gott so zusammen: ,,Gott ist in ihm und er in Gott“ (I, 6, 562). Genau dies ist
priagnant ausgedriickt der Kerngedanke der Immanenzlehre.

Fiir Schelling erscheint der Pantheismus bzw. die Immanenzlehre, insofern er oder sie das
Identitétsgesetz korrekt zum Ausdruck bringt, als der einzig angemessene Begriff filir die
Identitétsphilosophie des Jahres 1804. Die zentrale Aufforderung besteht nur darin, das
Identitétsgesetz richtig zu verstehen. Die einleitende Behandlung des Pantheismusbegriffs in
der Freiheitsschrift unterstreicht ebenfalls dieses Anliegen, welches spéter wieder in Angriff
genommen wird.

Doch wie lassen sich jene weiteren Themen einordnen, die Jacobi fiir seine Attacke auf den

Pantheismus heranzieht? Neben der Negation eines vom goéttlichen All unabhidngigen

67



Universums und neben der Bejahung aller Endlichen in Gott sind da noch die Themen des
Willens, des Bosen, der Freiheit und des Atheismus. Zuerst nimmt Schelling eine kritische
Haltung zum menschlichen Willen ein, wihrend er die Vernunft als die hochste Instanz dem
Absoluten zuordnet. Die Dynamik des Systems ist die Vernunft. Die zeigt sich zwar als
,ZAffirmation®, jedoch ist diese ,,Affirmation” eine einmalige transzendentale Handlung, die
auBlerhalb der Zeit steht und nichts mit dem ,,Willen* zu tun hat. In seiner Beschreibung ist die
menschliche Seele lediglich ein Wesen, welches iiber keine Willensfahigkeit verfiigt. Ferner
besitzt die Seele auch keine Freiheit im Sinne eines Willens. AuBBerdem impliziert Pantheismus,
wie das vorletzte Kapitel schon zeigte, dass alle endlichen Dinge, sobald sie die Verkettung mit
dem Absoluten verlieren, ins Nichts versinken. Das Willensvermdgen und die Willensfreiheit

bezeichnet Schelling als Dichtung und Imagination:

Es gibt keine Vermogen, die etwa in der Seele ruhten, nicht ein besonderes Ekenntnif3- und ein
besonderes Willensvermdgen, wie die falsche psychologische Abstraktion dichtet, sondern es
ist nur ein Wesen, nur Ein An-sich der Seele, in welchem alles ein und dasselbe ist, was die

Abstraktion trennt; [...] (I, 6, 540)

Der menschlichen Seele Freiheit zuzuschreiben, wurde man vorziiglich dadurch verleitet, daf3
man ihr erst einen besondern Willen als ein eignes Vermogen zuschrieb, welches ein bloBes

Produkt der Imagination ist. (I, 6, 541)

Uber Freiheit und Fatalismus schreibt Schelling, dass eine ,freie Selbstbestimmung ein
,»Widerspruch* sei (I, 6, 538), weil die wahre Freiheit nichts anderes als die Identitit zwischen
,,dem Bestimmenden® und ,,dem Bestimmten‘ ist, die nur in Gott verwirklicht werden kann.
Der Begriff von einem ,.freien Handeln® ist ,eigentlich ein Pleonasmus“ (I, 6, 538). ,,Der
Mensch ist nicht fiir sich selbst frei.” (I, 6, 542) Ein Fatalist ist nach Schelling jemand, der die
aus der Erkenntnis Gottes abgeleitete Notwendigkeit anerkennt und ihr folgt und dadurch ein

,»groBBer Mensch* geworden ist:

Nichts, was in uns aus addquaten Ideen, aus der Erkenntni3 Gottes folgt, kann jener
Nothwendigkeit widerstreben, oder durch sie vernichtet werden, und schwerlich ist je ein durch
Thaten oder Gedanken groBer Mensch gewesen, der nicht diese Nothwendigkeit erkannt, und
in diesem Sinn Fatalist gewesen wire. Unmdglich ndmlich kann weder die bloB empirische
GesetzmaBigkeit, welche die Handlungen der Menschen von selbst annehmen, sobald sie in die

AuBenwelt iibergehen, noch die Freiheit des Willens einem solchen gentigen. (I, 6, 554)

In Anschluss an die Vernichtung der individuellen Freiheit der Menschen verbindet Schelling

die angedichtete individuelle Freiheit mit den Begriffen Boses, Siinden, und Strafen (vgl. I, 6,

68



542). Das Bose wird als nichts Positives, sondern nur als eine Privation verstanden. Mit anderen
Worten: Das Bose stellt keinen eigenen Zustand dar, sondern manifestiert sich lediglich durch
das Fehlen von etwas, was zu dem Wesen des Menschen gehdren sollte. Schelling beschreibt
dann weiter im Wiirzburger System, dass wir das Bose ,,nicht in der Beziehung auf Subjekt*,
sondern nur ,,dieses Handeln absolute betrachten (vgl. I, 6, 544), werden wir dann ,,eine Art
der Vollkommenheit“ (vgl. ebd.) sehen. Zudem hat Schelling die Theodizee-Problematik
aufgegriffen. Er hat die Frage aufgeworfen, wie es zu erkldren ist, dass Gott als das
vollkommene Wesen das Bose als eine positive Realitdt zulassen kann, wenn zugleich alle
endlichen Wesen auf ihn als ihren Ursprung zuriickgefiihrt werden miissen. Gott wire dann
entweder der Urheber des Bdsen oder lieBe die Bosheit zu, ohne einzugreifen. Beides ist
inakzeptabel fiir Schelling (Vgl. 1, 6, 545). So ist Schelling, dhnlich wie Spinoza, zum Schluss
gekommen, dass sich bose Menschen, Tiere und Pflanzen nur nach dem Grad der
Vollkommenbheit unterscheiden lassen (vgl. I, 6, 546, 547). Damit steht Schelling aber noch der
von Jacobi kritisierten Position nahe, die in ihrem Pantheismus das Bose géinzlich tilgt.
Schelling hat sich von den Anfingen seines Philosophierens bis in seine spdten Werke
niemals selbst als ,,Atheisten” bezeichnet. Vielmehr betrachtete er die zentrale Aufgabe der
Philosophie seiner Zeit als das Streben, ,,Gott zu erkennen. Nach Schellings Auffassung bleibt
Gott fiir den Menschen auch nicht in ,,unendlicher Ferne* (I, 6, 562). Um Gott in uns zu haben,
miisse der Mensch ein gottliches Leben fiihren, das nur unter der Bedingung eines Schicksals
gottlicher Offenbarung mdglich sei (vgl. ebd.). AnschlieBend bringt Schelling seine Meinung

uber die Atheisten zum Ausdruck:

Die wahren Atheisten sind die, welche iiber Atheismus rufen, wenn man behauptet, dal Gott
nicht auller uns und wir nicht auer ithm sind. Dal3 Gott fiir sie aufler ihnen und sie auller ihm

sind, ist freilich wahr, aber dieB ist nicht ihre Meinung, sondern es ist ihre Schuld. (I, 6, 562)

Schelling hilt stets an der Immanenzlehre fest und ist demzufolge dagegen, ihn selbst als
Atheist beschreiben zu werden. Im Gegenteil steht fiir ihn der Atheismus im strengen Gegensatz
zur Immanenzlehre: Sobald Gott in uns ist und wir in Gott sind, ist ein atheistisches Denken
ausgeschlossen. Allerdings ist der Gottesbegriff unter dieser Immanenzlehre als absolute
Identitét abweichend von demjenigen Begriff, der Gott als eine Person begreift, die sich als
»Actus® in der Geschichtlichkeit offenbart. Das heilit, der Gottesbegriff wird spéter in der
Freiheitsschrift noch weiter revidiert werden.

Die Bewertung des freien Willens als bloBe Imagination, die Darstellung des Fatalisten als

hochsten Ausdruck der menschlichen Freiheit, die Negation der Realitit individueller Freiheit

69



sowie die Interpretation des Bdsen nicht als positive Kraft, sondern lediglich als Privation
machen die Grundlage der Identitdtsphilosophie aus und beweisen, dass es kein Problem ist,
das Identitdtssystem Schellings aus dem Jahre 1804 dem Pantheismus zuzuschreiben, auch
wenn der Spinozismus von Schelling nicht methodisch {ibernommen wurde.

Das pantheistische Identitdtssystem stellt ein geschlossenes idealistisches System dar, unter
dem alle endlichen Dinge auf notwendige Weise nach Stufenfolgen eingeordnet werden. Das
selige Leben fiir den Menschen liegt nur darin, die gottliche Notwendigkeit zu erkennen und
die notwendige gottliche Offenbarung in seiner Seele zu begreifen. In einem geschlossenen
pantheistischen System ist nur der reinen verniinftigen Notwendigkeit zu folgen, unter der der
Wille als hochste Instanz, die Wirklichkeit der menschlichen Freiheit und die Positivitit des
Bosen sowie der sich in der Geschichte offenbarende Gottesbegriff innerhalb dieses Systems
unentfaltet bleiben. AbschlieBend ldsst sich Schellings Stellung zu Spinoza zitieren: ,,[A]lle
Philosophie, schlechthin alle, die nur rein vernunftméBig ist, ist oder wird Spinozismus (I, 7,
348).” Entweder Spinozismus oder Pantheismus sowie der reine identitétsphilosophische
Idealismus werden von Schelling als unpersonlich (vgl. I, 7, 396) betrachtet und stehen im
Gegensatz zu seiner geschichtlichen Philosophie, in der die menschliche Freiheit dadurch
gekennzeichnet ist, dass das Bose in Wirkung gesetzt wird. Dagegen zeigt sich an seiner
Pantheismuskritik an Spinoza die Krise des reinen Idealismus, der spéter als negative
Philosophie bezeichnet wird, insbesondere in Bezug auf seine eigene Identititsphilosophie®*.
Der im Folgenden zu erdrternde neue Ansatz versteht sich nicht nur als einen

Uberwindungsversuch, sondern auch als einen Auftakt der spiteren positiven Philosophie.

3% Die Kritik gegen seine frithere Identititsphilosophie ist auch deutlich sichtbar bei Schellings Positiver

Philosophie selbst. Von dem ,,Namen absolutem Identitdtssystem™ schreibt Schelling: ,,[...], aus diesem
Namen zu folgern suchten: sie unternahmen nédmlich zu zeigen, daf3 in demselben alle Unterschiede zwischen
Gott und Welt, Gut und Bose, Wahrheit und Irrtum aufgehoben wére[n].“ Vgl. Schelling, F. W. J., Einleitung
in die Philosophie, herausgegeben von Walter E. Ehrhardt, Stuttgart-Bad Cannstatt: 1989, Vorlesung XV, S.
551

70



2.2.4. Freiheit, Geschichtlichkeit und das positive Sein als Ausgangspunkt

des anthropologischen Ansatzes

Von den obigen Analysen ausgehend ist der Schluss zu ziehen, dass hinter der angeblichen
Auseinandersetzung mit dem Pantheismusstreit auch eine Selbstkritik an seiner fritheren
Identitétsphilosophie zu finden ist. Die Selbstkritik heiflt nicht Selbstnegation, sondern
Selbstiiberwindung, oder zutreffender: ein Selbstvollendungsversuch der Identititsphilosophie.
Welche Themen werden dann in dem neuen Versuch sichtbar, die allerdings in Schellings
jiingerer Philosophie nur auf eine negative Weise behandelt wurden?

In diesem Abschnitt werden im Anschluss an die Pantheismuskritik sowie die Krise des
identitétsphilosophischen Idealismus einige abhdngige Themen vorausgeschickt, die in dem
dritten Kapitel behandelt werden?’.

Zuerst wird unter Neubetrachtung der Begriffe der Freiheit, des Bosen und des Systems die
Forderung nach einer neuen Prinzipientheorie und einem neuen Gottesbegrift formuliert. Die
individuelle Freiheit, das Bose sowie der Ursprung und die Entscheidung zum Bosen sind mit
dem pantheistischen Identitdtssystem nicht vereinbar. Deshalb sind die menschliche Freiheit als
ein Vermogen zum Guten und Bosen sowie das Bose die zentralen Themen der Freiheitsschrift.
Diese Abhandlung ist aber weit iiber eine ,,Theorie der Bosheit“ oder ,Moral-
philosophie* hinausgegangen. Die Philosophie muss sich zuerst auf eine neue metaphysische
Grundlage ausrichten, um die ontologische Mdglichkeit des Bosen zu etablieren.

Zweitens spielt die Geschichtlichkeit neben der Identitdt auch eine bedeutende Rolle.
Neben der Etablierung einer neuen Prinzipienlehre reicht es allerdings nicht aus, lediglich die

leeren Begriffe der Freiheit und Bosheit heranzuziehen, um zu ergidnzen, was der

35 Viele Themen in der positiven Philosophie finden ihre Spuren schon in der Freiheitsschrift. Dieser These

stimmt Fuhrmans zu, der sogar glaubt, dass die Philosophie Schellings vor 1809 fiir die Untersuchung der
spéteren Philosophie komplett bedeutungslos sei (S. 46). Denn er unterscheidet die spdtere philosophische
Spekulation streng von der jlingeren. Fiir ihn ist die spéte Philosophie ein kompletter Bruch mit dem
Idealismus. Fuhrmans hat Schellings spétere philosophische Projekte in zwei eingeteilt, ndmlich den ersten
Miinchner Aufenthalt (1806-1820) und den zweiten (1827-1841) (vgl. S. 56f.). Er bezeichnet die erste
Miinchner Zeit Schellings als die ,,Epoche seiner Freiheits-Weltalterphilosophie* und zeigt auf, dass der neue
Ansatz in der Freiheitsphilosophie im Verzicht auf Pantheismus im eigentlichen Sinne liegt, indem Schelling
durch die Einbeziehung der Freiheit, des Bosen, der Personlichkeit usw. die idealistische Einheitsphilosophie
in einen dynamischen Pantheismus tberfiihrt. Fuhrmans hat sehr radikal behauptet, dass Schellings
Philosophie seit der Freiheitsphilosophie ein aposteriorischer Empirismus sei. Vgl. Fuhrmans, Horst:
Schellings letzte Philosophie, die negative und positive Philosophie im Einsatz des spdten Idealismus, Berlin:
1940, S. 26f., 36, 46, 56, 73.
71



Identitdtsphilosophie fehlt.*® Die menschliche Freiheit und das Bose, wenn man ihnen
lebendige Realitit und Positivitit beimessen mochte, gehdren laut Schelling zu den
geschichtsphilosophischen Grundkategorien.’” Die beiden Konzepte konnen sich im System
nicht entfalten oder in Erscheinung treten, wenn der Horizont der Geschichtlichkeit und Zeit
nicht thematisiert werden.*®

Drittens betreffen die Themen der Geschichtlichkeit, die in einer Identitdtsphilosophie nicht
hinreichend aufgegriffen werden, zentrale Fragen wie die nach dem Tod und nach der
Endlichkeit des menschlichen Seins, insbesondere die Frage nach dem Sinn des Lebens®. In
einem fatalistischen Identitidtssystem ist dem Menschen eine teleologische Bestimmung
vorgegeben: Nach der Potenzlehre nimmt er einen festen Platz im Kosmos ein, und sobald er
seine notwendige Bestimmung in der Gottlichkeit erkennt, gelangt er zum seligen Leben. Das
hei3t, der Mensch verliert wegen seiner Freiheit ,,die endgiiltige Antwort auf die Frage des
Menschen nach seiner Bestimmung“.*® Was macht das Wesen eines Menschen aus? Was ist
seine Stellung im Universum? Was bedeutet das Leben fiir den Menschen? Ist der Tod als ein
Faktum das voraussehbare Ende seiner Zeit, weshalb strebt er in der Aktualitdt danach. Der
Mensch in seinem geschichtlichen Sein muss sich aber selbst erneut fragen, ob eine Endabsicht
der Geschichte oder des Lebens vorhanden sei, und wer der Mensch selbst ist. Da spéter in der
Freiheitsschrift dem Menschen eine reale individuelle Freiheit beigemessen wird und der
Begrift des Menschen weit iiber eine Begriffskonstruktion hinausgeht, gerét der Mensch nun in
eine offene Welt und besitzt er daher eine sogenannte ,,Weltoffenheit**!, die ein Kernbegriff der
modernen philosophischen Anthropologie ist.

Die Weltoffenheit stellt eine prekidre Frage dar, die durch den Freiheitsbegrift aufgeworfen
wird, und konfrontiert den Menschen stets mit dem Gefiihl der Angst. Ausgehend von der

Geschichtlichkeit und Weltoffenheit muss die Frage nach der Bestimmung des Menschen in

36 Vgl. auch Habermas, Jiirgen: ,,Gott selbst ist geschichtlich; auch geschichtlich, miissen wir sagen, denn er ist

auch noch jener Gott der absoluten Identitét des Alles in Allem*, in: Das Absolute und die Geschichte von der
Zwiespdltigkeit in Schellings Denken, Bonn: 1954: S. 274.
Ahnliche Behauptung vgl. Fuhrmans, Horst: Schellings letzte Philosophie, die negative und positive
Philosophie im Einsatz des spdten Idealismus, Berlin: 1940, S. 43.
Das Spannungsverhéltnis zwischen Geschichtlichkeit und der absoluten Identitdt sowie zwischen Zeit und
Ewigkeit gehort auch zu den zentralen Themen von Schellings Weltalter-Projekt (zwischen 1811-1815).
Vgl. auch Fuhrmans, Horst: Schellings letzte Philosophie, die negative und positive Philosophie im Einsatz
des spdten Idealismus, S. 44, S. 128.
Sehe Pannenberg, Wolfgang: Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegenwart im Lichte der
Theologie, Gottingen: 1995, S. 9.
Vgl. auch Pannenberg, Wolfgang: Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegenwart im Lichte der
Theologie, S. 5-7. ,,Die Welt ist kein Zuhause mehr fiir den Menschen, sondern nur noch Material fiir seine
umgestaltende Tatigkeit. [...] Angesichts dieser Situation, angesichts der gestaltenden Freiheit des
Menschen gegeniiber der Welt, erhebt sich heute mit besonderer Dringlichkeit die Frage, wer denn der
Mensch selbst ist. [...] In der Anthropologie heiflit die von der Neuzeit entdeckte eigentliche Freiheit des
Menschen, [...] ,seine Weltoffenheit‘. (Hervorhebung von der Autorin)

72

37

38

39

40

41



den Vordergrund gestellt werden. Eine damit verbundene Problematik ist die versteckte
Gefiihlstheorie, die sich etwa auf die Angst des Lebens und Melancholie bezieht, weil die
Unbestimmtheit des Sinnes des Lebens und der Weg zur Sinnesbestimmung das Wesen des
Menschen ausmacht.

Damit sind noch weitere Themen verkniipft wie Person und Wille, der Mensch und sein
Verhéltnis zum Absoluten sowie die Auslosung der Siinde in der Geschichte und die
Offenbarung Gottes. Diese Themen werden auch im Folgenden systematisch im Rahmen einer
Theorie des Menschen behandelt. Zunichst ist jedoch zu erwihnen, dass die Freiheitsschrift
sowie sein System ein Jahr spater (Stuttgarter Privatvorlesungen) trotz seiner Vorwegnahme
der philosophischen Anthropologie und des Uberwindungsversuchs der Krisis vom jiingeren
Idealismus immer noch keine selbstindige Darstellung der anthropologischen Untersuchung
anbietet. Die sogenannte Anthropologie ist hier nur ansatzweise ausgearbeitet, verstrickt auch
mit den anderen Teilen seiner Philosophie inkl. Naturphilosophie und Idealismus, ohne die der
anthropologische Ansatz unvorstellbar und unorganisch wére. Die philosophische
Anthropologie hier ist ndmlich, in der Formulierung von Walter Schulz, die metaphysische

Anthropologie.*?

2.3. Die systematische Konstruktion der Anthropologie: ,,Das

Wesen des Menschen ist wesentlich seine eigne Tat*

Zusammenfassend ldsst sich Schellings Vorhaben, die Identititsphilosophie zur Vollendung zu
bringen, so beschreiben, dass er dem Rechnung tragen mochte durch die Einbettung der
individuellen Freiheit und der Geschichtlichkeit sowie der damit zusammenhingenden Themen
in sein System. Fiir die Frage dieser Arbeit ist zentral, dass das wiederum auf dem anthro-
pologischen Ansatz zu beruhen scheint. In anderen Worten gesagt, scheint Schelling mit seinem
neuen Ansatz auf die Beantwortung der kantischen Frage ,,Was ist der Mensch?* hinzusteuern.

Obwohl alle Themen in den anthropologischen Ansatz miinden, kann die Konstruktion der
philosophischen Anthropologie niemals auf die Metaphysik verzichten. Das heif3t, das Wesen

des menschlichen Daseins sowie seine Bestimmung und seine Endabsicht miissen sich auf den

42 Schulz, Walter, Philosophie in der veriinderten Welt, Frankfurt am Main: 1972, S. 377-381.
73



Ursprung des Seins zuriickfilhren lassen. Das Menschengeschlecht muss im grofleren
Zusammenhang mit dem Universum begriffen werden. In diesem Sinne unterscheidet sich
Schelling von den biologischen oder psychologischen Untersuchungen nach den Menschen,
wenn Die Rekonstruktion der Menschtheorie bei Schelling im Jahr 1809 besteht in groben
Ziigen aus zwei Teilen, nimlich der metaphysischen Uberwindung der Identitéitsphilosophie in
Bezug auf den Ursprung des Bdsen und der Beantwortung der Frage nach dem Wesen des

Menschen.

2.3.1. Die formelle Freiheit als Autonomie und die reale Freiheit als

Vermogen zum Bosen

Die Revision der Identitdtsphilosophie soll nicht als eine Authebung oder absolute Verneinung
derselben verstanden werden. Auch hat der Pantheismusvorwurf Schelling nicht vom
spinozistischen Vernunftsystem abgeschreckt. Vielmehr duBert er sich dazu: ,,Wir erwarten
nicht, dass man uns den Spinozismus entgegensetzen werde. (I, 7, 347) Die Frage liegt nur
darin, wie sich aber der gewlinschte reale Freiheitsbegriff in den Pantheismus einsetzen ldsst.
Der Spinozismus bietet auf jeden Fall schon zumindest ein Vorbild fiir ,,die Lehre {iber
Dinge in Gott™ an, auf der anderen Seite ist Spinozismus unvermeidlich fatalistisch, weil
Spinoza die Weltwesen sogar den Willen nur als ,,Dinge* oder Sache behandelt (vgl. 1, 7, 350).
Aus den gleichen Griinden ist die Identitétsphilosophie im Jahr 1804 von Schelling selbst auch
als ein unvollendeter Versuch, die individuelle reale Freiheit mit dem System zusammenfallen
zu lassen, zu betrachten, da im Identititssystem die Vollendung desselben durch eine reine
verniinftige logische Notwendigkeit erreicht wird, unter der kein initativer Wille und keine
Personlichkeit eine Rolle spielt. Mit dem Beharren auf dem Pantheismus als der einzigen
Moglichkeit des philosophischen Systems mochte Schelling wegen der Platzierung der Freiheit
im System nicht vollig auf das spinozistische System verzichten, sondern es dadurch erneuern,
dass der Spinozismus als ,,ein einseitig-realistisches System‘ aufgefasst wird und es durch das
,Prinzip des Idealismus® (I, 7, 350) vergeistigt und belebt werden soll. Schelling glaubt, dass
der von Fichte beigetragene Idealismus sich mit einem idealen Teil einbringt, in dem die

Herrschaft der Freiheit besteht (I, I, 350).

74



Die apriorische Freiheit bzw. der freie Wille als Autonomie, wéhrend sie im Spinozismus
und anderen dhnlichen Systemen letztlich ohne Realitét, haben sie im Kontrast dazu in den
subjektiven idealistischen Systemen den hochsten Platz. Falls man den Spinozismus als
,reine[n] Realismus* (vgl. I, 7, 395) zu betrachten hat, leisten die Idealisten Kant und Fichte
einen Beitrag zu einem ,,blof} formellen Begriff der Freiheit™ (vgl. I, 7, 351f.). Nach Schelling
ist die formelle Freiheit genau die Erfindung der Idealisten wie Kant und Fichte und deren
Freiheitskonzeption geht aus einem reinen idealistischen Vernunftsystem.

Die formelle Freiheit bei Kant ist laut Schelling die praktische Vernunft, eine intelligible
Handlung, die eine Unabhéngigkeit von der Zeit zeigt und sich von der empirischen Kette der

Kausalitit befreit®?

. Die Freiheit liegt in der Autonomie der Vernunftwesen sowie deren
Selbstbestimmung. Freiheit ist die Eigenschaft des Willens, sich selbst ein moralisches Gesetz
zu geben. Die formelle Freiheit oder die absolute Freiheit bei Kant ist identisch mit der
absoluten Notwendigkeit, die aber nur apriorisch begriffen werden kann. Formelle Freiheit
bedeutet bei Kant nicht Willkiir (die bloBe Mdglichkeit, beliebig zu handeln), sondern die
Fahigkeit, nach dem Prinzip des Sittengesetzes zu handeln. Der Wille ist frei, weil er sich durch
das moralische Gesetz bestimmen kann, das in der Vernunft begriindet ist. In diesem Sinne ist
die Freiheit formell, weil sie nicht von den Inhalten oder Zielen des Handelns abhéngt, sondern
allein von der Ubereinstimmung mit einem universellen Prinzip (dem kategorischen Imperativ).

Der absolute freie Wille als die hochste Autonomie ist notwendig der Wille zum Guten. Die
apriorische Vorstellung von der Freiheit reicht aber nicht, die reale Situation der menschlichen
Freiheit zum Ausdruck zu bringen. In der Realitét bleibt der Wille nicht nur in absoluter Freiheit,
der menschliche Wille hat auch die Tendenz, das Bose zu wollen. Die formelle Freiheit, indem
sie von allen Inhalten abstrahiert wird, gewihrleistet und erkennt zwar die menschliche
Autonomie und den freien Willen an, sie ist aber unvollendet, weil ihr noch der reale und
lebendige Begriff der menschlichen Freiheit als ,,ein Vermdgen zum Guten und Bosen™ (I, 1,
352) fehlt.

Der junge Schelling selbst kann auch als Vertreter der sogenannten formellen Freiheit
betrachtet werden**, In seinem Erstlingswerk ,Ichschrift* hat er der Freiheit die hochste Stellung
eingerdumt: ,,Der Anfang und das Ende aller Philosophie ist — Freiheit!” (1, 1, 176). Spéter in

der Ichschrift erldutert er weiter, dass das Wesen des Ichs nichts anderes als Freiheit sei. Fiir

4 Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, AA TV: 460, 463.

4 Alfred Denker ist der Meinung, dass der Ausgangspunkt der Philosophie vom jiingeren Schelling die Freiheit
ist. ,,Freiheit ist hier Autonomie oder Selbstentwicklung nach verniinftigen Gesetzen.” Vgl. Denker, Alfred:
Der exzentrische Gott, Schellings Miinchener Philosophie, in: System-Freiheit-Geschichte, Schellings
Einleitung in die Philosophie von 1830 im Kontext seines Werkes, herausgegeben von Holger Zaborowski,
Alfred Denker, Stuttgart-Bad Cannstatt: 2004, S. 1-36, hier S. 6.

75



Schelling ist die Freiheit mit der absoluten Ichheit als einem ,,Selbstmachen zu identifizieren
(vgl. 1, 1, 179f.). Obwohl die absolute Freiheit beim jungen Schelling noch keinen absolut freien
Willen zum Guten impliziert, bedeutet Freiheit in Anlehnung an Fichtes erste
Wissenschaftslehre eine absolute Handlungsfahigkeit des Ichs, die jenseits der Moralitdt liegt
und die absolute Identitdt von Objektivitdt und Subjektivitét darstellt. Auch wenn die Freiheit
als das Unbedingte hier als ,,positiv (I, 7, 179) beschrieben wird, kann diese Positivitit nur
durch intellektuelle Anschauung erkannt werden. Fiir das endliche Ich bleibt sie allerdings
lediglich als eine ,,praktische Moglichkeit, d. h. ein Sollen* (I, 1, 234). Der Begriff der Freiheit
entfernt sich in dieser Konzeption von hier zu behandelnden ,,realen Freiheitsbegrift™.

Das Vermdgen zum Guten und Bosen als den hoheren Ausdruck der realen Freiheit bedeutet,
dass der Mensch die Wahl zwischen Gutem und Bosem hat, aber keineswegs, dass er notwendig
die Entscheidung zum Bdsen trifft. Der lebendige Freiheitsbegriff bei Schelling bezeichnet
weder eine moralische Handlung aus freiem Willen zum Guten noch die willkiirliche
Entscheidung zum Guten oder Bosen. Vielmehr ist hier ein subjektives Freiheitsgefiihl gemeint,
nédmlich dass der Mensch als ein intelligibles Wesen ein hoheres Band von Gutem und Bésem
in sich hat und er beide Moglichkeiten in sich begreift. Das heifit, er hat nicht nur die
Verantwortung, Gutes und Boses zu erkennen, sondern er muss auch einen freien Willen ins
Werk setzen. Die formelle Freiheit dagegen setzt sich als das Gute im Gegensatz zum Bdosen.
Sie erlaubt lediglich die Handlung zum Guten und betrachtet den Menschen als ein Wesen, das
das Bose von sich selbst ausschlieBen versuchen muss, aber kein hoheres geistiges Band in sich
tragt.

In dieser Konzeption kann also nur dann vom Bésen die Rede sein, wenn dieses Ubel vom
Menschen mit Bewusstsein gewollt wurde. Im Begriff der realen menschlichen Freiheit muss
dieses Zusammenfallen vom Bdsen und dem Wollen fiir méglich gehalten werden, denn es stellt
als eine universale verbreitete Erscheinung dar. Wéhrend die Idealisten durch die absolute
Autonomie die Problematik des Bosen nach auflen verlagern, besteht das zentrale Problem
wegen des realen Freiheitsbegriffs fiir Schelling nun darin, wie diese Moglichkeit des bewusst
gewollten Bosen in die Immanenzlehre eingebunden werden kann. Dies entspricht auch der
klassischen Theodizeproblematik. Anders als in der Identitdtsphilosophie, wo das Bdse nur als
,Privation” oder Mangel beschrieben wurde, wird die Wirklichkeit des Bosen hier anerkannt.
Das heif3t, das Bose als eine Erscheinung ist ,,in die unendliche Substanz oder den Urwillen
selbst mitzusetzen® (I, 7, 353).

Wenn Schelling den Willensbegriff ins System einfiihrt, versucht er dadurch, das

pantheistische System zu beleben, damit die Freiheit zumindest apriorisch ermdglicht wird.

76



Wenn der Freiheitsbegriff auf einer realen und menschlichen Ebene thematisiert wird, ist die
Entstehung des realen Bosen in Systemen ein prekéres Problem. Das Dilemma scheint nun darin
zu bleiben, dass entweder die Realitdt des Bosen geleugnet werden miisste, wodurch der wahre
Begriff von Freiheit entfallen miisste, oder Gott als Miturheber des Bosen gezwungen wire, es
in sich einzulassen (I, 7, 356), weil die Immanenzlehre gerade darauf besteht, dass alle
endlichen Dinge aus Gott stammen miissen. Beide Ausgénge erweisen sich als offensichtlich
inakzeptabel. Die Losung dieses Dilemmas ist der Schliissel zur Uberwindung der

Identitétsphilosophie.

2.3.2. Der ontologische Uberwindungs- und Vollendungsversuch der

Identitatsphilosophie: Grund der Existenz und das Existierende

Der Ausweg aus der Theodizeeproblematik liegt fiir Schelling darin, die Gottesidee auf neue
Art zu denken. Wihrend im Spinozismus oder seiner eigenen Identitdtsphilosophie das Bose
als bloBe Privation verstanden werden kann, geniigt dieser Ansatz hier nicht, um das Bdse
positiv und real zu erkldren. Zugleich lehnt Schelling sowohl die Emanationslehre als auch das
Abfall-Schema aus dem Jahr 1804 ab. Wie aber ldsst sich Gott so denken, dass seine
Vollkommenheit unversehrt bleibt und er vom Bdosen losgeldst wird, wihrend gleichzeitig
Raum fiir die Positivitit und Realitét des Bosen geschaffen wird? Anders formuliert: In der
Gottesidee selbst muss schon die Potenzialitit fiir die Entstehung des Bosen als eine
verkehrende Kraft gegen Gott selbst angenommen werden.

Die Neubewertung der Gottesidee muss grundsitzlich auf einer ontologischen Ebene
erfolgen. Dies erfordert eine Neugestaltung der Prinzipienlehre Schellings. Schelling gelangt
zu dem Schluss, dass es urspriinglich ein Wesen in Gott geben muss, das jedoch ontologisch
von Gott selbst unterschieden ist (vgl. I, 7, 358). Um die Vereinbarkeit von Freiheit und System
zu gewidhrleisten, muss die Prinzipienlehre von einem monistischen Ansatz zu einer anderen
Struktur tibergehen, in der zwei Prinzipien ontologisch gleichwertig sind. Das heif3t, die zwei
Prinzipien haben nicht nur einen ontologischen Platz, und zwar lassen sie sich urspriinglich
nicht mehr auf eine hohere Einheit zuriickfiihren, sondern auch das eine Prinzip kann nicht von

dem anderen deduziert werden und umgekehrt.

77



Oder mit anderen Worten: Der bloBe Idealismus muss durch die Ergdnzung von
,Realismus® oder ,,die Naturphilosophie* belebt werden. Die duale Prinzipienlehre ldsst sich
bei Schelling als die Unterscheidung zwischen ,,dem Existierenden” und ,,dem Grund der
Existenz* (I, 7, 358) in Gott formulieren®. In dieser Unterscheidung sind weder urspriinglich
bdses noch gutes Prinzip vorhanden. Die spéteren Entstehungen vom Guten und Bosen basieren
ganzlich auf der Dynamik und der wechselseitigen Wirkung zwischen ,,Grund“ und
,,Existierendem*.

Die Unterscheidung zwischen ,,das, was existiert™ und ,,Grund der Existenz* ist aber keine
neue Erfindung aus der Freiheitsschrift. Die im Jahr 1802 erschienene Bruno oder iiber das
gottliche und natiirliche Prinzip der Dinge *® hat schon die Unterscheidung bei der
Konstruktion des Organismus thematisiert (vgl. IV, 265). Die Unterscheidung trigt vor allem
bei, dass jeder Organismus einen Gegensatz zwischen dem Allgemeinen und der Einzelheit in
sich haben muss. Der ,,Grund von Existenz in Bruno wurde als ,,[die] uralte Nacht“ und ,,[die]
Mutter aller Dinge* (IV, 278) als gleichbedeutend gesetzt. Im Jahr 1802 diente diese Dualitét
aber lediglich dazu, in der Naturphilosophie die Struktur des Organismus zu beschreiben. Sie
wurde jedoch noch nicht zu einer Prinzipienlehre erhoben, um Gott neu zu begriinden.
AuBlerdem wurde die Dualitit noch nicht durch die Willensbegriffe belebt.

In Ankniipfung an Bruno zeigt sich auch hier, dass das Konzept des ,,Grundes* eine
fundamentalere Bedeutung hat als die Unterscheidung zwischen Gott als Existierendem und
seinem Grund der Existenz. Was bedeutet dann ,,Grund der Existenz‘ hier? Der Grund besteht
aus zwei Aspekten. Schelling erklart erstens, dass der naturphilosophische Aspekt nichts
anderes als ,,die Natur in Gott™ (I, 7, 358) bedeutet. Aber bezieht man den Ausdruck auf den

Menschen, ist der Grund ,,die Sehnsucht, die das ewige Eine empfindet, zu gebéren* (1, 7, 359)*".

45 Hier ist auf die Verwendung der Worter ,,Existierendes* und ,,Existenz* hinzuweisen, damit sich kein

Missversténdnis einschleichen kann. Ein {ibliches dieser Art ist, die Unterscheidung einfach auf,,Grund* und
»Existenz* zu reduzieren. Odo Marquard hat zum Beispiel den Grund des Existierenden mit dem der Existenz
vermischt. Vgl. Marquard, Odo: Grund und Existenz in Gott, in: Hoffe, Otfried (Hrsg.): F. W. J. Schelling.
Uber das Wesen der menschlichen Freiheit, Berlin: 1995, S. 55-60, hier S. 55-59. Der Ausdruck vom
»Existierenden” spielt so bedeutende eine Rolle und weist darauf hin, dass Gott anstatt einer ,,bloBen
begrifflichen Existenz™ ein lebendiges Existierendes sei. Das existierende Gott hat eine Neigung, dass Gott
nicht nur ein Seiendes, sondern auch ein lebendiges Actus sei. Dieser Ausdruck hat eine geschichtliche
Orientation, wiahrende sich die ,,Existenz‘ von Gott nur auf einer Anerkennung seiner Existenz als das Seiende
bezieht. Wéahrend die meisten Autoren die Unterscheidung nur auf ,,Grund und seine Existenz* reduziert, hat
nur Axel Hutter erfolgreich aufgemerkt, dass sich der Grund von Existenz ,,nicht auf Existierendes, sondern
auf Existenz* bezieht, und betont, dass es ,,eine feine, aber entscheidende Differenz sei. Vgl. Hutter, Axel:
Das geschichtliche Wesen der Personalitdt, in: ,,Alle Personlichkeit ruht auf einem dunkeln Grunde”,
Schellings Philosophie der Personalitdt, herausgegeben von Thomas Buchheim und Friedrich Hermanni,
Berlin: 2014, S. 73-90, hier S. 75. Aber Hutter glaubt, dass Existenz eine Synthese vom Grund der Existenz
und dem Existierenden sei.

Im Folgenden wird die Schrift mit der Abkiirzung Bruno zitiert.

In seiner Auseinandersetzung mit dem Begriffspaar betont Peetz, dass diese Unterscheidung vor allem eine
,ontologische Bedeutung® hat, aber keineswegs ,,anthropologische Reduktion® impliziert. (Vgl. Peetz,

78

46
47



Schelling bezieht sich hier auch auf das Konzept préaexistierender ,,Urmaterie* von Platons
Timaios (52b). Laut Thomas Buchheim hat Platon zwar nie deutlich ein
,,Materialprinzip* erldutert*®. Aber Platon impliziert hier, dass die ,,Urmaterie selbst keinen
Stoff zur Schopfung, aber einen Raum oder Ort anbietet, wo die schaffenden Aktivititen
passieren konnen. Aber Peetz glaubt entsprechend, in Einklang mit Werner Beierwaltes, dass
Schelling sich mit der ,,Sehnsucht im Grund*“ an der Plotins Bestimmung der Materie als

,,Sehnsucht nach dem Sein* %’

ankniipft. Von der Naturphilosophie ausgehend ist die
,Natur® keineswegs wie bei Fichte als die ,,toten Stoffe* oder ,,starre Materie* zu verstehen,
die darauf warten, unter einer verniinftigen Form gebracht zu werden. Die materielle Natur von
der niedrigsten bis zur hochsten ist eine Sehnsucht, sich zur Pragung des Verstandes zu bringen.
Der leere Ort oder Raum fiir die weitere Entwicklung der Organismen ist aber nicht ein leeres
Gefdl3, das nur passiv auf Erfiillung wartet. Vielmehr handelt es sich um einen Zustand der
Verborgenheit. Es ist nicht einfach stilles Nichts, sondern ein Nichtsein, welches nach dem
Seienden strebt.>”

Die gesamte Natur ist von Anfang an in ihrer Verborgenheit lebendig und strebt danach, aus
der Potenzialitét in die Realitdt bzw. das Existierende iiberzugehen. Der Naturbegriff soll nicht
als im Gegensatz zum aktivierenden Geistigen stehend gesetzt werden. Die Natur als Grund der

Existenz ist ein vorausgehendes Motiv fiir Gott, sich als ein Lebendiges in Erscheinung zu

Siegbert: Die Freiheit im Wissen: Eine Untersuchung zu Schellings Konzept der Rationalitdt, Frankfurt am
Main: 1995, S. 137) Ahnlicher Meinung ist auch Hennigfeld: ,,[...] Das darf nun nicht so verstanden werden,
als werde die metaphysische Ontologie bei Schelling auf eine Anthropologie reduziert. Vielmehr geht es
darum zu zeigen, dass die Strukturen des geistigen Seins bereits das Sein der Natur bestimmen® Vgl.
Hennigfeld, Jochem: F. W. J. Schellings , Uber das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit
zusammenhdngenden Gegenstdnde *, Darmstadt: 2001, S. 73. Es ist unbestreitbar, dass diese Unterscheidung
eine neue Ontologie eingefiihrt hat, um den Ursprung alles Existierenden auf allen Seinsstufen zu begriinden
— von Gott iiber den Menschen bis hin zu den Tieren und dariiber hinaus. Allein diese ontologische Struktur
reicht nicht, eine Anthropologie darzustellen. Vielmehr zeigt die Ontologie nur auf, dass Gott, der Mensch
und alle anderen Lebewesen die gleiche Konstitution teilen und durch ihre Leben durch dieselbe Dynamik
belebt werden. Es ist wahr, dass es bei Schelling keine Anthropologie gibt ohne Ontologie. Umgekehrt ldsst
sich auch sagen, dass die Anthropologie durch die Ontologie begriindet wird. In der Tat hat Schelling hier im
Anschluss an der Unterscheidung sofort deutlich ausgedriickt, dass der Grund auf die ,,menschliche Eben
gebracht und in dieser Hinsicht als ,,Sehnsucht* begriffen werden kann. Dass man der Grundbegriff durch die
menschliche Sehnsucht ersetzt, heilt zwar nicht, dass nur der Mensch eine Sehnsucht hat, impliziert aber
schon, dass der Mensch einen zentralen Platz im Kosmos besitzt.

Vgl. Buchheim, Thomas, ,,Direkt von ,Materie spricht Platon hier und auch an anderen Orten bekanntlich

nicht, sondern von einem ,aufnehmenden Worin‘ und dem ,Raum®, der aller empirischen Realitét einen Ort

gibt.” In: Anmerkungen zur Freiheitsschrift, Anmerkung 130, in S. 129.

Vgl. Peetz, Siegbert: Die Freiheit im Wissen: Eine Untersuchung zu Schellings Konzept der Rationalitit,

Frankfurt am Main: 1995, S. 139. Auch Beierwaltes Werner: Platonismus und Idealismus, Frankfurt am Main:

1972, S. 211.

50 Uber den Begriff des Grundes bei Schelling vgl. auch MacGrath, S. J.: The Dark Grund of Spirit, Schelling
and the Unconscious, in: Routledge, London and New York: 2012, pp. 125-134. Wichtig ist, dass er Grund
als einen ,,irreducible remainder* bezeichnet, der nie auf niedrigeren Stufen reduziert werden darf: weder auf
epistemologischen noch auf anthropologischen, oder auf psychologischen (p. 131). Eine andere ausfiihrliche
Begriffanalyse tiber ,,Grund* vgl. auch Thomas, Mark J.: Freedom and Ground, A Study of Schelling s Treatise
on Freedom, University of New York Press: 2023, pp. 132-144.

79

48

49



offenbaren. Auf der Potenz des Menschen présentiert sich die Natur als eine Sehnsucht oder
einen Willen, der die Liebe will. Nichts kann zur Geburt gebracht werden, ohne einen Willen
zum Existierenden. Gleichzeitig kann der Wille auch nicht nichts wollen, sonst versinkt er im
Nichts. Was Schelling hier bei der naturphilosophischen Deduktion zum Ausdruck bringen
mochte, ist, dass von der niedrigen Stufe in der Natur bis zum Menschen sogar Gott eine titige,
produzierende Kraft besitzt, sich aus dem Boden herauszuwachsen, sich ins Leben bringen zu
lassen. Sobald die Naturwesen ins Leben eintreten, haben sie auch die Sehnsucht nach der
Ewigkeit, das heif3t, sie mochten im Leben ewig bleiben und nicht mehr zuriick zum Nichtsein
gehen. Gott ist die ewige Liebe, die die lebendige Kraft sehnt. Aber die Kraft ist nur blinde
Sehnsucht, ohne die Offenbarung von Gott, die sie zum Bewusstsein erhebt.

Gott ist nicht blof3 abstrakte Existenz, sondern das konkrete Lebendige. Im strengeren Sinne
erreicht Gott seine Wirklichkeit nur durch die geschichtliche Selbstoffenbarung, die aber nur in
seinem Gegensatz erreicht werden kann. Wesentlich ist, Gott als Existierendes zu begreifen,
dass er auch ein Wille ist, namlich ein Wille, sich zu verwirklichen und zu offenbaren. Fiir Gott
stellt die Selbstoffenbarung zugleich auch eine Form seiner Selbstverwirklichung dar. Als das
Existierende ist Gott zugleich sein eigenes Leben. Doch das Leben bedarf eines ,,Grundes®,
durch den es sich beleben kann. Aufgrund der Immanenzlehre ist alles in Gott zu finden. Der
,Grund‘ muss ebenfalls in Gott enthalten sein, obwohl er zugleich von Gott unterschieden ist.
Der Grund ist allerdings keineswegs ein abstrakter logischer Grund, der notwendigerweise eine
Konsequenz nach sich zieht. Dieser Grund ebensowenig Substrat oder Fundament, auf dem
weitere Ebenen aufgebaut werden, sondern vielmehr ein ,,Nichtsein®, das stets danach strebt,
ins Sein iiberzugehen. In diesem Sinne sucht Gott immer nach einem solchen Nichtsein, um
darin den Ursprung der Schopfung zu begriinden und sein vollkommenes Leben zu
bekommen®!. Aber das Nichtsein ist nicht ein ,,Nichts*“, sondern ein Zustand, der vor dem
Seienden als ein leeres Sein vorgestellt werden muss. Spéter in den Stuttgarter
Privatvorlesungen (1810) werden die Terminologen-Paare ,,Grund der Existenz* und ,,das
Existierende* durch ,,Sein* (oder ,,das Nicht-seiende®) und ,,Seiendes* ersetzt (vgl. I, 7, 436),
damit die duale dynamische Ontologie von Gott umformuliert werden kann.

Die Differenzierung zwischen dem Grund der Existenz und dem Existierenden impliziert,

dass Gott zu Beginn zwei Prinzipien in sich tragen muss, die miteinander wirken, um Gott zur

51" Hier wurde die Idee schon offenbart, dass Gott anfinglich unvollkommen war und spiter im Werden

vollkommener wird. Im Anschluss an diese Idee von Gott ist Hans-Joachim Friedrich der gleichen Meinung
siche: Friedrich, Hans-Joachim Der Urgrund der Freiheit im Denken von Béhme, Schelling und Heidegger,
Stuttgart-Bad Cannstatt: 2009, S. 65f.

80



Vollkommenbheit zu fiihren und das wahre Leben zu aktivieren®2. Das Leben als Actus muss
statt der absoluten Identitét von der Differenz ausgehen. Die zwei Prinzipien manifestieren sich
in Gott als die Natur in Gott und die Liebe Gottes, wiahrend sie sich spdter im Menschen als der
Grundwille und Universalwillen prasentieren lassen. Aber die Dynamik besteht nicht nur in der
Differenz, sondern auch in der blinden Sehnsucht, dem Willen, sich zum Leben bringen zu
lassen. Obwohl die Gottesidee als die absolute Indifferenz durch die ,Natur in sich
selbst™ ergdnzt wurde, gibt es nur eine hochste Instanz hier, den Willen: ,,Es gibt in der letzten

und hochsten Instanz gar kein anderes Sein als Wolle.* (I, 7, 350)

2.3.3. ,,Wollen als Ursein“: Die Verlagerung der hochsten Instanz von der

Vernunft auf den Willen

Nun wird deutlich, dass die Freiheitsschrift als Wendepunkt angesehen werden kann, da

einerseits der Monismus durch die Einfilhrung der wechselseitig wirkenden zwei Prinzipien

t53

ergdnzt>> und andererseits die hochste Instanz der Vernunft durch das Wollen ersetzt wurde.

52 Fiir eine dhnliche Meinung siehe Miiller-LiineschloB, Vicki: Uber das Verhdltnis von Natur und Geisterwelt,

Ihre Trennung, ihre Verséhnung, Gott und den Menschen. Eine Studie zur F. W. J. Schellings Stuttgarter
Privatvorlesungen (1810) nebst des Briefwechsels Wangenheim-Niederer-Schelling der Jahre 1809/1810,
Stuttgart: 2012, S. 139f. In der Dissertation von Miiller-Liineschlof3 vertritt sie auch die Meinung, dass
Schelling schon im Jahr 1809 mit einem revidierten Gottesbegriff das differenzlose Identitétsprinzip durch
,»die Lehre von den zwei Prinzipien (S. 139) ersetzt habe. Sie hélt die neue Prinzipienlehre fiir so wichtig,
dass sie in Ankniipfung an die Freiheitsschrift viel deutlicher in den Stuttgarter Privatvorlesungen (1809)
dargestellt und in Die Weltalter weiter vertieft werde.

Es ist wahr, dass Schelling die innere duale Struktur des Absoluten als ,de[n] einzige[n] rechte[n]
Dualismus* (I, 7, 358) bezeichnet. Es ldsst sich bemerken, dass Schelling hier keine absolute dualistische
Position vertritt. (Dagegen sieht man auch diese dualistische Interpretation bei Knatz Lothar: ,,Die innere
Struktur des Absoluten ist mithin nicht die der Identitét, sondern die der absoluten Indifferenz“ Vgl. Knatz,
Lothar: Der Grund der Freiheit, in: Baumgartner, Hans Michael; Jacobs, Wilhelm G. (Hrsg.): Schellings Weg
zur Freiheitsschrift, Legende und Wirklichkeit, Akten der Fachtagung der Internationalen Schelling-
Gesellschaft 1992, Paris: 1945, S. 288-298, hier S. 291.Spéter werden wir sehen, dass er tatsidchlich bis
mindestens1810 das Streben nach der hochsten Identitdt nie aufgegeben hat. Eine zutreffendere Beschreibung
seines Denkprozesses betont den Versuch, durch die dualen Prinzipien sein dlteres pantheistisches System zu
erginzen, als die Umwandlung von ,Immanentismus oder Monismus® in den ,,Dualismus® darzustellen.
(Solche Meinung vgl. zum Beispiel Korsch, D.: Der Grund der Freiheit, Eine Untersuchung zur
Problemgeschichte der positiven Philosophie und zur Systemfunktion des Christentums im Spdtwerk FW.J.
Schellings, S. 131). Die Entfaltung der Geschichte im System basiert auch auf der Dynamik, die sich auf die
ontologischen Differenzen zuriickfithren 14sst. Aber die Endabsicht der Geschichte, wie wir spater sehen
werden, ist die Identitdt der Identitdt und Differenz, anstatt in der differenzlosen Identitit zu finden. Die zwei
Prinzipien lassen sich endlich weiter in eine Einheit fiihren, aber der Prozess kann nur geschichtlich gelingen
und braucht auch keine transzendentale Logik wie bei Hegel vorauszusetzen, damit die Vollendung der
Entwicklung im Voraus garantiert werden kann.

81

53



Die menschliche Freiheit muss durch das Wollen initiiert werden. Der Begriff des Wollens
nimmt die hdchste Position im System der Freiheit ein und macht ein solches System lebendig.
Wihrend die Vernunft in den friithen idealistischen Schriften und der Identitatsphilosophie als

die hochste Instanz gilt, bezeichnet Schelling im Jahr 1809 den Wollensbegrift wie folgt:

Es gibt in der letzten und hdchsten Instanz gar kein anders Sein als Wollen. Wollen ist Ursein,
und auf dieses allein passen alle Pridikate desselben: Grundlosigkeit, Ewigkeit,
Unabhingigkeit von der Zeit, Selbstbejahung. Die ganze Philosophie strebt nur dahin, diesen
hochsten Ausdruck zu finden. (I, 7, 351)

Die obigen Texte zeigen, dass Schelling den Begriff des Wollens aus dem Idealismus
iibernommen hat. Fiir Schelling ist das Wollen nicht nur eine zentrale Kategorie, sondern es
tragt spezifische Merkmale. Schelling erhebt das Wollen zur hochsten Instanz, die allem

zugrunde liegt>

. Es ist die Quelle aller Handlungen, bleibt jedoch selbst grundlos und somit
unbegriindbar. Ohne das Wollen gibt es kein Sein; vielmehr ist das Wollen selbst das Sein an
sich, das als ewig, zeitlos und selbstbejahend verstanden werden muss. Als solches fungiert es
als das oberste Prinzip des gesamten Systems. In diesem Zusammenhang interpretiert Schelling
sowohl die Schopfung der Welt als auch die Selbstoffenbarung Gottes nicht als deduktive
Prozesse, die einer rationalen Notwendigkeit folgen, sondern als freie, willentliche Akte. Zwar
vollzieht sich die geschichtliche Offenbarung in einer zeitlichen Abfolge, doch bleibt der Wille
die letzte und entscheidende Instanz, die den Prozess in Bewegung setzt>. Spiter in der
Urfassung der Philosophie der Offenbarung ist der Wille im klarsten Sinne das hochste
ontologische Prinzip als das urspriingliche Sein: ,,Es ist unmdglich, ein Sein zu denken, ohne

einen wirklichen Willen, ohne Wollen*.>®

5% Dass der Wille die hochste Instanz sei und die Philosophie durch den Willen die Denknotwendigkeit
iiberwinden miisse, ist auch der Ausgangspunkt der spiteren positiven Philosophie. Hier werden nur ein paar
Satze zitiert: ,,ich [nenne] diejenige, die bei Erklarung der Welt etwas Positives, Willen, Freiheit, Tat, nicht
etwas blo3 Negatives, durch bloe Denknotwendigkeit Einzusehendes annimmt: [...].” Vgl. Schelling, F. W.
J., Einleitung in die Philosophie, herausgegeben von Walter E. Ehrhardt, Stuttgart-Bad Cannstatt: 1989,
Vorlesung V, S. 13. , Alles Positive, was da Wille ist.“ Ebd. Vorlesung VI, S. 15. Dass der Wille als
Ausgangspunkt erkannt wird, gilt auch bei einigen Forschern als ein grundlegendes Merkmal der positiven
Philosophie: ,,[Die] positive Philosophie ist nichts Anderes als der Versuch, die Wirklichkeit auf Grund der
logischen Idee und des alogischen Willens zu begreifen.” Drews, Arthur: Vorwort und Einleitung zur
Schellings Miinchener Vorlesungen: Zur Geschichte der neueren Philosophie und Darstellung des
philosophischen Empirismus, Leipzig: 1902, S. III-X VI, hier S. XII.

Schellings Wortwahl in diesem Zusammenhang zeigt, dass er zundchst den Begriff des Wollens verwendet,
nicht den des Willens. Fiir mich scheinen die beiden Begriffe weitgehend gleichwertig genutzt zu werden.
Falls jedoch ein Unterschied gemacht werden soll, konnte das Wollen als ein allgemeines ontologisches
Prinzip verstanden werden, wihrend der Wille eine spezifische Auspragung oder Anwendung dieses Wollens
darstellt. Der Wille umfasst dabei sowohl den Grundwillen als auch den Universalwillen. Das Wollen fungiert
in diesem Sinne als die universelle Grundlage, wihrend der Wille die Vielfalt der individuellen und
geschichtlichen Akte umfasst, die aus dieser Grundlage hervorgehen.

5 Schelling, F. W. J., Urfassung der Philosophie der Offenbarung, herausgegeben von Walter E. Ehrhardt,

82

55



Die Ersetzung der Vernunft durch das Wollen als hochste Systeminstanz zieht einige Folgen
nach sich. Erstens ldsst sich die ontologische Spaltung zwischen Grund und Existierendem
weiter durch das Wollen verkorpern. Nicht nur der mit dem Verstand in Einheit bleibende Wille
ist Wille, der Grund, der in Tiefe bleibt und sich nach der Geburt sehnt, um sich wieder mit
Einheit zu vereinigen, ist auch als Wille zu betrachten, ,,aber Wille, in dem kein Verstand ist* (I,
7, 360). Das Wollen fungiert in diesem Sinne als die universelle Grundlage, wéhrend der Wille
die Vielfalt der individuellen und geschichtlichen Akte umfasst, die aus dieser Grundlage
hervorgehen. Das heiflt aber nicht, dass sich Grund und Existierendes als duale Prinzipien
weiter auf Ein Wollen reduzieren kdnnen. Vielmehr ist das Wollen prisent in allen Stufen der
Natur, vom niedrigsten Naturleben bis zur hochsten Lebensform ndamlich Gott. Wéhrend sich
das Wollen als eine Form der Sehnsucht, Begierde, oder Lust selbst gebért, ist das Wollen bei
Gott der Wille mit Verstand, sich selbst als Liebe zu offenbaren. Die belebten Ausdrucksformen
der dualen Prinzipien sind ndmlich der Wille des Grundes und der Wille zur Liebe. Dies
impliziert auch, dass das Wollen nie singuldr wire. Die hochste Instanz ist immer plural und am
Anfang zumindestens dual. Nicht nur variiert das Wollen im Menschen stufenweise in
unterschiedlichen Perioden, sondern die unterschiedlichen Willen pragen auch unterschiedliche

Lebenswesen.

Die Unterschiede, die wir zwischen den Dingen wahrnehmen, bestehen nicht darin, wie es auf
den ersten Blick scheinen kdnnte, daBl einige absolut willenlos, andere dagegen mit Willen

begabt oder wollend sind. Der Unterschied besteht nur in der Art des Wollens. (11, 3, 206)

Man scheint hier vorzufinden, dass die ontologische Unterscheidung der wahrgenommenen
Dinge eigentlich auf einer willensbezogenen Abstufung beruht. Es ist offensichtlich, dass der
Wille der Liebe bei Gott ganz ein freies reflexives Bewusstsein (vgl. I, 7, 395) sei. Der Wille
des Grundes ist im Gegensatz dazu, weil er nicht die echte Freiheit hat und in der Tiefe und
Dunkelheit bleibt und auf die Liecbe wartet, um sich zum echten Leben autheben zu lassen,
deshalb ,,kein bewuBtloser oder mit Reflexion verbundener Wille®, allerdings auch ,,kein vollig
bewuBtloser, der nach blinder mechanischer Notwendigkeit sich bewegte®. (I, 7, 395) Der Wille
des Grundes hat auch eine blinde Begierde. Wie Schelling in Urfassung der Philosophie der
Offenbarung deutlicher geschrieben hat:

Schon die Pflanze will etwas auf3er sich; darum ist sie auch hoher gestellt. Der Mensch dagegen
will etwas iiber und auBer sich. Also Wille ist in allen Stufen der Natur. Jenes urspriingliche

sein kénnen aber, dem der Ubergang vom nicht Sein zum Sein nichts anders ist, als ein

Hamburg: 1992, hier S. 24f.
83



Ubergang vom nicht Wollen zum Wollen, kann in seinem Urbegriff, in seiner Wirklichkeit,

nichts anders sein, als ein aktiv gewordenes, entziindetes Wollen.”’

Zweitens ist der Wille nicht nur die hochste Instanz eines Systems oder die Verkdrperung der
ontologischen Prinzipien, er verkorpert auch die Essenz des Menschen. Der Mensch muss
zuerst als ein handelnder Wille verstanden werden. Spiter wird die Zurechnungsfahigkeit auch
damit zusammenhdngen. Das heif3it, das Wollen als die hochste Instanz ist schon der letzte
Grund fiir alle Handlungen, fiir das Wollen selbst braucht es keinen Trieb mehr.

Drittens bringt das Wollen den positiven Begriff des Seins zum Ausdruck und ,,wo zwischen
Sein und Nichtsein nur das Wollen in der Mitte steht*>®. Das heif3t, die reale Existenz des
Menschen besteht nie in der Unentschiedenheit, noch als eine negative Privation oder eine
Substitution Gottes. Der Mensch, sofern er ,,sein“ wollte, braucht keinen Bezug auf Gott, um
seine Existenz zu verifizieren, wéhrend er in der Identititsphilosophie nur ein
,»Nichtssein“ ohne Gott war. Der Lebensgrund des Menschen bleibt immer handelnd und
selbstbegriindend und ist am Anfang ohne Vernunft blind. Allerdings ist es sogar im blinden
Wollen nicht komplett bewusstlos. Das hochste Prinzip des menschlichen Wesens ist nicht nur

“3_sondern auch ein ,,Seinwollen®. Auch wenn der reale

ein Vermdgen bzw. ein ,,Seinkénnen
Freiheitsbegriff des Menschen als ein Vermdgen zum Guten und Bosen zu verstehen ist und
dieses Vermogen nur die Moglichkeit des Bosen ausmacht, muss sich der Mensch endlich
entweder fiir das Gute oder das Bdse entscheiden. Das Vermdgen zum Guten und Bdsen und
die Freiheit zwischen Wahlen implizieren, dass es ein hoheres Band im Menschen sei, welches
den Menschen erlaubt, auf positive Weise frei zu handeln. Diese Positivitit ist die
,»Selbstheit* ndmlich der selbstzentrierte Egoismus im Menschen und ermdglicht auch das Bose.
Die anthropologische Wende in der Freiheitsschrift liegt eben darin, dass die Bestimmung des
Menschen eine freie Selbstbestimmung sei. Aber die Selbstbestimmung lédsst sich von der

,2Autonomie unterscheiden: Der Mensch ist keine bloe Vernunft, er ist ein Wesen, das

zwischen dem ,,Willen mit Verstand* (vgl. I, 7, 360) und ,,blindem Willen* pendelt. Die blinden

57 Schelling, F. W. J.: Urfassung der Philosophie der Offenbarung, herausgegeben von Walter E. Ehrhardt,

Hamburg: 1992, S. 26f.
58 Schelling, F. W. J, Urfassung der Philosophie der Offenbarung, herausgegeben von Walter E. Ehrhardt,
Hamburg: 1992, S. 24.
Der Begriff Seinkonnen wird spéter in den Erlanger Vorlesungen als die lautere Freiheit bezeichnet. Anders
als hier wird die urspriingliche Freiheit als die nichts wollende Freiheit beschrieben. Der Ubergang von dem
Nichtssein zum Seinwollen und dem spéteren Seinmiissen steht in der grofiten Frage. Vgl. AA 1L, 10, 1. S.
311. Es gibt auch eine &hnliche Meinung bei MacGrath, S. J.: The Dark Grund of Spirit, Schelling and the
Unconscious, in: Routledge, London and New York: 2012, pp. 125-134. Darin vergleicht MacGrath auch den
,»Grund* mit dem Begriff ,,das Sein Koénnende* beim spiten Schelling.

84

59



Willen oder der Grundwillen ist mit nichts anders als ,,Begierden®, ,,Lust“, ,,Sehnsucht* oder
,, Irieb‘ usw. identisch.
Die duale Grundstruktur in Gott und die Lehre der dualen Prinzipien sowie ihre

Manifestation in den Willen werden auch durch die folgende Tabelle priasentiert:

Das Verstandlose,
Grund der _ _ | Wille ohne .
Grundwille Finsternis Sehnsucht, Begierde,
Existenz Verstand
Lust
Das Existierende | Universalwille/Wille _ Wille mit
) Lichte Regel, Vernunft
(Gott) zur Liebe Verstand

2.3.4. Die Geburt des Menschen als ein seelischer Organismus

Durch die Einfithrung der dualen Prinzipien in die Ontologie trdgt jedes Naturleben ,ein
doppeltes Prinzip in sich, das ,,jedoch im Grunde nur Ein und dasselbe ist* (I, 7, 362). Wie die
obigen Analysen gezeigt haben, sind diese beiden Prinzipien — das Prinzip der Finsternis und
das Prinzip des Lichts — nicht als voneinander getrennte Entitéten zu verstehen, sondern als sich
wechselseitig bedingende Krifte, die den Schopfungsprozess bzw. die Geburt der Kreaturen
vorantreiben. Auf der einen Seite steht der verstandlose Grundwille, auf der anderen der Wille
mit Verstand bzw. der Wille im Willen.

Diese dualen Prinzipien oder Willenswirkungen bilden gemeinsam den Ausgangspunkt der
Entstehung allen Naturlebens, einschlieBlich des Menschen. Zentral ist dabei die Erkenntnis,
dass ein aus einem einzigen hochsten Prinzip deduziertes rein rationales System nicht ausreicht,
um organisches Leben zu erkldren. Vielmehr wird die Geburt allen Naturlebens erst durch das
Wechselspiel dieser beiden Prinzipien ermdglicht. Nur in dieser Dynamik erhilt das Leben als
organischer Prozess seine ,,Seele. In diesem Sinne teilt der Mensch seinen Ursprung mit allem
iibrigen Naturleben.

Die endlichen Naturleben wurden durch die wechselseitige Interaktion der Prinzipien
werregt®. (I, 7, 375) Diese Erregung folgt jedoch keiner geometrischen Notwendigkeit. Das Ur-

sein ist immer das Wollen, die Lust und Begierde, sich zu gebéren. Die Begierde ist eben ,,der
85



Grund jedes besonderen Naturlebens®, ist das Schaffende selbst. (I, 7, 375) Das heif}t, das
irrationale Prinzip (oder das Prinzip der Finsternis) bleibt ,,im Zentrum®.

Die Geburt aller Kreaturen wird als ,,wahre Ein-bildung* bezeichnet. Die wahre Einbildung
ist anders als die ,,auBBere Vorstellung® (vgl. I, 7, 362). Die duBlere Vorstellung setzt voraus, dass
die Stoffe nur passiv aufzunehmende Stoffe sind, die nur durch die ,,duBere Form* oder
,, Vorstellung* konstruiert werden. Aber die Einbildung ist ein dynamischer Prozess, in dem die
Krifte, die schon die Potenzen zur Einheit in sich tragen, und der Verstand, die sich offenbaren
will, nacheinander suchen. Denn die in diesen Kriften (Begierden) enthaltenen Potenziale
tragen bereits in sich die Moglichkeit der Entfaltung und Vereinigung zu einer Einheit. Der
Verstand trennt diese Krifte voneinander, doch im Prozess der durchdringenden und
gestaltenden Titigkeit entsteht ein Lebensband, das Verstand und Begierde zusammenfiihrt.
Und dieses Band ist nimlich die Seele und vorhanden von der niedrigsten Stufe des Naturlebens
bis zu den hochsten. Das Band, der alle blind die Vernunft suchenden Krifte zur Einheit fiihrt,
ist in gewisser Weise auch ein eigenstindiges Wesen. Ohne Seele gibt es keine Schopfung.

Dass die Regellosigkeit und Verstandlosigkeit in allen Leben prasent und unauflosbar sind,
beweist die Existenz des Organismus®. Alle seelischen Leben sind organisch. Organismus heift,
dass der Verstand auf eine lebendige Weise, nicht einer geometrischen Notwendigkeit zu folgen,
die Regelosigkeit zu bilden, in sich zuzulassen. Der Mensch ist vor allem wie alle anderen
natiirlichen Lebwesen ein Organismus, in dem alle dunklen chaotischen Elemente mit Verstand

in Einheit bleiben und einen ,,Verband* in sich haben.

Das Irrationale und Zufillige, das in der Formation der Wesen, besonders der organischen, mit
dem Notwendigen sich verbunden zeigt, beweist, daB es nicht bloB eine geometrische
Notwendigkeit ist, die hier gewirkt hat, sondern da} Freiheit, Geist und Eigenwille mit im Spiel

waren. (I, 7, 375)

Dass der Mensch wie andere Tiere oder Pflanzen ein Organismus ist, bedeutet weiterhin, dass
das Leben stets eine Entwicklung erfordert. Ein lebendiges Wesen ist weder blofe Ichheit noch
der unendliche Versuch, seine Endlichkeit oder Zeitlichkeit zu iiberwinden. Vielmehr geht es
darum, wie sich die Dunkelheit als seine Grundlage in der Interaktion mit dem Licht zu einer

hoheren Einheit erhebt. Ein organisches Leben muss beide Elemente bzw. die Dunkelheit und

0 Bereits hier zeigt sich die Wende von der negativen zur positiven Philosophie, insofern in einem System nicht

mehr allein die bloBe Denknotwendigkeit bestimmend ist. In seiner Einleitung in die Philosophie aus dem
Jahr 1803 formuliert Schelling drei Voraussetzungen fiir ein positives System: 1. Sowohl Zuflligkeit als auch
Denknotwendigkeit sind fiir die Bestimmung der Weltexistenz von Bedeutung. 2. Die Existenz der Welt ist
als ,,frei” gesetzt. 3. Es gibt einen ,,freien Urheber der Ursache des Weltorganismus®. Vgl. Schelling, F. W. J.,
Einleitung in die Philosophie, herausgegeben von Walter E. Ehrhardt, Stuttgart-Bad Cannstatt: 1989,
Vorlesung VIII, S. 21.

86



das Licht in sich bewahren und eine Harmonie finden und darf niemals versuchen, das eine vom
anderen zu isolieren. Die Harmonisierung und Zusammenfiihrung dieser beiden Prinzipien ist
dabei stets zeitlich und geschichtlich. Das bedeutet, dass das wahre Leben bei Schelling nicht
wie zum Beispiel Fichte es in seiner Religionsphilosophie von 1806 bezeichnete, das ,,ewige
Licht“ ist, und es bedarf keiner Vermischung mit dem Tod®!, sondern vielmehr etwas Zeitliches.
Dies impliziert, dass das wahre Leben in der natiirlichen Welt werdend und sterblich ist: ,,Jedes
organische Individuum ist als ein Gewordenes [...].“ (I, 7, 346) Somit unterscheidet sich der
Lebensbegriff von dem der anderen Idealisten dadurch, dass er allein durch das ,,handelnde
Ich* oder den ,Verstand“ unvollstindig ist, sondern durch die ,,unverniinftigen” oder
,blinden Anteile ergidnzt werden muss. Die organischen natiirlichen Lebewesen sind seelisch.

Der hochste Ausdruck der Seele ist der Geist®?. Der Geist ist ein Zusammenfallen von
Verstand (dem Willen im Willen) und der Sehnsucht (dem Willen ohne Verstand). Der Verstand
manifestiert sich als eine Scheidungskraft, die die in Sehnsucht liegenden gemischten Kréfte
voneinander trennt. Aber unter den Kriften gibt es einen Mittelpunkt, der nachher alle
,zusammenhingende[n] aber nicht einheitliche[n]* Kridfte zum Verbund bringt: Das lebendige
Band ist nichts anderes als die Seele. Im Geiste sind die zwei Prinzipien in Einheit geblieben.
Und der Geist als ein hoheres Erkenntnisvermdgen ist dazu fahig, das Zusammenbestehen der
Prinzipien in der Einheit in Bewusstsein zu fassen. Man kann somit sagen, dass im Geiste die
Seele und der Geist auf lebendige Weise identisch bleiben sollen (vgl. I, 7, 364).

Auf der einen Seite ist der sich offenbarende Geist schon Gott als actu existierend (vgl. I,
7, 364), auf der anderen Seite hat der Mensch und haben andere Naturwesen auch zwei
Prinzipien in sich. Es scheint, dass sich der menschliche Geist als das héhere Band zwischen
den beiden Elementen kaum von anderen Naturseelen oder Gott abgrenzen ldsst. Doch wenn
der Mensch, das tibrige Naturleben und sogar Gott denselben Ursprung haben, ndamlich die
Dynamik zwischen zwei Prinzipien, worin liegt dann die Besonderheit des Menschen? Gibt es
eine spezifische Eigenart, die ihn von anderen Wesen abhebt, oder besteht letztlich gar keine
Differenz? Ist der Mensch in Bezug auf den Geist mit Gott vergleichbar? Die Besonderheit des

Menschen als seelischer Organismus liegt in der Trennbarkeit der zwei Prinzipien im Menschen.

8l Vgl. Fichte, Anweisung zum seligen Leben, ,,Es kann keinen reinen Tod geben, noch eine reine Unseligkeit;

[...] nur das wahrhaftige Sein und Leben vermag da zu sein. Darum ist alles unvollkommene Sein lediglich
eine Vermischung des Toten mit dem Lebendigen.” (GA 1, 9, S. 56)

Dass der Geist mit der Seele identisch ist, findet man deutlich in Schellings fritheren Schriften: ,,Geist, als
Princip des Lebens gedacht, heifit Seele.“ (I, 2, 51) Aber im Jahr 1809 ist Geist nur eine Ausdrucksweise der
Seelen, die stufenweise in allen Lebewesen vorhanden sind. Aber in seiner spéten Philosophie der
Mythologie grenzt Schelling den Begriff Seele von Geist ab. Seele wird als ,,Ursache des Seyns zu
sein“ verstanden, wihrend der Geist ,,das von dem Seyenden (Materiellen) sich losreilen Kénnende oder
wirklich losgerissene® (I, 1, 402). Schelling fiigt hinzu, dass die Wissenschaft ,,nicht ein Werk der Seele,
sondern des Geistes* sei (I, 1, 402).

62

87



2.3.5. Die Trennbarkeit der Prinzipien und die Selbstheit im Menschen

Jedes Wesen ,.hat ein doppeltes Prinzip in sich, das jedoch ,,im Grunde nur Ein und das ndmlich
ist“ (I, 7, 362). Es ist unbestreitbar, dass der Mensch als Organismus bestimmte Gemein-
samkeiten mit Gott und anderen Naturwesen wie Tieren oder Pflanzen aufweist. Wir ziehen
jetzt nur drei Arten von Seelen in Betracht, die zur Handlung féhig sind: den hochsten Geist als
Gott, den Menschen und die iibrigen organischen Lebensformen, insbesondere die Tiere.

Gott ist zweifellos ein Geist, der die beiden Prinzipien bereits in Harmonie vereint und in
Freiheit als actus existiert. Die gottliche Freiheit bedeutet nicht die Unterdriickung der dunklen
oder egoistischen Seite. Der Geist verwirklicht die ihm im Grunde innewohnende Sehnsucht,
bringt jedoch zugleich diese Verwirklichung mit dem Verstand in Einklang.

Vergleicht man den Menschen mit Gott, so 1dsst sich anerkennen, dass zwischen beiden eine
gewisse Ahnlichkeit besteht — ja, dass sie in gewisser Hinsicht sogar identisch erscheinen. Denn
der Mensch tragt auch zwei Prinzipien in sich, und die Menschwerdung vollzieht sich nichts
anderes als durch die Harmonisierung dieser beiden Prinzipien sowie durch die Erhebung des
dunklen Prinzips ins Licht. Durch die Schopfung entsteht somit in Gott eine reflektive
Vorstellung, in der er den Menschen als sein ,,Ebenbild* erblickt (vgl. I, 7, 360). In diesem
Sinne lésst sich sagen, dass Gott durch die Formulierung des Menschenbildes erstmals sein
eigenes wahres Bild festhilt. Der Mensch ist am &hnlichsten mit Gott.

Umgekehrt kann der Mensch aufgrund seines Geistes sich selbst auch als ein
,gottdhnliches* Wesen verstehen und sich im Universum eine Stellung zuschreiben, die der
Gottes gleicht. Doch gerade hierin liegt die Gefahr einer falschen Selbstbestimmung: die
Selbstvergdtterung, da sich der Mensch in Wahrheit toto genere von Gott unterscheidet. Obwohl
der Mensch, dhnlich wie Gott, zwei Prinzipien in sich hat, bleiben sie nicht notwendig eine
Einheit. Vielmehr sind sie im Menschen trennbar. Die Trennbarkeit der Prinzipien deutet aber
darauf hin, dass sie auch ein unstabiles Band haben. Dieses Band als der menschliche Geist
erlaubt nur, dass der Mensch seinen Geist als Selbstheit erfdhrt und sich zugleich auch als
Freiheit begreift. Das heifit, was in Gott notwendigerweise in Einem verbunden ist, ist beim
Menschen frei. Doch diese Freiheit stellt lediglich eine instabile Verbindung dar. Gerade in
dieser unstabilen Verbindung hat der Mensch immer die Tendenz, sich zum Gott zu erheben,
und seine Selbstheit als den hochsten Geist zu erkennen. Gerade in der Trennbarkeit beider

Prinzipien griindet die Moglichkeit von Gut und Bose (Vgl. I, 7, 364). Oder mit anderen

88



Wortern: Der Mensch ist ein solches Wesen, dass er die Moglichkeit zum Bosen ontologisch in
sich erhalt.

Die Sonderbarkeit des Menschen ist nun deutlicher geworden: Vergleicht man den
Menschen mit den Tieren, so zeigt sich, dass Tiere zwar eine lebendige Seele besitzen, jedoch
keinen Geist als hoheres, bewusstes Bindeglied zwischen den Prinzipien zur Verfiigung haben.
Ihre Sehnsucht ist blind, folgt also festen Naturgesetzen. Sie verfiigen weder liber Bewusstsein
noch tiber die Féhigkeit, sich selbst als Tiere zu erkennen. Die Handlungen von Tieren werden
zwar auch durch einen blinden Willen betrieben, konnen aber nicht {iber die blinde Harmonie
hinausgehen. Die Animalitét der Tiere ist keine Bosheit. Daher sind sie weder moralisch noch
unmoralisch, sondern vielmehr amoralisch.

Die Trennbarkeit der Prinzipien impliziert, dass der ewige Geist, der bei Gott untrennbar
sei, beim Menschen nur eine Selbstheit sein kann. Mit anderen Worten manifestiert sich der
menschliche Geist als Selbstheit, die zwei nicht notwendigerweise in Eins bleibende Willen in
sich hat: ndmlich den Partikularwillen und den Universalwillen (vgl. I, 7, 364). Der menschliche
Geist bleibt immer in Schwankung zwischen der Erhebung des Partikularwillens iiber den
Universalwillen und der Vereinigung des Partikularwillens mit dem Universalwillen. Beim
ersten Fall bzw. der Umkehrung der Prinzipien ist die ZerreiBung des Bandes, die den Menschen
sowohl von Gott als auch abtrennen kann. So fasst Schelling mit Zitierung von Franz Baader

zuSsammen:

Nie kann das Tier aus der Einheit heraustreten, anstatt dal3 der Mensch das ewige Band der
Krifte willkiirlich zerreilen kann. Daher Fr. Baader mit Recht sagt, es wire zu wiinschen, daf3
die Verderbtheit im Menschen nur bis zur Tierwerdung ginge; leider aber konne der Mensch

nur unter oder liber dem Tiere stehen. (I, 7, 372)

Zusammenfassend hat der Mensch die Geistfdhigkeit dhnlich wie Gott, ndmlich mit
Bewusstsein die zwei Prinzipien auf organische Weise in sich zu haben. Aber die Trennbarkeit
der Prinzipien bringt dem Menschen nur die Selbstheit, die seinen eigenen Partikularwillen
iiberschdtzen und sich als Universalwillen verkennen konnte. Gott ist die dynamische Einheit
der zwei Prinzipien und hat einen stabilen Verband. Der Mensch hat die Moglichkeit und die
Fahigkeit, das Band in sich zu zerreilen. Aber Tiere sind nur organisch, kommen nie aus ihrer
Einheit heraus. Die Tiere haben kein Zentrum. In diesem Sinne ist der Mensch als das einzige

Wesen in der Lage, mit Bewusstsein seine Sonderstellung zwischen Gott und Tieren zu

&9



erkennen®’. Diese Erkenntnisse sind weiterhin die Basis der menschlichen Freiheit sowie die

folgende positive Umkehrung der Prinzipien als die Quelle des Bosen.

2.3.6. Die aktivierte Selbstheit im menschlichen Geist und das Bose als

geistige Positivitit

Der Mensch trigt stets die Moglichkeit des Bosen in sich. Der lebendige Freiheitsbegriff besteht
gerade darin, sowohl die Mdoglichkeit des Guten als auch die des Bosen in sich zu tragen. Wie
zu Beginn dieses Kapitels erwéhnt wurde, geht es hier um ein Freiheitsgefiihl als Tatsache. Die
Moglichkeiten wurzeln in der Trennbarkeit der Prinzipien im menschlichen Geist, der sich als
Band zwischen beiden erkennt, aber dazu neigt, seinen Egoismus zum Universalwillen zu
erheben. Hinsichtlich der Grundziige des Bosen sind folgende Aspekte zu beriicksichtigen.

Zuerst besitzt das Bose eine eigene Realitit. Es ist kein Mangel oder weniger
Vollkommenes, sondern eine titige Positivitdt. Der Hauptvertreter, mit dem Schelling sich hier
auseinandersetzt, ist Leibniz, da er die Positivitit des Bosen negiert und es auf die
Unvollkommenheit der Kreatur zuriickfiihrt. Leibniz erklart den Ursprung des Bdsen durch
zwei gottliche Prinzipien: Verstand und Wille. Der gottliche Verstand stellt alle Mdglichkeiten
vor, auch das Bose, wihrend der gottliche Wille das Beste wiéhlt, was auch die Zulassung des
Ubels einschlieBt®*,

Leibniz sieht das Bdse als bloBe ,,Privation” (Mangel an Gutem), dhnlich wie Kélte als
Mangel an Wérme. Diese Privatio-boni-Theorie erklirt das Bose als etwas blo3 Negatives ohne
eigene Wirkkraft. Schelling kritisiert diese Sichtweise, da das Bdse in der Erfahrung als etwas

Wirkliches erscheint. Selbst als Negation bedarf das Bose eines Positiven, an dem es sich zeigen

8 Vgl. auch Peetz, Siegbert: Die Freiheit im Wissen: Eine Untersuchung zu Schellings Konzept der Rationalitdt,

Frankfurt am Main: 1995, S.130f. Peetz stimmt Michael Theunissen zu, dass der neue Zugang zum
Freiheitsproblem als eine Revidierung des idealen Idealismus ein ,,anthropologischer Ansatz* sei. Peetz fligt
hinzu, dass der neue Ansatz nur insoweit anthropologisch ist, ,,als der Mensch das einzige (uns bekannte)
Wesen ist, das ein bewulites Verhdltnis zum Absoluten hat“. Dies macht auch die ,ausgezeichnete
Stellung™ als das andere Absolute aus.

Laut Hennigfeld kann diese Unterscheidung zwischen Verstand und Wille als Vorldufer von Schellings
Differenzierung zwischen Grund und Existenz gesehen werden. Hennigfeld, Jochem: . W. J. Schellings
., Uber das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhéngenden Gegenstiinde “, Darmstadt:
2001, S. 81.

64

90



kann. Daher kann nach Schelling das Bose nicht nur als Mangel verstanden werden, sondern
muss in einem positiven Prinzip begriindet sein.

Der Grund des Bosen liegt nicht im Willen zum Bosen, da sich alle Willensakte auf den
gottlichen Verstand zuriickfiihren lassen, welcher jedoch das Bose keineswegs will. Das Bose
kann nur durch den ,,Mangel an Wille zum Guten* (Privation) begriindet werden. Die Kreatur
kann bose sein, weil ihr der Wille zum Guten fehlt und sie deswegen nicht vollkommen ist. Das
Bose kann darauthin nur an die Stelle des Verstandes bzw. der idealen Ursache gesetzt werden.

Gegen diese Erkldrungsweise erwidert Schelling, dass der Verstand nach Leibniz etwas
geworden ist, an dem Gott so leidet, dass das Bdse auf etwas blof3 Passives, die Einschrinkung,
den Mangel oder die Beraubung zuriickgefiihrt werden muss (I, 7, 368). Der Mensch erweist
sich nach Schelling als die einzige Kreatur, die eine Féhigkeit zum Bdsen zeigen kann, und gilt
keineswegs als die limitierteste, sondern als ,,die vollkommenste aller sichtbaren Kreaturen* (I,
7, 368). Wie in der christlichen Ansicht erscheint der Teufel nach Schelling keineswegs als die
limitierteste, sondern die illimitierteste Kreatur. Im metaphysischen Sinn ist die
Unvollkommenheit nicht der Charakter des Bosen (I, 7, 368), weil sich das Bdse ins Zentrum
und Urwillen erheben kann. Der Ursprung des Bosen muss also ,,nicht nur in etwas Positivem
iiberhaupt, sondern eher in dem hochsten Positiven liegen* (I, 7, 369).

Zweitens ist das Bose flir Kant auf die sinnliche Neigung zuriickzufiihren. Die Freiheit
besteht in der ,,bloen Herrschaft des intelligenten Prinzips iiber die sinnlicheren Begierden und
Neigungen® (I, 7,371).  Aber fiir Schelling ist die Sinnlichkeit nicht ausreichend, das Bdse zu
erkldren. Das Bose muss sich auf eine geistige Spontanitdt zuriickfiihren lassen. Der einzige
richtige Begriff des Bosen laut Schelling ist eine ,,positiv[e] Verkehrtheit oder Umkehrung der
Prinzipien® (I, 7, 366). Diese Positivitét ist nichts anderes als die aktivierte aber zugleich
abgelassene Selbstheit, die wegen ihrer geistigen Kraft eine absichtliche und bewusste
Umkehrung in sich macht. Das Bose laut Schelling schwankt immer zwischen ,,Sein* und
,Nichtssein®“. Denn das Bose ist auf einer Seite ein Beweis der geistigen Positivitit des
Menschen und hat von daher eine unauthebbare Realitdt. Es ist auf einer anderen Seite wegen
fehlender Verbindung mit dem Universalwillen und der Liebe kaum wahrhaftig.

Wird die Selbstheit im Menschen aktiviert, so erlangt dieser die Freiheit, selbst zu
entscheiden, ob er seine Selbstheit dem Universalwillen unterordnen oder tiber diesen erheben
will. Diese Freiheit impliziert jedoch nicht, dass der Mensch seine Freiheit durch bose
Handlungen bestétigen muss. Vielmehr zeigt sie, dass das Wesen des Menschen nichts anderes
ist als seine eigene Tat. Nur die aktivierte Selbstheit selbst ist keine Bosheit, aber ohne die

erregte Selbstheit gibt es kein Leben mehr (vgl. I, 7, 400). Mit anderen Worten: Der Mensch ist

91



ein freies, selbstbestimmendes Wesen. In Schellings Worten ausgedriickt: ,,[D]as Wesen des
Menschen ist wesentlich seine eigne Tat.“ (I, 7, 385) Im Folgenden wird diese These weiter

ausgefiihrt.

2.3.7. Die Individualisierung des Menschen

Die Erkldrung des Begriffs vom Bosen erklart zwar nur die Moglichkeit des Bosen, aber bringt
schon die geistige Positivitit des Menschen zum Ausdruck, die untrennbar mit der
menschlichen Freiheit verbunden ist. Die Verteidigung unserer Freiheit bzw. des freien Willens
stiitzt sich bei Schelling gerade auf die Annahme, dass der Mensch als ein geistiges Lebewesen
zu begreifen ist. Der Begriff des menschlichen Geistes muss immer mit dem Begriff der Freiheit
einhergehen. Die unstabile duale Struktur des menschlichen Geistes schon die ontologische
Waurzel fiir die Entstehung des Bdsen enthélt. Daraus folgt allerdings nicht zwangsléufig, dass
die menschliche Freiheit durch die Wirklichkeit des Bosen bestétigt wird. Es ist auch falsch zu
sagen, dass der Vollzug der menschlichen Freiheit in der Verwirklichung des Bosen bestehe®,
denn die menschliche Freiheit besteht genau darin, die ,,Nichtnotwendigkeit zum etwas* zu
vermeiden. Der Mensch muss immer die Moglichkeit zur Selbstbestimmung haben. Der
urspriingliche Zustand der Freiheit soll eine ,,Unentschiedenheit” sein. Der Mensch wird nach
seiner Geburt zundchst in die bloBe Freiheit hineingeworfen: ,,Der Mensch ist in der
urspriinglichen Schopfung, wie gezeigt, ein unentschiedenes Wesen.* (I, 7, 386)

Nun ist es klar, dass die Moglichkeit des Bdsen nicht mit dessen Wirklichkeit
gleichzusetzen ist. Angesichts des nicht aktualisierten Bdsen, also seiner bloen Mdglichkeit,
stellt sich die Frage: Kann der Mensch jedoch in seiner Unentschiedenheit verharren, ohne je
daraus hervorzutreten? Dagegen argumentiert Schelling aus einer geschichtlichen
Erfahrungsperspektive, dass die Wirklichkeit des Bosen nicht lediglich ein Phdnomen im
einzelnen Menschen sei, sondern sich massiv in der Geschichte offenbare. Dies deutet darauf

hin, dass die gesamte Menschheit urspriinglich eine Neigung oder einen natiirlichen Hang (vgl.

%  Das Bose als ,tragischen Freiheitsvollzug® zu verstehen, ist dem Text Schellings nicht komplett

widerspriichlich, aber nicht ganz richtig. Vgl. zum Beispiel Egloff, Lisa: Das Bése als Vollzug menschlicher
Freiheit, Die Neuausrichtung idealistischer Systemphilosophie in Schellings Freiheitsschrift, Berlin/Boston:
2016, S. 125.

92



I, 7, 381) zum Bdsen in sich zu haben scheint und den Hang zur Bosheit im Verlauf der
Geschichte verwirklicht hat. Folglich hat die Menschheit ihren unschuldigen Urzustand bereits
verlassen. Es ldsst sich auch anders fragen, warum die ganzen Menschen die Entscheidung zum
Bosen getroffen habe. Indes ist die Wirklichwerdung des Bdsen die groBBte Frage geworden:
,Aber die Moglichkeit schlieft noch nicht die Wirklichkeit ein, und diese eigentlich ist der
grofite Gegenstand der Frage.“ (vgl. I, 7, 373)

Und zwar ist zu erkldren nicht etwa, wie das Bose nur im einzelnen Menschen wirklich werde,
sondern seine universelle Wirksamkeit, oder wie es als ein unverkennbar allgemeines, mit dem
Guten iiberall im Kampf liegendes Prinzip aus der Schopfung habe hervorbrechen kénnen. (1,
7,373)

Dass die Menschheit schon einen ,,Abfall”“ oder eine ,,Urstinde* hatte, kann zwar beweisen,
dass die Menschheit nicht im Urzustand verweilen kann und sogar bereits eine Wahl zum Bdsen
getroffen hat, reicht aber noch nicht aus, um zu rechtfertigen, dass der einzelne Mensch eine
,Entscheidung® treffen muss. Die erste Frage lautet: Warum muss der Mensch eine
Entscheidung treffen? Ontologisch gesehen gibt es kein Menschsein ohne ,,Wollen zum etwas*.
Der Mensch kann nicht ein Seiendes werden, ohne selbst zum Etwas zu wollen oder sich selbst
als Etwas zu setzen. (Es gibt kein Sein vor dem Willen. Vgl. I, 7, 388). Ein Nichtswollendes ist
ein Nichtssein. Dass die menschliche Freiheit den Menschen apriorisch bestimmt, fordert
weiterhin, dass der Mensch durch eine Wahl sein eignes Sein zu verwirklichen und
aposteriorisch sein Wesen auszumachen hat, auch wenn es nun selbstwiderspriichlich erscheint,
dass die Entscheidung zum Guten oder Bdsen als Vollzug der menschlichen Freiheit die Freiheit
selbst wieder aufhebt.

Bedeutet dies, dass der Mensch nur dann absolute Freiheit besitzt, wenn er alle moglichen
Entscheidungen in sich behalten kann?%¢ Aus der Perspektive Gottes ist das Bose fiir seine
Selbstoffenbarung und Selbstverwirklichung sowohl notwendig als auch unvermeidlich. Gott
als das hochste Gute, und die ewige Liebe kann seine Vollkommenheit nur in seinem Gegensatz
nidmlich Bosen und Hass offenbaren. Aus der gottlichen Perspektiv erscheint der Menschen
lediglich als ein Werkzeug um der Offenbarung willen.

Die Instrumentalisierung des Bosen um der gottlichen Offenbarung willen erweist sich auch
als unzureichend, um die Vereinbarkeit zwischen der Wirklichkeit des Bdsen und der

menschlichen Freiheit liberzeugend zu erkldren. Denn daraus wiirde folgen, dass der Mensch

% Wie zum Beispiel spiter in Initia Philosophia Universa. Erlanger Vorlesungen WS 1802/21 beschreibt

Schelling die ,,ewige Freiheit* bzw. das Prinzip der Philosophie als das lautere Kdnnen, welches ein nichts
Wollendes, und keine Wirkung iibt. (AA 1L, 10, 2, S. 621, 622f., AATI 10, 1, 269)
93



aus gottlichem Auftrag bose handeln miisste, als wire jede bose Tat letztlich eine Aufforderung
Gottes und diene lediglich einem egoistischen Zweck der gottlichen Selbstoffenbarung. Eine
andere Aporie aus diesem Offenbarung-Schema liegt darin, dass Gott auch dadurch
depotenziert wird, weil Gott auch das menschliche Bose braucht, um vollkommen zu werden.
Aber diese Konzeption bringt auch andere Aporien mit sich: Falls das Bose nur fiir die
Offenbarung des Guten vollzogen wiirde, in welchem Sinne ist das Bose noch an sich bose?%’
Falls das Bose nicht mehr eine intelligente Tat des Menschen selbst, sondern nur ein Spiel ist,
welches von Gott eingerichtet wurde, gerdt man wieder in das Theodizee-Dilemma: Gott muss
der Urheber des Bosen sein (vgl. I, 7, 394). Dies bleibt jetzt dahingestellt und wird an spéterer
Stelle wieder in Angriff genommen.

Warum hat der Mensch die Entscheidung getroffen, bose zu sein? Zur Beantwortung dieser
Frage ist sie von der Frage nach der universellen Wirksamkeit des Bosen abzugrenzen. Das
heiflt, bei der Erkldrung des Bosen darf man den einzelnen Menschen nicht mit dem Menschen
als Gattung verwechseln. Wenn jeder Mensch zuerst als unbestimmte Einzelheit betrachtet wird,
ist die Frage nach dem Entscheidungsgrund zum Bosen immer giiltig. Es ist wichtig, diesen
Sachverhalt zu betonen, denn mit Blick auf die Geschichte der Menschheit mag das Bose als
Instrument der Offenbarung Gottes erscheinen. Dabei ist es aber nicht Gott, der das Bose
hervorrufen mochte, sondern es sind jeweils die Menschen, die sich dazu entscheiden.

Schelling wendet sich zunichst gegen die Auffassung, dass Freiheit lediglich in der
Wahlfreiheit besteht, als ob es keine Unterschiede zwischen den moglichen Entscheidungen
gibe®. Sonst wiirde nur eine Gleichgiiltigkeit zwischen Gut und Bose herrschen. In der
Wahlfreiheit gibt es keine Willensfreiheit, sondern nur empirische Willkiir, in der nur aus einer
Unwissenheit die Entscheidung getroffen wird. Zweitens wendet er sich auch dagegen, dass die

Wahl zwischen Gutem und Bésem durch eine zuféllige Handlung gemacht wurde. Darunter ist

7 Die These, dass das Bose letzlich auch das Gute (felix culpa) ist, wird zum Beispiel von B. Irenborn begriindet.

Vgl. Irlenborn, Bernd: ,, Das Gute ist das Bése “, Die Depotenzierung des Bosen in Schellings Freiheitsschrift
vor dem Hintergrund der abendldindischen Privationslehre, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte, 2000 Vol. 42,
S. 155-178, hier S. 156: ,,Denn erst dadurch wird offenkundig, warum das Bose am Ende der Freiheitsschrift
im Sinne einer felix culpa gedeutet werden kann.” Es ist zwar richtig, dass Schelling davon ausgeht, dass das
Bose durch die Liebe Gottes tiberwunden wird, doch sollte man beachten, dass das Bose nicht innerhalb eines
transzendental-metaphysischen Systems, wie etwa bei Leibniz, sondern im Rahmen einer geschichtlichen
Entwicklung betrachtet werden muss, die sich in drei Phasen vollzieht. In diesen unterschiedlichen Phasen
erscheint das Bose zuerst als Potenzialitdt, danach als Realitdt und schlielich als Unwirklichkeit. In einer
geschichtlichen Philosophie bleibt das Bose auch im Werden. Das heifit, man kann nicht versuchen, ein
transzendentales Wesen einmal dem Bdsen zuzuschreiben. Dies wird im spiteren Abschnitt wieder
aufgenommen.

Wenn Gabriel fiir die geistige Freiheit pladiert, zeigt er eine dhnliche Meinung wie Schelling ndmlich, dass
das Wesen des Menschen sein Geist sei, der wiederum wesentlich die Freiheit bzw. der freie Wille sei.
Zusétzlich hat er betont, dass die geistige Freiheit keineswegs Wahlmdglichkeiten zwischen Produkten in der
Konsumgesellschaft. Vgl. Gabriel, Markus: Das Ich ist nicht Gehirn, Berlin: 2023, S. 28.

94

68



Epikurs zu zitieren, dessen Theorie der Atomabweichung besagt, dass Atome spontan von ihrer
Bahn abweichen, um Freiheit und Zufall in der Natur sowie den freien Willen zu ermoglichen
(vgl. I, 7, 383). Aber die Freiheit ist nie in der Zufilligkeit zu retten. Denn der Mensch ist ein
geistiges Wesen. Sein freier Wille, zwischen Gutem und Bdsem mit Wissen von beiden zu
wihlen, wird je nach der gewollten Handlung sein Wesen ausmachen.

Drittens aber am wichtigsten, ist zu fragen, ob das Bose als tief verwurzeltes geschichtliches
Phénomen die natiirliche Neigung des Menschen zum Bosen offenbart. Das bedeutet, dass der
Mensch, obwohl er scheinbar zwischen zwei Optionen wiéhlen kann, letztlich zum Bdsen
pradeterminiert ist. Mit diesem Gedanken einer Pradetermination hat sich Schelling jedoch nur
indirekt auseinandergesetzt, indem er auf Kants Konzept des radikalen Bosen Bezug nahm (I,
7 383).

Kant befiirwortet die These: ,,Der Mensch ist von Natur bose*“®?. Mit dieser These meint er
jedoch nicht, dass die Bosheit zum Gattungsbegrift gehort. Das heifit, jeder einzelne Mensch
trifft die Entscheidung zum Bosen nur unter der Bedingung, sich des Moralgesetzes bewusst zu
sein, denn nur dann kann er fiir eine Handlung auch verantwortlich sein, das heif}it, seine
Zurechnungsfahigkeit beweisen. Das Bose ist fiir Kant keine zuféllige Handlung, sondern eine
bewusste Wahl, die den freien Willen und die moralische Verantwortung des Individuums
betrifft. Im Einklang mit Kant ist Schelling auch der Meinung, dass man keinen Geist
voraussetzen diirfe, einen Geist, der ,,den Menschen zum Abfall sollizitierte™ (I, 7, 375). Das
heiflt, man kann seine bose Handlung nicht dem anderen anlasten. Es ist ebenso undenkbar,
dass es ein transzendentes bdses Prinzip oder eine bose Idee gébe, die anfianglich in der
Schopfung wurzelt und den Menschen verdirbt. ,,Das anfingliche Grundwesen kann nie an sich
bose sein, da in ihm keine Zweiheit der Prinzipien ist.“ (I, 7, 375) Anders als im Jahr 1804, wo
der Mensch einen grundlosen ewiger Abfall vom Guten darstellt, soll der Abfall nun durch den
Menschen selbst und seine eigene ontologische Bestimmung erklért werden.

Die Erklarung der Wirklichkeit ldsst sich auf den ,Grund‘ und seine unvordenkliche
,Brregung® und sein Erwachen zuriickfiihren. Der Mensch ist Gott am dhnlichsten, abgesehen
von einem Unterschied: Das Band zwischen Grund und Liebe, welches in Gott notwendig ist,
ist im Menschen fei. In der Freiheit erfahrt der Mensch den Gipfel des Lebens und sein
Eigenwille wird durch den fiir-sich-Grund erweckt. Im Grundwillen oder Eigenwillen verbirgt
sich die egoistische Sehnsucht, sich selbst vom wahren Zentrum zu entfernen, um eine

triigerische Selbstzentralitit zu etablieren, die in Wahrheit lediglich an der Peripherie existiert.

8 Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der blofSen Vernunfi, herausgegeben von Betinna

Stangneth, Hamburg: 2017, S. 39 (B26).
95



Die vermeintliche Selbstzentralitit erscheint zwar als ein natiirlicher Hang zum Bdsen, beweist
aber vielmehr, dass die bose Entscheidung eine egoistische Handlung mit Spontanitit des
Menschen ist. Das heift, die Wirklichkeit des Bdsen ist gewollt vom Menschen selbst, und die
Kantische Frage nach dem Wesen des Menschen wird bei Schelling so beantwortet: ,,[D]as
Wesen des Menschen ist wesentlich seine eigne Tat®. (I, 7, 385)

Dies ist allerdings nicht gleichbedeutend mit dem Existenzialismus: Der Mensch wird in
eine sinnlose und absurde Welt hineingeworfen, wo er die Freiheit genief3t, sein eigenes Wesen
zu bestimmen.”® Das Bose bleibt ,,immer die eigene Wahl des Menschen (I, 7, 382). Fiir
Schelling ist die Selbstbestimmung von Menschen immer eine Bestimmung zwischen Gutem
und Bdsem. Diese Selbstbestimmungsmoglichkeit wird schon in der ontologisch dualen
Struktur begriindet. In der geschichtlichen Welt manifestiert die Ontologie sich als eine Freiheit
jedes Individuums, sein eigenes Wesen zu bestimmen. Das bedeutet, dass der Grundwille im
Menschen zwar seine Selbstheit erweckt, seine Entscheidung zum Bdsen jedoch nicht einfach
als natiirlicher Hang gedeutet werden kann. Erst durch seine Tat bestimmt sich sein Wesen. Am
Ende hebt Schelling den Ausdruck ,,natiirlicher Hang* auf und lehnt Kants Satz ,,Der Mensch

“71 ab, da das Wesen des Menschen in seiner Freiheit wurzelt. In der Freiheit

ist von Natur bose
trifft er eine Entscheidung und trégt die Verantwortung dafiir. Erst durch seine eigene Tat wird
der Mensch als bose oder gut bestimmt. Jeder einzelne Mensch an sich hat keine
pradeterminierte Natur.

Obwohl Schelling bei der Erkldrung der Wirklichkeit des Bosen wieder ,,das formelle
Wesen der Freiheit™ als die Erbe der Idealisten wieder in Angriff genommen hat, bestimmt er
den Menschen anders als die Idealisten wie Kant und Fichte: Der Mensch ist weder eine
transzendentale Selbstbestimmung im Wollen noch eine autonome Selbstgesetzgebung,
sondern er ist eine Selbstbestimmung, in Ibers Worten, zur ,,entweder zur Moralitit oder

Amoralitit*’?

im freien Willen. Es darf hier nicht vergessen werden, dass der Mensch hier kein
Gattungskategorie ist, sondern immer jeder einzelne Mensch gemeint ist. Auf der anderen Seite

lasst sich sagen, dass der Prozess der Individualisierung durch die freie Selbstbestimmung

0 Eine ausfiihrliche Untersuchung zur Freiheitstheorie Stares und Schellings Freiheitstheorie sieht man im

Aufsatz von Gardner, Sebastian: Satre, Schelling and onto-theology, in: Religious Studies 42, 2006, pp. 247-
271. Laut Gardner ist er der Meinung: Sowohl Sartre als auch Schelling vertreten die Auffassung, dass die
Freiheit grundlos sei, die keinen letzten Grund fiir ihre Existenz braucht. Allerdings verankert Schelling die
menschliche Freiheit in der gottlichen Freiheit, wihrend Sartre auf einer radikalen Form der Freiheit besteht,
die sich aus keiner vorgegebenen Quelle ableitet.
Vgl. Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloflen Vernunft, herausgegeben von Betinna
Stangneth, Hamburg: 2017, S. 39 (B26).
Vgl. Iber, Christian: Prinzipien von Personalitdt in Schellings ,, Freiheitsschrift“, in: Alle Persénlichkeit ruht
auf einem dunkeln Grunde ", Schellings Philosophie der Personalitdt, herausgegeben von Thomas Buchheim
und Friedrich Hermanni, Berlin: 2014, S. 119-136, hier 131.

96

71

72



verwirklicht wird. Aber fiir Schelling scheint pessimistisch zu bleiben, und findet, dass die
Tendenz zum Bosen, obwohl sie in den Hénden des Einzelnen liegt, jedoch in der gesamten
Menschheit eine unaufhebbare Tatsache ist, die dann ferner die Angst und Melancholie des

Lebens ausmacht.

2.3.8. Die Angst des Lebens und die Melancholie im Menschen als Gattung

Auch wenn dem einzelnen Menschen kein vorausgesetztes Wesen eine Bestimmung auferlegt,
folgt daraus nicht, dass der menschliche Geist in der ganzen Menschheit nicht unter einem
besonderen ontologischen Status steht, ebensowenig folgt, dass der Mensch in Ermangelung
eines konkreten umfassenden Wesens wiederum keinen Zweck innerhalb der Schopfung habe.
In der Dynamik der zwei Prinzipien hat Schelling ,.die Angst des Lebens* als etwas permanent
oder besser mit Axel Hutters Bezug auf den alten Schelling als ,,unvordenklich“’® bestimmit.
Dass die Angst als unvordenklich zu betrachten, heiflt, sie bestimmt am Anfang vor der Zeit

bereits den ontologischen Status.

Die Angst des Lebens selbst treibt den Menschen aus dem Centrum, in das er erschaffen worden:
denn dieses als das lauterste Wesen alles Willens ist fiir jeden besonderen Willen verzehrendes
Feuer; um in ihm leben zu kénnen, mufl der Mensch aller Eigenheit absterben, weshalb es ein
fast notwendiger Versuch ist, aus diesem in die Peripherie herauszutreten, um da eine Ruhe

seiner Selbstheit zu suchen. (I, 7, 381)

Die Angst des Lebens fiir Schelling bedeutet nicht ein empirisches psychologisches Gefiihl,
sondern eine unvordenkliche ontologische Unruhe, sich von dem Grund zu befreien, um ein
eigenes Zentrum zu schaffen. Die Angst des Lebens ist die Angst, die nicht in der Lage ist, sich
selbst nicht zum Aktus zu bringen. Auf einer ontologischen Ebene ist die Angst angesichts des
im Grunde verborgenen Eigenwillens, sich selbst nicht verwirklichen zu kénnen. Da die Angst

ontologisch bestimmt ist, ist sie allem Leben vorausgehend und unbezwingbar. Sie kann nur

73 Hutter, Axel: Das Unvordenkliche der menschlichen Freiheit, Zur Deutung der Angst bei Schelling und

Kierkegaard, in: Kierkegaards und Schelling, Freiheit, Angst und Wirklichkeit, herausgegeben von Jochem
Hennigfeld und Jon Stewart, Berlin, New York: 2003, S. 117-132. ,,Zum philosophischen Terminus wird das
,unvordenkliche® beim spéteren Schelling, fiir den die Philosophie von dem ,,an sich Unvordenklichen u.
Ersten* ausgeht, d.h. von dem, ,was wirklich Anfang ist‘. S. 118.

97



durch den Vollzug der menschlichen Freiheit als Entscheidung zum Bdsen voriibergehend in
der menschlichen Erfahrung zur Ruhe gebracht werden. Da die Verwirklichung des eigenen
Lebens im Bosen nur ein Scheinleben ist, ist die Angst immer auf eine unvordenkliche Weise
da, die die Selbstheit des Menschen erregt. Wegen der Angst des Lebens wurde der Abfall von
dem Menschen mit Bewusstsein geschafft, bleibt aber letztlich in der ganzen Menschheit
unvermeidbar. Auf der einen Seite hat der Mensch die Freiheit, sein eigenes Wesen zu
bestimmen, auf der anderen Seite ist die ganze Menschheit aber notwendig, bose zu sein.

Die Angst des Lebens kommt spiter auch im Weltalter als Grundempfindung vor, die sich
mit Verzweiflung verkniipft. Das heifit nicht nur, dass der Mensch eine primédre Empfindung
von Angst im Leben hat, sondern auch, dass der Mensch durch die Empfindung des Grundes
die Angst unvordenklich hat. Aufgrund der Angst und des damit hingenden Schicksals des
Menschen sind Bosheit, ein anderes unvordenkliches Gefiihl, bzw. Melancholie und Traurigkeit

von grof3er Bedeutung.

Dies ist die allem endlichen Leben anklebende Traurigkeit: und wenn auch in Gott eine
wenigstens beziehungsweise unabhingige Bedingung ist, so ist in ihm selber ein Quell der
Traurigkeit, die aber nie zur Wirklichkeit kommt, sondern nur zur ewigen Freude der
Uberwindung dient. Daher der Schleier der Schwermut, der iiber die ganze Natur ausgebreitet
1st, die tiefe unzerstorliche Melancholie alles Lebens. Freude mull Leid haben, Leid in Freude

verklart werden. (I, 7, 399)

Die Melancholie und die Traurigkeit sind zwei grundsétzliche Gefiihle, die Gott auch fiir
unvermeidbar sind. Gott selbst, weil er immer einen ,,unabhingigen Grund* in sich hat, kann
auch nicht an sich ewig vollkommen oder Liebe sein. Gott selbst enthdlt eine Quelle der
Traurigkeit, die im Grunde verborgen bleibt und fiir ihn nicht verwirklicht werden muss, da
iiberhaupt in Gott selbst alles nur relatives Nichtseiendes ist. Sie muss allerdings bei allen
endlichen Wesen présent sein, um damit ruft sie die Verkldrung der Liebe hervor.’

Deswegen ist die Traurigkeit fiir die endlichen Wesen insbesondere den Menschen
unausweichlich und unzerstorbar. Die Melancholie und die Traurigkeit sind iiberhaupt die zwei
grundsétzlichen Gefiihle, die die Endlichkeit alles Lebens verkorpern. Die Endlichkeit des
Menschen besteht eben darin, dass er zwar mit Wissen und Bewusstsein die Wahl zwischen

Bosen oder Gutem trifft, der tiefere Grund der Entscheidung aber in seiner Natur der geistigen

" Irlenborn, Bernd: ,, Das Gute ist das Bose*, Die Depotenzierung des Bosen in Schellings Freiheitsschrift vor

dem Hintergrund der abendlindischen Privationslehre, in: Archiv flir Begriffsgeschichte, 2000, Vol. 42
(2000), S.155-178. ,,Er beschreibt es als ein relativ Nichtseiendes, das ein voriibergehende Positivitit aus dem
Grund besitzt, um eine Genese, hier eine Gotteswerdung, voranzubringen. hier S. 161.

98



Struktur liegt, von der aus er der Tendenz zum Bosen nie entkommen kann. Er muss zwar nicht
zwangsliufig bése Handlungen anstreben, doch stets versucht er zumindest, diese Neigung und
bdse Natur zu liberwinden, um sich selbst zur Verkldarung zu erheben. Dass die Liebe nur durch
Kampf erlangt werden kann, erzeugt im Grunde eine unvordenkliche, aber nicht undenkbare
Melancholie fiir den Menschen. Das bedeutet, dass Melancholie zwar keine positive
Wirklichkeit ist, die dem Menschen empirisch fassbar wére; sie bleibt aber immer nur im Grund,
um die Hervorbringung des Lichts und der Erlésung zu erlangen. Die Melancholie wird jedoch
durch die Offenbarung der Freude im Menschen aposteriori empfunden. Man kann sagen, dass
der Mensch ontologisch durch Melancholie bestimmt ist. Seine Bestimmung ist nicht, Liebe zu
suchen, sondern durch die Uberwindung der prideterminierten Traurigkeit erst Liebe zu rufen.

Es ist bemerkenswert, dass die Traurigkeit und Melancholie auch wie Angst keine
psychologischen Begriffe sind, die aber allen endlichen Wesen unvordenklich anhaften, weil
ihre Seelen der zuvor beschriebenen dualen ontologischen Struktur unterliegen. Das heif3t, nicht
nur Menschen, sondern auch Tiere und Pflanzen miissen den &hnlichen Prozess der
Uberwindung erfahren, also die Schwermut des Lebens zu erleiden. Aber der Sinn des Lebens
der Tieren und Pflanzen besteht nicht wie bei den Menschen oder Gott in der Sittlichkeit und
ewigen Liebe. In diesem Sinne kann man so zusammenfassen: Die Melancholie und Traurigkeit
in Menschen und Gott sind nicht nur ontologisch von Bedeutung, sondern haben auch einen

sittlichen Sinn, welcher spdter weiter erklart wird.

2.3.9. Der Mensch als Intelligibles und seine Zurechnungsfihigkeit

Die Melancholie jedoch, an der alle Lebewesen teilhaben, prigt das Menschenbild nicht
vollkommen. Der Mensch ist zwar ein endliches, aber zugleich auch ein intelligibles Wesen.
Seine Endlichkeit zeigt sich in der unvermeidbaren Ursiinde, in der der reale Begriff der Freiheit
eine Rolle spielt. Aber Schelling hat den Menschen damit jedoch nicht depotenziert oder mit
den Tieren gleichgesetzt. Vielmehr unterstellt er dem Menschen noch eine transzendentale
sowie von der Zeit unabhidngige Bestimmung als seinen Verstand oder seine Intelligenz. Die
menschliche Intelligenz begriindet die innere Bedingung der empirischen Selbstbestimmung.
Dementsprechend wird die idealistische Freiheit als die von der Zeit unabhéngige

Selbstbestimmtheit apriorisch gegeben.
99



Im Konzept der Intelligenz ist das Echo von Kant und dem Idealismus zu horen, und bezieht
sich urspriinglich auf eine Fahigkeit und Spontanitit, sich vor allen Zeitreihen und ,,auf3er allem
Kausalzusammenhang® (I, 7, 383) eine Kausalitét zu erdffnen. Schelling hat Reinhold schon in
seiner fritheren Schrift zitiert und seine Zustimmung dazu gezeigt: ,,[D]er Mensch ist mir weder
intelligibles Wesen noch Sinnenwesen, sondern beides zugleich, und ich halte ihn auch nur fiir
frei, weil und inwiefern er beides zugleich ist, wiahrend Kant ihn nur, insofern er intelligibles
Wesen ist, fiir frei zu halten scheint.* (I, 1, 442) Schelling ist in der Freiheitsschrift zu einem
Punkt gekommen, wo er den Menschen als ein intelligibles Wesen verneint. In Freiheitsschrift
hat er schon am Anfang die Erfindung des freien Aktes von den Idealisten gelobt, und sich bei
der Erorterung der Wirklichkeit des Bosen auch weiter an die durch Idealisten entdeckte
formelle Freiheit angeschlossen. Die formelle Freiheit als intellektuelle Tathandlung und die
absolute Willensfreiheit reichten zwar nicht, die menschliche Freiheit zu begriinden, aber
zahlen immer zu dem Wesen der Menschen, auch wenn sie noch durch das Vermdégen zum
Bosen erginzt werden muss. Kurz gesagt: Schelling stimmt den Idealisten nicht zu, die
menschliche Freiheit nur durch die Intelligenz als eine absolute Unabhdngigkeit von allen
Sinnen zu fundieren, ist er aber damit einverstanden, dass der Mensch trotzdem noch ein
Intelligibles ist, oder wenigstens ein endliches Intelligibles.

In der Mitte der Freiheitsschrift durch den Riickgriff auf den idealistischen Begriff bzw. die
menschliche Intelligenz zeigt sich die menschliche Handlung auch als eine Weise der
Notwendigkeit, die durch den Menschen selbst verursacht wird (vgl. I, 7, 384). Die spontane
Initiation einer Handlung, entweder das Gute oder das Bose zu verfolgen, ist transzendental, so
dass es ,,[keinen Ubergang] vom absoluten Unbestimmten zum Bestimmten* (I, 7, 384) gibt.
Die transzendentale Intelligenz des Menschen garantiert die menschliche unbedingte
Handlungsfahigkeit, die nicht von der Sinnenwelt abhéngig ist.

Wihrend die Sehnsucht und der Eigenwille im Grunde die menschliche Freiheit erregt,
bringt die Intelligenz des Menschen immer eine hohere Notwendigkeit der Handlung mit sich.
Der Mensch ist eine Identitdt von beiden. Der Mensch ist im Grunde durch seine Handlung
bedingt, die weiter durch freien Willen geprigt werden muss. Nur wenn die Handlung aus dem
intelligiblen Wesen hervorgegangen ist, ist der Handelnde erst dann zurechenbar (vgl. I, 7, 385).
Schelling zufolge wire eine Zurechenbarkeit ohne Intelligenz undenkbar. Denn die
Zurechnungsfahigkeit ist eine Selbstanerkennung und Selbstverantwortung fiir seine eigene
Handlung, die nur aus einer ,,innere Notwendigkeit™ (I, 7, 384) vorangetrieben wird und wieder
von dem Subjekt zueignet werden kann. Die Fihigkeit, eine innere Notwendigkeit fiir sich

anzuschaffen, findet ihre Quelle nur in der Intelligenz, die sich bei Tieren und Pflanzen nicht

100



finden lidsst, die aber auch nicht in der Lage sind, sich zum Guten oder Bdsen zu entscheiden.
Die Intelligenz und Zurechnungsfahigkeit des Menschen haben ihm eine sehr hohe Position im
Universum gebracht und ihm Hoffnung gegeben: Auch wenn er bose sein kann und eine
permanente Melancholie und Angst in sich haben kann, der einzige tiefe Grund dafiir ist nur,

dass er trotz des unstabilen geistigen Bandes stets intelligent ist.

2.3.10. Der Mensch als Person: ,,Alle Personlichkeit ruht auf einem

dunkeln Grunde“’®

Nachdem der Mensch als Wollendes, Selbstheit, Geistigkeit, Selbstbestimmendes und
Intelligibles charakterisiert worden ist, ldsst sich die Konstruktion der Theorie des Menschen
in einem zusammenfassenden Schlusssatz verankern: Der Mensch ist Person und hat eine
Personlichkeit’®. Der Begriff ,,Person zéhlt nicht nur zu den zentralen Konzepten in der
Rekonstruktion von Schellings Anthropologie, sondern wird auch als Schliisselbegriff der
modernen philosophischen Anthropologie’” anerkannt. Laut Buchheim, T., und Hermanni, F.,

genieBt er auBerdem unaufhebbare Anerkennung in der Ethik, Jurisprudenz und Theologie’®.

B1,7,413.

76 Tber C. hat den Begriff der Person von dem der Personlichkeit bei Schelling unterschieden. Fiir Iber bezieht
sich der Begriff der Person eher nur einseitig auf die Rechtsfahigkeit des Menschen bei Kant und Hegel, der
Begriff der Personlichkeit dagegen umfasst ,,den gesamten Umfang seines Menschseins®. Vgl. Iber, Christian:
Prinzipien von Personalitdt in Schellings ,, Freiheitsschrift”, in: Alle Personlichkeit ruht auf einem dunkeln
Grunde®, Schellings Philosophie der Personalitdt, herausgegeben von Thomas Buchheim und Friedrich
Hermanni, Berlin: 2014, S. 119-136, hier 119. Es ist richtig, dass der Begriff der Person bei Schelling aus
dieser Zeit nicht ein Begriff des Rechts ist. Aber in dem Sinne, dass die Personlichkeit mit dem
»lchbewusstsein® verbunden ist, teilt Schelling den gemeinsamen Ausgangspunkt mit Hegel. Allerdings ist es
zu pauschal, die Personlichkeit als das gesamte Menschsein zu identifizieren, auch wenn der als ein Begriff
der Geistphilosophie durch die ontologischen Bestimmung des Menschen gepragt wird. Auf anderer Seite ist
die Person nicht nur ein Menschbegriff, sondern auch ein gottlicher Begriff in bestimmtem Falle. Dies wird
im Folgenden weiter expliziert. Eine kurze Zusammenfassung iiber den Begriff der Person vgl. Sturma, Dieter:
Person und Philosophie der Person, in: Sturma, Dieter (Hrsg.): Person, Philosophiegeschichte — Theoretische
Philosophie — Praktische Philosophie, Paderborn: 2001, S. 11-22.

Es lasst sich zum Beispiel an Schelers Monografie Die Stellung des Menschen im Kosmos, in der er den
Menschen als ,,Person® bezeichnet. Die Person ist ,,das Zentrum des Geistes® (S. 61), der nichts anders als
eine ,,pure Aktualitit” (Ebd.) Die Person des Menschen ist keineswegs eine Substanz. Vielmehr ist sie ,,eine
monarchische Anordnung von Akten, unter denen je einer die Fiithrung und Leitung besitzt™ (S. 84). Die
Personalitit ist ein selbst zentralisiertes Bewusstsein, unter dem alle geistigen Handlungen je nach Prioritat
organisiert werden. Vgl. auch Scheler, Max: Die Stellung des Menschen im Kosmos, mit einer Einleitung und
Anmerkungen, herausgegeben von Wolthart Henckmann, Hamburg: 2018, S. 60, 117, 124.

Buchheim, Thomas und Hermanni, Friedrich: Einleitung, in: ,,Alle Personlichkeit ruht auf einem dunkeln
Grunde®, Schellings Philosophie der Personalitdt, herausgegeben von Thomas Buchheim und Friedrich
Hermanni, Berlin: 2014, S. 7-8, hier S. 8.

71

78

101



Der Begriff ,,Person® taucht bereits in Schellings friiheren Werken auf, in denen er Personalitit
mit der ,,Einheit des Bewusstseins verkniipft, das sich auf das Objekt bezieht und daher nur
beschriankt und bedingt ist. Die Entwicklung der Philosophie fiir den jiingeren Schelling, die
sich im Gegensatz dazu auf das Unendliche ausrichtet, fiihrt notwendigerweise zu einer
Depersonalisierung und findet ihren Gipfel in Gott, der selbst jedoch keine Personalitit
besitzt.”

Anders in der Freiheitsschrift: Dort gilt die Personalitédt nicht nur dem Menschen, sondern
auch Gott als den Gipfel des Geistes. Fiir Gott ist Personlichkeit sogar die ,,Bedingung seiner
Existenz* (I, 7, 403). Das heif3it, die Personalitdt wird neu bestimmt in der Freiheitsschrift.
Schelling betont in der Freiheitsschrift, dass sich sein neues Philosophieprojekt genau durch
den Begriff Personalitit von dem durch die geometrische Notwendigkeit bedingten
Dogmatismus abgrenzen lisst. Und er dullert namentlich, dass der Begriff der Personlichkeit
nichts anders als die ,,zur Geistigkeit erhoben[e] Selbstheit* (I, 7, 370).

Schelling fiigt weiter hinzu, dass die Personlichkeit keineswegs die abgezogenen Begriffe
des Unendlichen und Endlichen ist (vgl. ebd.). Unter dem Unpersdnlichen versteht er den reinen
Idealismus Fichtes und den reinen Realismus Spinozas (vgl. I, 7, 395), wo nur ,reine
Vernunft™“ herrscht. Aber die Personlichkeit und der Geist miissen auch die irrationalen
Elemente in der Natur erkennen, damit sie sich zu einer hoheren Einheit erheben kdnnen, die
nichts anderes als die Lebendigen mit Willen sind. Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass der
Begrift der Person als eine ausgereifte Gestalt in der Natur gilt, in der der Mensch seine
Selbstheit zu einer hoheren Erlosung im Geist erhebt oder in der Gott sich in der Geschichte
durch die Uberwindung des Regelosen im Grunde selbst offenbart. Die Persénlichkeit ist kurz
gesagt nie eine abstrakte Ichheit, sondern die Einheit oder der Verband des Grundes und des
Existierenden. Der Begriff der Person ldsst sich auch durch die folgenden Elemente

charakterisieren®?.

7 Hutter, Axel: Das geschichtliche Wesen der Personalitit, in: ,,Alle Persénlichkeit ruht auf einem dunkeln

Grunde®, Schellings Philosophie der Personalitdt, herausgegeben von Thomas Buchheim und Friedrich
Hermanni, Berlin: 2014, S. 73-90, hier S. 73.
Man kann hier auch auf Hegels Rechtsphilosophie referieren, in der er einen deutlich von Scheler
abweichenden Personenbegriff expliziert: ,,Die Allgemeinheit dieses fiir sich freien Willens ist die formelle,
die selbstbewufte, sonst inhaltslose einfache Beziehung auf sich in seiner Einzelheit, das Subjekt ist insofern
Person.“ (§35, TWA 7, 93) Fiir Hegel bezieht sich die Personlichkeit auf eine abstrakte, leere Selbstbeziehung,
durch die der Mensch sich selbst vergegenstindlicht — aber nicht in einer bestimmten Weise, sondern indem
er die allgemeine Ichheit anerkennt. ,,Ich bin eine Person®, das heif3t, ich bin zuerst nicht irgendeine bestimmte
Person, sondern eine Person im Allgemeineren wie die anderen Menschen, und ich bin mir dessen bewusst.
In dem Sinne, dass die Person mit einem Selbstbewusstsein verbunden ist, sind Schelling und Hegel der
gleichen Meinung. Aber fiir Schelling ist die Person dariiber hinaus jenseits eines abstrakten Ich-Bewusstseins
zu begreifen. Uber den Begriff der Person bei Kant, Fichte und Hegel vgl. auch Mohr, Georg: Der Begriff der
Person bei Kant, in: Sturma, Dieter (Hrsg.): Person, Philosophiegeschichte — Theoretische Philosophie —
Praktische Philosophie, Paderborn: 2001, S. 103-142.

102

80



Obwohl die Personlichkeit ein Verband von Grund und Existierendem ist, heilit das aber
nicht, dass alle Lebenswesen personlich sind. Denn die Personlichkeit muss zugleich das
Bewusstsein von dem Band sein. Die Tiere und Pflanzen haben nur Seeclen, die aber
unpersonlich sind. In diesem Sinne gibt es nur die menschliche und die géttliche Personlichkeit.
Davon ausgehend ist der erste Grundzug des Personbegriffs entweder in Gott oder in Menschen
eng mit dem Bewusstsein verbunden, welches nichts anderes als der geistige Verband zwischen
Verstand und Sehnsucht oder Grund und Existierendem und gleichzeitig ein Bewusstsein und
eine Erkenntnis von dem Verband selbst ist. Die Personalitdt ist demnach keine Substanz und
auch nicht mit dem Begriff der Ichheit bei Fichte gleichzusetzen. Bei Fichte handelt es sich um
eine absolute Tathandlung, die allen empirischen Bewusstseinsakten transzendental vorausgeht.
Die Person ist das Selbstbewusstsein des Menschen oder Gott selbst, das jedoch bereits iiber
den Gegensatz von Verstand und Sehnsucht hinausgeht und sich der Verbindung beider bewusst
ist. Obwohl Hegel den Begriff der Person ebenfalls als ein ,,Bewusstsein von sich selbst* und
als ,,abstraktes Ich* versteht, besteht der entscheidende Unterschied darin, dass die Person bei
Schelling nicht nur eine leere Selbstaffirmation des Menschen ist, sondern auch ein gereifter
Geist, der zwar selbstzentriert sein kann, zugleich aber unter groBerem Zentrum gehorcht. Auch
die Personlichkeit ist keine grundsétzliche subjektive Rechtsbedingung wie bei Hegel. Fiir
Schelling aus dem Jahre 1809 ist die Personlichkeit der hochste Ausdruck des wirklichen
Lebens, in dem die ontologische duale Dynamik immer aufgeregt ist. Es ldsst sich so
zusammenfassen, dass Menschwerden oder Gottwerden nichts anderes heifit als sich der
eigenen Personalitdt bewusst zu werden.

Der Unterschied zwischen der menschlichen Personlichkeit und der absoluten
Personlichkeit (gottlichen Personlichkeit) liegt, wie gezeigt, darin, dass das Band in Gott
notwendig ist, beim Menschen dagegen kontingent ist. Gott hat auch Selbstheit in sich, die
schon zu einem wahren Leben erhoben wurde. Da der Mensch frei ist, basiert seine
Personlichkeit auf seiner immer produzierenden Selbstheit. Die Person ist eine zur Geistigkeit
erhobene Selbstheit, das heil}t, sie ist zuerst eine Selbstheit. Der zweite Grundzug der
Personlichkeit ist deshalb das Selbstzentralisieren, welches fiir den Menschen wichtiger als fiir
Gott ist. Verglichen mit Schelers Anthropologie sieht man bei Schelling eine &@hnliche
Auffassung, dass die, Personlichkeit ein Zentrum des Geistes ist, in dem alle Akte stattfinden.
Der Gipfel der Selbstzentralisierung beim Menschen ist das Bose, welches aber immer im
Grunde bleibt und sich schon in der Geschichte als actus verwirklicht hat. Die mit dem Bdsen
ankniipfende Selbstheit kann nie zum ,,vollkommenen Akuts* (I, 7, 399) gelangen, weil sie laut

Schelling noch einen von sich selbst unabhingigen Grund hat. Der Mensch ist in der Lage, sich

103



als Person aus dem Zentrum in Gott herauszubegeben, um ein eigenes egoistisches Zentrum zu
schaftfen.

Der dritte Grundzug der Personlichkeit ist demnach eine Berufung auf einer von seiner
Selbstéandigkeit unabhéngigen Basis. Das heif3t, die Personlichkeit stiitzt sich immer auf einem
dunklen Grund, damit sie sich zum Lebendigen erheben kann, welches nichts anderes als die

Formierung der Personlichkeit ist.

[Und] wenn Personlichkeit nach unserer fritheren Erklarung auf der Verbindung eines
Selbstandigen mit einer von ihm unabhéngigen Basis beruht, so ndmlich, daB3 diese beiden sich
ganz durchdringen und nur Ein Wesen sind: so ist Gott durch die Verbindung des idealen
Prinzips in ihm mit dem (relativ auf dieses) unabhingigen Grunde, da Basis und Existierendes
in ihm sich notwendig zu Einer absoluten Existenz vereinigen, die hochste Personlichkeit; [...]
{1, 7,394)

Sowohl Mensch als auch Gott kdnnen die Verbindung mit dem Grunde nicht autheben, weil sie

wirklich leben:

In dem gottlichen Verstande ist ein System: aber Gott selbst ist kein System, sondern ein Leben,
und darin liegt auch allein die Antwort auf die rage, um deren willen dies vorausgeschickt
worden, wegen der Moglichkeit des Bosen in bezug auf Gott. Alle Existenz fordert eine
Bedingung, damit sie wirkliche, ndmlich personliche Existenz werde. Auch Gottes Existenz
konnte ohne eine solche nicht personlich sein, nur daf3 er diese Bedingung in sich, nicht aufler
sich hat. (I, 7, 399)

So kommt Schelling zu einem Schluss:

Denn so hoch wir auch die Vernuntt stellen, glauben wir doch z.B. nicht, da} jemand aus reiner
Vernunft tugendhaft, oder ein Held, oder liberhaupt ein groler Mensch sei; ja nicht einmal, nach
der bekannten Rede, dal das Menschengeschlecht durch sie fortgepflanzt werde. Nur in der
Personlichkeit ist Leben; und alle Personlichkeit ruht auf einem dunkeln Grunde, der also
allerdings auch Grund der Erkenntnis sein muB.®! Aber nur der Verstand ist es, der das in diesem
Grunde verborgene und blof} potentialiter enthaltene herausbildet und zum Aktus erhebt. (I, 7,

413)

Am obigen Text sieht man, dass Schelling die Rolle der Vernunft im geschichtlichen Fortgang
verneint. Die reine Vernunft, obwohl sie in Kants Philosophie die hochste regulative Rolle spielt,

bringt uns nicht die Gewissheit, dass die Tugendhaftigkeit oder ein Heroisches daraus

81 Hervorhebung von der Autorin.

104



hergeleitet werden kann. Als Menschen ,,glauben wir” es nicht, weil wir uns aus dem
,Freiheitsgefiihl“ und geschichtlichen Erfahrungen schon dessen bewusst sind, dass wir als
endliche Lebewesen immer nach Bosheit trachten kdnnen. Das menschliche Leben ist nicht an
sich tugendhaft, der Mensch als Individuum ist auch nicht wegen der Vernunft allein groBartig
geworden. Denn das Leben am Ende ist nur ein Kampf gegen das Dunkel. Die Tugend und
Sittlichkeit im Menschen kommen erstmals in Erscheinung, wo die Personlichkeit als
geschichtliche Uberwindung der Dunkelheit vorgekommen ist. Die Personlichkeit muss am
Ende als ein sittlich bedingtes Sein verstanden werden. Die Personalisierung wird auch als der
Prozess der Moralisierung verstanden.

Das Menschwerden oder Gottwerden ist am Ende, eine Person zu werden und sich dessen
bewusst zu sein. Das heifit, weder Mensch noch Gott sind apriorisch eine Person. Ihre
Personlichkeit ist keine transzendentale Gegebenheit, sondern ein Werden. Der Mensch erreicht
seine Persdnlichkeit erst durch die Selbsterhebung zum Geist per Uberwindung seines dunklen
Grundes. Die menschliche Personlichkeit ist immer bedingt und beschrinkt, wihrend die
absolute Personlichkeit unbeschrénkt ist. Dies macht den ndchsten Grundzug der Personlichkeit
aus: die Geschichtlichkeit und Zeitlichkeit.

Am Ende gibt es noch eine implizierte Intersubjektivitit und Anerkennungstheorie
zwischen Gott und Menschen sowie die Vorahnung der positiven Philosophie von dem Begriff
der Person aus dem Jahre 1809. Nicht nur soll der Mensch eine Person sein, sondern Gott muss
auch eine Person mit Bewusstsein werden: ,,Denn nur Personliches kann Personliches heilen,
und Gott muss Mensch werden, damit der Mensch wieder zu Gott kommt*. (I, 7, 380)

Der Mensch, der Selbstheit zur hoheren Position bzw. zum Verstand bringt, hat keine
Personlichkeit. Erst die zum Geist und der Sittlichkeit erhobene Selbstheit ist die Personlichkeit.
Fiir Gott ist es der gleiche Fall: Wenn er nur ein abstraktes, notwendiges, existierendes Sein ist,
hat er keine Personlichkeit®?. Nur wenn Gott in der Offenbarung seine Geistigkeit verwirklicht,
erreicht er die Personlichkeit. Letztlich verankert Schelling damit die Personalisierung des
Menschen in der Personalisierung von Gott. Das bedeutet, dass die Personalisierung des
Menschen immer mit dem Bewusstwerden von Gott einhergeht. Gott wird dem Menschen

bewusst, indem er sich in eine menschliche Person verwandelt. Diese Intersubjektivitdt wird

82 Dass Gott nur ein notwendiges Existierendes in dem neueren philosophischen Ontologischen Gottesbeweis

ist, hat Schelling in seiner historischen Einleitung in die positiven Philosophie Zur Geschichte der neueren
Philosophie schon expliziert. Zum Beispiel weist er darauf hin, dass Descartes Gottesbeweis nur sagt: ,,Also
existiert Gott notwendig, wenn er existiert (I, 10, 17). Aber ,,.Der Begriff Gottes und der Begriff des
notwendig existierenden Wesens sind nicht identisch.” (Ebd.) Denn Gottesbegriff muss alle Moglichkeiten
inkl. ,,Nichtsein“ in sich behalten, bevor er zur Wirklichkeit kommt. Das hei3t, Gottesbegriff muss nur in der
absoluten Freiheit denkbar sein.

105



zwar in der Freiheitsschrift nur impliziert, aber das Wichtigste ist schon vorhanden, ndmlich
dass der Mensch ist das einzige Lebewesen, das Gott derart dhnlich ist. Das heif3t, anders als in
der Identititsphilosophie, in der der Sinn des Lebens ohne Gott unerkldrbar ist. In
Freiheitsschrift und spéter, Gott und Mensch haben immer eine wechselseitige Wirkung, die
voneinander zur Erkenntnis gebracht werden muss. Dies gilt schon als eine Vorform der
spateren positiven Philosophie. Dies wird im Folgenden weiter expliziert und wird deutlicher
in den Stuttgarter Privatvorlesungen (1810) sowie Schellings spéterer philosophischer
Spekulation Einleitung in die Philosophie der Mpythologie, in der er seine Stellung zur
Personalisierung in seinem bekannten Diktum ,,Person sucht Person“®3 (I, 1, 566) findet, in
dem die wechselseitige Anerkennung zwischen Gott und Menschen als Personen ein wichtiges

t.84

Moment der Verwirklichung der Freiheit ist.>* Die Personalisierung heif3t auch, sich als Person

von einer anderen Person anerkennen zu lassen.

Schluss

Bis jetzt haben wir alle Seiten des menschlichen Wesens charakterisiert. Anders als der Mensch
in der Identitdtsphilosophie, in der er nur ein negatives Sein war, ohne Bezug auf Gott ins
,Nichtsein® zu geraten, ist der Mensch hier in der Freiheitsschrift als ein positiver Geist
anzunehmen. Unter der geistigen Positivitét liegt der Kern des Freiheitsbegriffs. Der Mensch
muss nicht nur als ein zum Bosen fahiges und vom Zentrum sich entfernendes Wesen, sondern
auch als ein selbstbestimmendes Wesen zur Sittlichkeit oder Unsittlichkeit begriffen werden.
AuBerdem ist sowohl der Mensch als auch Gott ein geschichtliches Sein, dessen Sittlichkeit in
der Zeit verwirklicht werden kann. Die Wirklichkeit des Bosen und die Angst des Lebens sowie
die unaufhebbare Melancholie bringen die Fragen nach dem Sinn des Lebens und der Stellung

des Menschen im Universum mit sich, die in den folgenden Abschnitten behandelt werden. In

8 Schellings Theorem ,,Person sucht Person ist fiir Markus Gabriel ,,ein wichtiges Moment der Begriindung

der positiven Philosophie* (S. 312). Die Deutung des mythologischen Prozesses inhaltlich als die
Personalisierung, so Markus Gabriel, ist nicht ausreichend, ohne den anthropologischen Ansatz hinzufiigen.
Vgl. Gabriel, Markus: Der Mensch im Mythos, Untersuchung iiber Ontotheologie, Anthropologie und
Selbstbewusstseinsgeschichte in Schellings Philosophie der Mythologie, Berlin, New York: 2006, S. 312.
,»,Das Moment der Anerkennung ist sehr wichtig, weil die Anerkennung die Methode der positiven Philosophie
bestimmt. Vgl. Denker, Alfred: Der exzentrische Gott, Schellings Miinchener Philosophie, in: System-
Freiheit-Geschichte, Schellings Einleitung in die Philosophie von 1830 im Kontext seines Werkes,
herausgegeben von Holger Zaborowski, Alfred Denker, Stuttgart-Bad Cannstatt: 2004, S. 1-36, hier S.16.
106

84



anderen Worten gefragt, Gibt es fiir den Menschen als ein freies, intelligibles und
selbstbestimmendes Sein, welches sich in der Geschichte zur Personalisierung und zum Geist
fiihren soll, gibt es fiir dieses Wesen eine Endabsicht seines Lebens, einen letzten Zweck? Hat
er eine Sonderstellung im Universum oder stellt er nur eine Stufe der evolutioniren

Entwicklung in der Natur dar?

107



Zusatz: Das anthropologische Bild bei Schelling (1809)

Wie lautet Schellings Antwort auf die kantische Frage, Was ist der Mensch? Die Frage ladsst
sich hier zuerst durch ein anthropologisches Bild beantworten. Es ist nur vollendet, wenn die
Stellung des Menschen im Universum dargestellt werden kann. Im Jahr 1837/38 hat der spéte
Schelling eine kurze Schrift mit dem Titel Anthropologisches Schema hinterlassen, welche sich
schon in seiner vorausgehenden Form in der Freiheitsschrift finden ldsst und deren erstaunliche

Ahnlichkeit zu betonen ist. Dieses Schema wird spéter wieder in Angriff genommen.

Wollen als Ursein

Grund der Existenz Das Existierende
Verstand (Universalwille) Sehnsucht (Eigenwille)
Seele
Pflanzen
Tieren
Mensch
Gott
Person/Geist
Die absolute Personlichkeit Die menschliche Personlichkeit
Gottheit/Notwendigkeit Selbstheit/Freiheit
Die absolute Einheit Intelligenz/Zurechnungsfahigkeit
Liebe/Freude/Offenbarung Traurigkeit/Melancholie/Schwindel/Angst

Heroische Gemiite
Tugend und Sittlichkeit/Religion

Anthropomorphismus

108



2.4. Die Bestimmung des Menschen und seine Sonderstellung im
Universum in der Freiheitsschrift (1809): ,,Nur der Mensch ist im

GOttccSS

2.4.1. Einleitung

Die obige Untersuchung hat versucht, die Theorie des Menschen bzw. das Bild des Menschen
auf der Grundlage der erneuten Ontologie bei Schelling aus dem Jahre 1809 zu skizzieren. Eine
metaphysische Anthropologie zielt aber nicht nur auf das Wesen des Menschen sowie seine
metaphysische Basis, sie muss auch die Frage nach der Bestimmung des Menschen zu
beantworten versuchen. Das bedeutet, der Mensch muss nicht nur den Menschen an sich selbst
begreifen, sondern auch im Vergleich zu Gott und anderen Lebenswesen im Universum seine
Stellung erkennen. Fiir Schelling hat der Mensch offensichtlich eine Sonderstellung im
Universum und unterscheidet sich von den anderen Lebenswesen nicht nur stufenweise.

Denn der Mensch ist doppelseitig. Von der Naturphilosophie ausgehend ist er ein
Kreatiirliches. Genau wie die Tiere und Pflanzen sind sie urspriinglich Einheit der zwei
Prinzipien. Aber von der idealistischen Philosophie aus ist er auch ein Uberkreatiirliches, nicht
nur weil er sich des Bandes bewusst ist, sondern auch das Vermdgen besitzt, das Band zu
zerreiBen. Die Uberkreatiirlichkeit des Menschen besteht in der Uberwindung der
Unbefangenheit und darin, dass er sich selbst fiir sein Wesen entscheiden kann. Der Mensch ist
im centro des Universums. Die Uberkreatiirlichkeit des Menschen insbesondere die
Wirklichkeit des Bosen markieren zwar seine Sonderstellung im Universum, fiihren aber auch
zu den Fragen, ob der Mensch einen Sinn des Lebens hat und wann und wie das Bose zum Ende
kommt.

Die dabei zu argumentierende Hauptthese lautet: Der Mensch muss wegen seiner
Uberkreatiirlichkeit als Exzentrizitit eine dreifache dialektische Bewegung in der Geschichte

erfahren, indem Gott Mensch werden soll und der Mensch sich zur géttlichen Sittlichkeit

81,7, 411.
109



erheben kann. Die Endabsicht der Schopfung liegt in der Vollendung der Bewegung und, das
Bose zum Nichtsein zu bringen.

Im Folgenden wird zuerst untersucht, was die genauere Bedeutung der Uberkreatiirlichkeit
beim Menschengeschlecht die Exzentrizitét ist. Danach wird die dreifache Bewegung zwischen
Zentrum und Exzentrum beim Menschen sowie der Mensch in der Geschichte beschrieben. Am
Ende werden die Frage nach der Bestimmung des Menschen (Sinn des Lebens) und die
Endabsicht der Schopfung beantwortet. Dazu gehdren der Tod und Sittlichkeit als wichtige

Themen.

2.4.2. Die Sonderstellung des Menschen im Universum: Zentralitit und

Exzentrizitat

Wenn Scheler in seiner Untersuchung tiber die Bestimmung des Menschen dem Menschen eine

Zentralitét unterstellt, ist das Konzept Zentrum fiir den Menschen von groBer Bedeutung:

Der Mensch allein — sofern er Person ist — vermag sich iiber sich — als Lebewesen — empor zu
schwingen und von einem Zentrum gleichsam jenseits der raumzeitlichen Welt aus Alles, und

darunter auch sich selbst, zum Gegenstande seiner Erkenntnis zu machen.*®

Das Zentrum laut Scheler betrifft einen personlichen Zustand, wobei der Mensch selbstzentriert
ist und im Begreifen der Erkenntnis seiner Selbst. Plessner hat auch beim Vergleich des
Menschen mit Tieren das Konzept des ,,Zentrums* thematisiert. Fiir ihn unterscheidet sich der
Mensch von Tieren durch die Personlichkeit, in der das ,,Zentrum® eine bedeutende Rolle spielt.

Uber Tiere sagte er:

Das Tier lebt aus seiner Mitte heraus, in seine Mitte hinein, aber es lebt nicht als Mitte. Es erlebt
Inhalte im Umfeld, Fremdes und Eigenes, es vermag auch iiber den eigenen Leib Herrschaft zu
gewinnen, es bildet ein auf es selber riickbeziigliches System, ein Sich, aber es erlebt nicht —

sich.’’

8 Scheler, Max: Scheler, Max: Die Stellung des Menschen im Kosmos, mit einer Einleitung und Anmerkungen,

herausgegeben von Wolfhart Henckmann, Hamburg: 2018, S. 60.
Plessner, Helmuth: Die Stufen des Organischen und der Mensch, Einleitung in die philosophische
Anthropologie, Berlin und Leipzig: 1928, S. 288.

110

87



Plessner glaubt auch, dass die Tiere auch ,,das Zentrum®, oder die Mitte haben. Aber am
wichtigsten ist, dass sie ein Zentrum nicht besitzen, sondern es zu ,.erleben®. Das heil3t, die
Tiere erleben nur ,,Umfeld*, aber nicht ihr eigenes ,,Selbst®. Der Mittelpunkt des Lebens darf
nicht nur dem Sein ein Gesetz geben, sondern muss in einer Beziechung zum Subjekt stehen:
Das Zentrum muss erlebbar sein. Nur ein bewusstes Subjekt ist ein erlebendes Subjekt. Die
Beziehung zum Zentrum ist zweifach: Entweder bleibt man im Zentrum oder man entflieht ihm.
Fiir Plessner besitzen alle Lebewesen ein Zentrum, doch nur der Mensch erlebt es und begreift
sich selbst als Zentrum. Deshalb kann allein der Mensch Abstand zu seinem Zentrum nehmen.
Aus diesem Grund ist die Exzentrizitit ein wichtiges Charakteristikum der Person bei Plessner.

Nach der vorhergehenden Untersuchung zur Menschentheorie bei Schelling fillt nun auch
auf, dass die Begriffe ,,Zentrum® und sein Gegenbegrift ,,Exzentrum‘ ebenfalls in Schellings
Philosophie eine wichtige Rolle erhalten. Doch was genau meint Schelling mit dem
Begriffspaar ,,Zentrum® und ,,Peripherie“? Diese beiden Begriffe verwendet Schelling in
seinem transzendentalen Idealismus nicht sehr haufig. Allerdings stehen sie vor allem in
Zusammenhang mit den Weltkoérpern in der Naturphilosophie von 1804. Ab diesem Jahr
erscheinen sie immer hédufiger als Metaphern fiir das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch.
Wenn man versucht, Schellings Denken mit der philosophischen Anthropologie von 1809 zu
verkniipfen, sind sie liber die blo3 metaphorische Bedeutung iibergegangen.

Die Begriffspaare wurden erst ab 1804 im Wiirzburger System als Fachbegriffe verwendet.
Dort teilte Schelling mit: ,,Jedes Wesen der Natur ist schon unmittelbar dadurch, dass es ist,
durch seine Realitit selbst, in der unendlichen Substanz, als seinem Centro, und hat das

Centrum in sich selbst® (I, 6, 253). Ferner schreibt er:

Das innere Leben der Dinge nimmt relativ auf das duflere in dem VerhéltniB3 zu, in welchem ihr
besonderes Leben dem Centro sich einbildet oder diesem gleich wird; daher der Mensch, der
ganz im Centrum steht, die vollkommenste, innerste Einheit mit allen Dingen hat, die in ihm

zum Wissen und Erkennen wird). (I, 6, 281)

In der Identitdtsphilosophie hat jedes Lebewesen ein Zentrum in sich. Allgemein bezeichnet das
Zentrum das Innere des Lebewesens im Gegensatz zum AufBeren. Das Innere des Lebewesens
als ,,unendliche Substanz* bildet die Realitit seines Lebens, wihrend das AuBere nur ein
uneinheitlicher Zustand ist.

Im Jahr 1809 hat das Wort Zentrum seinen naturphilosophischen Sinn schon verloren: Nur
der Mensch und Gott haben ein Zentrum, wie im Abschnitt 2.4.1 wéihrend die anderen
Lebenswesen nur ,,Umwelt* haben. Es ist einschlidgige Meinung, dass der Mensch wegen seines

Zentrums eine Sonderstellung im Universum besitzt. In seiner Diskussion der
111



anthropologischen Bestimmung des Menschen und des Begriffspaars von Zentralitit und
Exzentrizitdt unterscheidet Jens Halfwassen allerdings nicht zwischen der besonderen
Bedeutung der Begriff hinsichtlich des gottlichen und des menschlichen Zentrums. Fiir
Halfwassen ist das Zentrum mit dem selbsthaften Geist beim Menschen verbunden, denn der
Mensch ist eine Person®. Genauer gesagt hat der Mensch nicht ein wahrhaftiges Zentrum in
sich, sondern er verbleibt urspriinglich im Zentrum oder Mittelpunkt Gottes. Das Zentrum in
Gott ist das Wort bzw. das ewige Licht (I, 7, 402). Das Konzept des gottlichen Zentrums ist
nicht nur eine Metapher. Es bezieht sich auf der einen Seite auf eine Einheit, in der alle
chaotischen Regellosigkeiten durch ein ,,Band* verbunden sind, auf der anderen Seite auch
gemil der zweiten Offenbarung auf einen Zustand der Sittlichkeit (I, 7, 402). Das heif3t, der
Begriff ,,Zentrum* ist weder ein auf Weltkorper bezogener astronomischer Begriff noch ein
naturphilosophischer. Er ist vor allem ein anthropologischer und sittlicher Begriff.

Der Mensch als Ebenbild Gottes versucht ebenfalls, ein eigenes Zentrum zu schaffen.
Dieses menschliche Zentrum steht fiir einen selbstbewussten, egoistischen Zustand. Was den
Begrift der Peripherie angeht, so bezeichnet er einen Zustand, in dem die Exzentrizitit des
Menschen genau darin besteht, den Mittelpunkt zu verlassen, um ein eigenes Zentrum zu bilden.
Die Exzentrizitdt ist eine andere Ausdrucksweise der menschlichen Selbstheit. Man konnte
sagen, dass die Exzentrizitit vom urspriinglichen Zentrum eine Schaffung des eigenen
Zentrums ist. Obwohl der Mensch denken konnte, dass er so ein eigenes Zentrum fiir sich habe,
vollzieht er damit eine Entfremdung vom wahren Zentrum in Gott zu einem falschen Zentrum
in sich. Diese Existenz auflerhalb des gottlichen Zentrums bereitet dem Menschen ein
,»zerrissenes Leben. Die Exzentrizitit des Menschen gilt als eine Losldsung von der gottlichen
Liebe und die Abweichung von der Sittlichkeit. Es ldsst sich so zusammenfassen: Durch die
Zentralitit unterscheidet sich der Mensch von anderen Organismen wie Tieren und Pflanzen.
Erst durch die Exzentrizitit jedoch ldsst sich der Mensch als Ebenbild Gottes unterscheiden.

Mit dieser Konzeption von Zentralitéit und Exzentrizitét attestiert Halfwassen im Anschluss
an Plessner, dass Schelling hierin bereits eine bedeutende Einsicht der modernen Anthropologie
vorwegnimmt. Aber die Bestimmung des Menschen miindet zuletzt nicht in einen
anthropologischen Punkt, sondern christlichem®. Dies hat Halfwassen bereits deutlich gesehen.

Halfwassen hat dagegen nicht gesehen, dass die Zentralitdt letzlich Sittlichkeit sein muss.

8 Halfwassen, Jens: Die Bestimmung des Menschen in Schellings Freiheitsschrift, in Aktive Gelassenheit:

Freiheitsschrift fiir Heinrich Beck zum 70. Geburtstag, hrg. von Eun Kim, Frankfurt am Main: 1999, S. 503-
5158, hier 513.

Halfwassen, Jens, Halfwassen, Jens: Die Bestimmung des Menschen in Schellings Freiheitsschrift, in Aktive
Gelassenheit: Freiheitsschrift fiir Heinrich Beck zum 70. Geburtstag, hrg. von Eun Kim, Frankfurt am Main:
1999, S. 503-515 insbesondere S. 509, 515.

89

112



Allerdings liegt Halfwassen noch richtig darin, dass flir Schelling die Exzentrizitit bzw. das
Entflichen aus dem Zentrum des Menschen spéter nur als eine Selbstvermittlung des Absoluten
gilt oder die Bewegung des menschlichen Geistes als ein Ort der Selbstoffenbarung Gottes
fungiert. In diesem Sinne kann Gott auch sein Zentrum als eine absolute Personlichkeit nicht
verwirklichen, ohne die menschliche Bewegung zwischen Zentrum und Exzentrum. Aber aus
der Perspektive von Menschen gibt es auch eine dreifache Bewegung zwischen Mittelpunkt
und Peripherie, die sich endlich als eine Selbstvermittlung des Menschen ergibt. Das heif3t,
obwohl die gottliche Offenbarung das Endziel dieser Bewegung ist, kann sie ohne den
vorausgehenden anthropologischen Ansatz nicht verwirklicht werden. Im Folgenden wird die

Bewegung anhand von Schellings Text rekonstruiert.

2.4.3. Die dreifache dialektische Bewegung zwischen Zentrum und

Peripherie: Die Erlosung ist eine menschliche Selbsterlosung

Wir haben bereits dargelegt, dass der Mensch anthropologisch sowohl Exzentrizitét als auch
Zentralitét in sich trigt. Die Zentralitéit bezeichnet dabei die Neigung zum géttlichen Zentrum,
in der der Mensch eine geistige Einheit und einen Zustand der Sittlichkeit erreicht. Im
Gegensatz dazu steht die Exzentrizitdt als Tendenz und Féhigkeit, bewusst von der Sittlichkeit
abzuweichen, um ein selbstgeschaffenes, egozentrisches Zentrum zu bilden. Schelling
beschreibt in seiner Philosophie eine dreifache dialektische Bewegung zwischen Zentrum und
Peripherie im Verlauf der Geschichte. Diese Bewegung lésst sich in drei Momente gliedern. Die
dynamische Interaktion zwischen Mensch und Gott wird dabei wesentlich von den beiden
anthropologischen Bestimmungen angeregt.

Am Anfang bleibt der Mensch noch im Zentrum. Das einzig wahre Zentrum ist nur Gott.
Das erste Moment wird durch die Furcht vor diesem Zentrum erregt und ist das Streben zum
Rand. Diese Furcht vor dem Zentrum ist dhnlich wie die unvermeidliche Angst vor dem Leben
selbst. Wenn der Mensch im gottlichen Zentrum bleibt, befiirchtet er, seine Selbstheit in
gottlicher Einheit zu verdrangen. Denn das Leben besteht aus der Perspektive des Menschen
gerade in der auf Selbstheit basierenden eigenen Entscheidung und der Individualisierung.
Die Furcht vor dem gottlichen Zentrum verleitet den Menschen dazu, sich von diesem Zentrum

zu entfernen, um seine eigene Freiheit zu finden. Wenn Individuen die Angst haben, dass ihre
113



Individualitdt im Zentrum (dem gottlichen Licht) aufgeldst wird, fiihrt dies zu einer Flucht vom
Zentrum zum Rand, weg von der Einheit hin zur Abgrenzung. Die Furcht vor dem Zentrum und
die Flucht aus dem Zentrum symbolisieren das Bediirfnis nach Unabhingigkeit und
Selbstabgrenzung sowie die Entfernung von der géttlichen Einheit.

Das zweite Moment ist das unvermeidliche Vergehen des Individuums. Am Rand bedeutet
dies bereits den Verlust der urspriinglichen Lebenskraft und die Bedrohung der Existenz, da der
Rand im Gegensatz zum Zentrum nicht das ewige Sein gewéhrleisten kann. Der Zustand am
Rand zwingt das Individuum, das bereits sein Zentrum verloren hat, dazu, ein eigenes Zentrum
zu etablieren. Andernfalls verfallt es erneut in die Angst vor dem Leben und dem Nichtsein.
Die Abweichung vom Zentrum zugunsten der Errichtung eines individuellen Zentrums wird
somit notwendig, flihrt aber letztlich nur zu einem irrtiimlichen Leben. Ein vergehendes Leben
verweilt nicht mehr im Zentrum, sondern nur noch an der Peripherie. Im Streben nach
Abgrenzung von Gott und Entfernung von der gottlichen Quelle wird das menschliche Leben
entweder leblos oder zwangslaufig fehlgeleitet sein.

Der dritte Schritt dieser dialektischen Bewegung wird durch die Sehnsucht nach dem
Zentrum und dem Licht erweckt. Das am Rand verweilende Individuum hat durch die Erhebung
des Eigenwillens keine Welt der Liebe erschaffen. Die Trennung von der gottlichen Einheit ruft
eine tiefe Sehnsucht hervor, ins Zentrum zuriickzukehren, um das Licht von Neuem zu
empfangen. Deshalb beginnt der Mensch erneut das Streben nach der Riickkehr zur Einheit, in
der das Individuum vom gottlichen Licht durchdrungen wird. Das dritte Moment gilt als die
Wiederentdeckung der Verbindung mit dem Géttlichen und die Versohnung der Individualitat
mit der gottlichen Einheit.

Die gottliche Offenbarung kann nur in ihrem Gegensatz verwirklicht werden, so wie die
Liebe nur im Hass offenbart werden kann. Die Erlosung von der menschlichen Sinnlosigkeit
liegt nur in der Uberwindung seines Vergehens. Die dreifache Bewegung zeigt uns, dass die
gottliche Offenbarung nur auf der menschlichen geistigen Bewegung in der Geschichte basiert.
Der Mensch erhebt sich zur hoheren Erlosung zuerst durch ein Selbstdepotenzieren, danach
erreicht er eine Selbstvermittlung. Ohne diese geschichtliche dialektische Bewegung ist eine
Offenbarung unmdoglich, das heiflt, das Gottesleben wire nicht wirklich. Es ldsst sich so sagen,
dass das Gottesleben in der dialektischen Selbstbewegung von Menschen erweckt wird, die
allerdings aus der angegebenen Angst des Lebens notwendig anfingen und aus der Sehnsucht
nach Licht wieder zuriick ins Zentrum gezogen wurden. Der zentrale Punkt hier ist, dass Gott
nicht wirklich lebendig werden kann, ohne dass die Menschen zuerst versuchen, aus seinem

Zentrum zu treten. Der Unterschied zwischen Schellings Anthropologie im Jahr 1809 und

114



Scheler und Plessner liegt darin, dass die Bestimmung des Menschen bei Schelling letztlich
noch durch Gottheit bestimmt ist: Der Mensch wird nur seine Seligkeit und Sittlichkeit
erreichen im Zentrum von Gott. Sein Schicksal wird immer von dem personlichen Gott

bestimmt.

2.4.4. Der Mensch in der Geschichte: Die zwei Schopfungen und die drei
Zeitalter

,Die Geburt des Geistes ist das Reich der Geschichte™ (I, 7, 377). Der Mensch ist nicht ein
bloBes Sein, sondern ein Leben, welches nur im Werden lebendig ist. In diesem Abschnitt wird
der Mensch als ein geschichtliches Sein in der Geschichte untersucht. Die Geburt des Menschen
wird durch die erste Schopfung erzeugt. Die erste Schopfung ist auf die ontologisch-duale
Struktur Gottes zuriickzufiihren. Sie wurde durch den Grund in Gott erregt: Damit Gott fiir sich
selbst lebendig wird und aus seinem bloen Sein heraustritt, bedarf er des Menschen als seines
Stoffes und Gegeniibers.

Nach Schelling muss es noch eine zweite Schopfung bzw. Offenbarung Gottes geben. Denn
nachdem der Mensch geboren ist, bleibt der Mensch weder im Guten noch im Bosen. Auf der
einen Seite wird der Mensch als Ebenbild Gottes immer durch die Wirkung des Grundes zur
Bosheit erregt. Um der Uberwindung des Bosen willen braucht der Mensch eine neue
Offenbarung und Schopfung von Gott. Auf der anderen Seite kann sich Gott auch nicht nach
der ersten Schopfung zur Ruhe setzen. Er muss nicht nur ein lebendiges Sein, sondern auch ein
sittliches Sein werden. Gott mochte nicht nur selbst zur Geburt bringen, sondern auch seine
Liebe im Universum verbreiten. Das heillt, Gott ist noch nicht zufrieden mit der ersten
Schopfung. Durch die zweite Schopfung wird Gott erst ein wirkliches Sein in der Sittlichkeit.

Die erste Schopfung markiert den Beginn der Vorgeschichte des Menschen. Sie zeigt, wie
der Mensch urspriinglich von der Harmonie abweicht und schlieBlich fillt. Die Geburt und
Vorgeschichte des Menschen fiihren notwendigerweise zur zweiten Schopfung. Zwischen
diesen beiden Schopfungen entfaltet sich die aktuelle Geschichte des Geistes, die nach
Schelling in drei Weltaltern (I, 7, 378 f.) eingeteilt wird: vom goldenen Zeitalter {iber ,,die Zeit
der waltenden Gotter und Heroen® (I, 7, 379) bis hin zur Zeit der Krankheit. Mit dem Einbruch

der Zeit der Krankheit tritt die zweite Schopfung endlich in Erscheinung, die die zerstorte Welt
115



erneut zum Licht fiihrt. Schelling beschreibt drei Entwicklungsphasen des Kosmos, die von der
Harmonie bis zur Spaltung und schlieBlich zur Mdglichkeit der Erneuerung fiihren.

Die erste Schopfung und erste Offenbarung ist die Geburt des endlichen Existierenden aus
dem Grund. Die erste Schopfung stellt den urspriinglichen, reinen Zustand des Seins dar — eine
undifferenzierte Einheit, in der es noch keine Spaltung von Gut und Bose gibt. Die erste
Schopfung kann als harmonischer, ungeteilter Kosmos betrachtet werden. Sobald die erste
Schopfung vollzogen ist, fangt das erste Weltalter bzw. das goldene Weltalter an. Das goldene
Weltalter ist ,,die Zeit seliger Unentschiedenheit, so weder Gutes noch Bdses* (I, 7, 379 f.). Das
neu geschaffene Menschengeschlecht hat nur sehr schwache Erinnerungen an die Sage und
geniet den anfanglichen Zustand vollkommener Harmonie und Reinheit.

Darauf folgt die zweite Epoche der Gotter und Heroen, das heil3t, die Zeit der Allmacht der
Natur, in der der Grund zwar fiir sich wirkt, jedoch niemals zur Wahrheit und Vollkommenheit
gelangen kann. Durch seine Wirksamkeit wurden menschlicher Verstand und Weisheit aus der
Tiefe erweckt. Doch im zweiten Weltalter besitzt der Grund noch keine eigentliche Realitit
oder wirkliche Wirkung. Die sichtbare Schonheit der Gotter und Heroen manifestiert sich in der
Beherrschung der Natur. Diese zweite Zeit ist das dauernde Weltreich. In diesem Weltreich
herrscht nur die Schonheit, aber keine Wirkung, und aus dem Grunde, als eine dauerhafte wahre
Gegenkraft, 10st sich die Schonheit spéter auf.

Daraus entwickelt sich die nidchste Zeit, in der sich alle Herrlichkeit auflost und das Chaos
wieder vorherrscht. Es ist die Zeit der schrecklichen Krankheit. Die Zeit der Krankheit ist eine
dritte Phase der Spaltung und Dunkelheit, in der das Bose aufkommt und die urspriingliche
Einheit zerstort wird. Wihrend es in der ersten Epoche noch keine Scheidung zwischen Bosem
und Gutem gibt, bleibt das Bose in der zweiten Zeit nur verborgen und kommt schlieBlich als
Wirklichkeit in Erscheinung in der Zeit der Krankheit. Ganz im Sinne der Analogie, die
Schelling mehrfach erwéhnt, ist das Bose wie eine Krankheit im Korper. Dass der Korper
erkranken kann, beweist, dass er ein organisches System ist und jedes Organ eine relative
Eigenstindigkeit in sich triagt (vgl. I, 7, 346). Die Zeit der Krankheit ist nicht nur eine Zeit der
Falschheit, sie kiindigt eine zweite Offenbarung an, die alles wiederherstellen wird.

Die zweite Schopfung und Offenbarung steht fiir die Wiederherstellung der Einheit nach
dem gefallenen Zustand. Hier strebt das Universum die Versohnung und eine neue, hohere
Harmonie an. Die zweite Schopfung wird als transzendenter Akt der Freiheit und Erneuerung
angesehen, in dem der Mensch durch seine Freiheit aktiv zur kosmischen Harmonie beitrégt.

Die Vorgeschichte der Menschheit weist eine dhnliche dialektische Struktur wie die

dreifache Selbstbewegung auf. Allerdings handelt es sich hierbei um eine geschichtliche

116



Darstellung der Menschheit als Ganzes, in der die Spaltung in Volker und Nationen bisher nicht
erfolgt ist. Die Bewegung zwischen Zentrum und Rand ist eine individualisierte Geschichte.

Obwohl Schelling in der Freiheitsschrift noch keine systematische Philosophie der Zeit
entwickelt, ahnt er bereits die Zeittheorie und die Kosmogonie voraus, die spater im Weltalter-
System erscheinen werden, einschlieBlich der Einteilung der Zeit in Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft. Am Ende der Freiheitsschrift hat er auch auf die Bibel verwiesen, dass es
unterschiedliche ,,Perioden der Offenbarung* (I, 7, 404) gibt. Eine vermutliche Analogie wiére:
Das erste und zweite Weltalter bleiben in der Vergangenheit, die Zeit der Krankheit ist
dementsprechend die Gegenwart, die zweite Schopfung ist die Zukunft. Schelling glaubt, dass
die zweite Schopfung noch nicht geschehen ist, oder sie noch in der Erwartung auf die ,,ferne
Zukunft” (I, 7, 404) bleibt, in der Gott seine Vollkommenheit erreicht.

Dass der Mensch ein geschichtliches Sein ist, bedeutet fiir Schelling nicht, dass er ziellos
in einer unendlichen, kontinuierlichen Zeitreihe (A1, A2, A3...) umherwandert. Die Geschichte
ist in drei Weltalter (A, B, C ...) unterteilt, die den Ursprung, die Gegenwart und die Endabsicht
in sich enthalten. In den drei Perioden manifestiert sich das Bdse in unterschiedlichen
Zustinden. Das Bose ist auch ein geschichtlicher Begriff, der in drei Aspekten angelegt ist,
zunichst als Nichtsein, dann als Potenz und zuletzt als Uberwundenes. Am Ende ist die
menschliche Geschichte, sowohl die Geschichte des Bosen als auch die Geschichte Gottes. Die
Untersuchung der Weltalter ist notwendig mit der Untersuchung der Bestimmung des Menschen

verbunden: Wohin und wozu wird die Gegenwart gefiihrt?

2.4.5. Die Menschwerdung des Gottes: Das anthropologische Schema bei
der Erklirung der Wirklichkeit des Bosen

Es diirfte bereits deutlich geworden sein, dass in der Freiheitsschrift eine entschiedene
theoretische Depontenzierung Gottes vorgenommen wird. Gott kann nicht Gott sein ohne
Menschen. Aber auf einer Seite ist die gottliche Bewegung durch die menschliche Bewegung
erregt. In dieser Bewegung muss Gott auch Mensch werden. Die Offenbarung Gottes wird
durch die menschliche Freiheit und deren Aufthebung mithilfe des Entschlusses zum Bdsen
erregt. ,,Damit also das Bose nicht wire, miifite Gott selbst nicht sein.* (I, 7, 403). Aber damit

der Mensch die bose Tat vollziehen kann, muss der Mensch zuerst von Gott erschaffen werden.
117



Das heiBt, vor der gottlichen Uberwindung der Dunkelheit muss zuerst eine anfingliche
Schopfung stattfinden.

Die Theodizee-Problematik taucht fast am Ende der Freiheitsschrift erneut auf. Sie
manifestiert sich in zweifacher Weise. Einerseits stellt sich die Frage, ob Gott das Bose selbst
gewollt hat, damit es als Vermittlung oder Werkzeug seiner Offenbarung dient, wie bei Leibniz
als ,,Conditio sine qua non“ (I, 7, 402) der mdglich groBten Vollkommenheit der Welt.
Andererseits bleibt fraglich, ob das Bose seine Positivitdt und Wirklichkeit bewahrt, da es
letztlich zur Offenbarung der Liebe fiihrt. Ferner stellt sich die Frage, warum Gott die
Notwendigkeit der Bosheit zwar voraussieht, sie dennoch zuldsst.

Schelling hat so erwidert, dass das Bdse nicht von Gott gewollt war. Das Bose, wie gesagt,
wurde durch den Grund bzw. die Natur in Gott erregt. Sobald Gott den Menschen erschopft hat,
wirkt der Grund immer fiir sich. Der Grund ist der Grund der Existenz und kann demzufolge
nicht aufgehoben werden. Sonst existieren weder Gott noch die Menschen. Die Wirkung des
Grundes ist immer eine Fiir-sich-Wirkung, die im Menschen als Selbstheit erscheint, die sich
die Moglichkeit des Bosen mitbringt.

Aber warum hat Gott das Bose nicht von Anfang an aufgehalten? Denn Gott als lebendiges
Sein muss im Werden existieren, das sich nur durch eine geschichtliche Offenbarung
aktualisieren ldsst — eine Offenbarung, die nur im Gegensatz giiltig ist. Doch konnte Gott, um
das Bose zu vermeiden, sich dafiir entscheiden, nicht zu existieren? Schellings Antwort dazu
ist, die gottliche Offenbarung soll als ,.eine sittlich-notwendige Tat*“ (I, 7, 402) betrachtet
werden. Das bedeutet, dass man weder die Sittlichkeit noch die Liebe opfern kann, nur um
Unsittlichkeit und das Bose zu verhindern.

Wie muss man denn diese These verstehen: ,,Damit also das Bose nicht wire, miiite Gott
selbst nicht sein (I, 7, 403)“? Die Losung besteht im anthropologischen Ansatz. Sowohl Gott
als auch Mensch sind nicht auf ewige Weise geschaffen. Der Gipfel des des menschlichen
Daseins bzw. der telos ist, seine Sittlichkeit zu realisieren und den Geist zu erreichen. Aber die
Vollkommenheit des Gottes ist die Offenbarung der Liebe in der Geschichte. Dies kann nur
dadurch verwirklicht werden, dass der Mensch und Gott einander auf intersubjektive Weise
voraussetzen. Gott kann nie Gott werden, ohne dass er dem Menschen hilft, ein sittlicher
Mensch zu werden. Der Mensch kann nie Mensch werden, ohne sich selbst von Gott zur
Sittlichkeit erheben zu lassen. Diese dialektische Bewegung markiert die Sonderstellung des
Menschen im Universum: ,,Nur der Mensch ist in Gott, und eben durch dieses in-Gott-Sein der

Freiheit fahig* (I, 7, 411). Der Mensch ist deswegen der Mittler der Offenbarung (vgl. I, 7, 411).

118



Durch den anthropologischen Ansatz wird deutlich, dass Schelling hier nicht mehr von
einem idealistischen Ansatz ausgeht, der das System aus einem handelnden Ich oder einer
absoluten Identitdt herleitet. Der Ausgangspunkt und der Endpunkt sind hier die Gottwerdung,
die jedoch nichts anderes als die Menschwerdung ist. Dies ldsst sich folgendermafen
zusammenfassen: Wihrend in der Identitatsphilosophie das Leben des Menschen sinnlos wire
und seine Existenz nur ins Nichtsein geraten wiirde, ohne transzendentalen Bezug zu Gott zu
nehmen, miissen der Mensch und Gott in der Freiheitsschrift sich geschichtlich gegenseitig
bestimmen. Das Ziel der wechselseitigen Wirkung fiir den Menschen ist die Vergdttlichung
(also die sittliche Verwirklichung), fiir Gott hingegen ist es, Offenbarung vollzuziehen, die aber
nur durch das Personliche ermoglicht wird. Denn wie die frithere Untersuchung zeigt, kann nur
eine Person eine andere Person heilen. Die ganze Geschichte ist die Geschichte der gottlichen
Offenbarungen, die nur durch die Menschwerdung vorstellbar sind: ,,Ohne den Begriff eines
menschlich leidenden Gottes, [...], bleibt die ganze Geschichte unbegreiflich* (I, 7, 403).

Die Frage nach dem Sinn des endlichen Lebens und die Endabsicht der Schopfung sind
noch offene Fragen. Die erste wird aus der menschlichen Perspektive gestellt, wahrend die
letztere aus der gottlichen Perspektive formuliert ist. Mit der zuvor erlduterten dialektischen
und doppelten Bewegung Gottes und des Menschen er6ffnet sich jetzt die Moglichkeit, beide
Fragen gewissermallen als Aspekte ein und derselben zu betrachten. Diesem Gedanken wird im

Folgenden nachgegangen.

2.4.6. Die Endabsicht der Menschengeburt und der Sinn des Lebens

Da die Selbstoffenbarung Gottes nur in seinem Gegensatz stattfinden kann, damit seine
»absolute Innerlichkeit* (I, 7, 402) liberwunden wird, gelangt Schelling zu dem Schluss: ,,Damit
also das Bose nicht wire, miiite Gott selbst nicht sein* (I, 7, 403). Dies bedeutet jedoch weder,
dass Gott das Bose selbst gewollt hat, noch dass das Bose lediglich eine herabgesetzte Form
des Guten ist. Das Problem des Bdsen fiihrt zur Frage nach dem Sinn des Lebens. Das Bose
als Wirklichkeit und eine Tatsache bleibt immer prisent und unvermeidbar. Obwohl die

Theodizee-Problematik bereits verhindert wurde, muss der Mensch immer noch fragen: Gibt es

119



tiberhaupt ein Ende des Bosen und ,,gibt es iiberhaupt eine Endabsicht der Schopfung*?°® Wenn
der Mensch im Zeitfluss ziellos bleibt, scheint ihm die Entscheidung zwischen Gutem und
Bosem auch sinnlos zu sein, falls es keinen letzten Sinn seiner Existenz gibt. Die freie
Entscheidung zum Guten oder Bosen zwingt dem Menschen auch, die Frage nach dem Sinn des
Lebens zu beantworten’!.

Zunidchst muss man beachten, dass das Menschengeschlecht nicht in einer unendlichen
Zeitreihe lebt. Der Ubergang von der Zeit der Krankheit zur zukiinftigen Offenbarung vollzieht
sich durch einen Sprung, aber nicht durch eine unendliche Annéherung. Die Endabsicht der
Schopfung ist nichts anderes als das Bose zu vernichten, damit der Mensch werdende Gott und
der Gott werdende Mensch auf ewige Weise und als personliche Wesen leben (vgl. I, 7, 405).

Schellings Antwort auf die erste Frage, ob es ein Ende des Bdsen gibt, ist positiv. Er glaubt,
dass es ein Ende des Bosen geben muss. Aber das Ziel kann nicht am Anfang der Schopfung
unmittelbar erreicht werden, denn Gott ist ein Leben, nicht ein Sein. ,,Alles Leben aber hat ein
Schicksal und ist dem Leiden und Werden untertan.* (I, 7, 403)

Aber die Offenbarung selbst bedarf auch einiger Zeit. Uber die Endabsicht der Schépfung
schreibt Schelling:

Aber das Gute soll aus der Finsternis zur Aktualitét erhoben werden, um mit Gott unvergénglich
zu leben; das Bose aber von dem Guten geschieden, um auf ewig in das Nichtsein verstoBen zu
werden. Denn dies ist die Endabsicht der Schépfung, dal, was nicht fiir sich sein konnte, fiir
sich sei, indem es aus der Finsternis, als einem von Gott unabhingigen Grunde, ins Dasein

erhoben wird. Daher die Notwendigkeit der Geburt und des Todes. (I, 7, 404)

Hieran ist klar zu erkennen, dass die Endabsicht der Schopfung ist, das Bose von dem Guten
scheiden zu lassen, damit das Bose Nichtsein wird, welches nie die Kraft besitzt, sich von der
Potenzialitdt zur Aktualitit zu erheben. Die Endabsicht der Schopfung, ist ndmlich die
Sittlichkeit und Personlichkeit zu realisieren. Der Grund, warum das Bdse am Ende seine

Positivitdt und Wirklichkeit verlieren kann, liegt auch in der letzten Absicht der Schopfung: Die

%0 In Kaspers groBartiger Monographie zur spéten Philosophie Schellings wird auch der Sinn der Schopfung

behandelt. Da Gott beim spdten Schelling als absolute Freiheit gilt, besteht der Hauptpunkt in der Frage,
warum er die Schopfung ins Dasein ruft. Kasper kommt zum Schluss, dass dessen Wurzel sich in der
Freiheitsschrift befindet: ,,Der Zweck der Schopfung lésst sich nach Schelling kurz so zusammenfassen: Gott
will den Menschen. Der Mensch ist das Andere, das Gott will. Dieser Gedanke findet sich schon in der
Freiheitsschrift.* Vgl. Kasper, Walter: Das Absolute in der Geschichte, Philosophie und Theologie der
Geschichte in der Spdtphilosophie Schellings, Freiburg im Breisgau: 2010, S. 341.

Fiir eine dhnliche Meinung vgl. neben Iber auch Schmied-Kowarzik, Wolfdietrich: ,, Von der wirklichen, von
der seyenden Natur“, Schellings Ringen um eine Naturphilosophie in Auseinandersetzung mit Kant, Fichte
und Hegel, frommann-holzboog, Stutttgart-Bad Cannstatt: 1996, Schellingiana Bd. 8, S. 84: Kowarzik
glaubt, dass die ,,freie Entscheidung des Menschen™ mit der ,,Dimension einer existentiellen Sinngebung
unseres geschichtlichen Daseins® untrennbar ist.

120

91



Schopfung erhebt eigentlich diejenigen, die kein eigenstindiges Sein haben, aus dem Nichts ins
Dasein. Nur in diesem Dasein existiert der Konflikt zwischen Gutem und B6sem, die ohne
einander an sich nicht mehr giiltig wiren. Allerdings ist solches Dasein einerseits nur ein
endliches Dasein, aber andererseits wurde es geschaffen, nur um spéter iiberwunden zu werden,
also ist der Mensch einerseits notwendig geboren, aber andererseits verurteilt zu sterben. Der
Sinn des Lebens besteht fiir Schelling hier darin, sich in der Geburt als Leben zu manifestieren
und im Sterben das B4se aus sich selbst auszustoflen, um zur Sittlichkeit erhoben zu werden.
Fiir den Menschen haben also Leben und Sterben die Rolle, den Sinn des Lebens zu vollziehen
und erreichen die Endabsicht der Schopfung als Sittlichkeit. Im Folgenden werden der Mensch
und der Tod behandelt.

2.4.7. Der Mensch und Tod, Liebe, Sittlichkeit und die urspriingliche
Weisheit

Der Tod ist im Jahr 1809 ein zentrales Thema Schellings. Zwar hatte er sich bereits im Jahr
1804 mit dem Begriff der Ewigkeit im Kontrast zum Tod auseinandergesetzt, doch erschien der
Tod damals lediglich als eine erschreckende Tatsache, eine Tatsache, die insbesondere jene
betrifft, deren Seelen vorwiegend von zeitlichen Dingen erfiillt sind (vgl. I, 6, 566). Der Tod ist
mit dem Endlichen verkniipft und wurde von Gott als ,,Nichtsein“ gesetzt (vgl. I, 6,S.566). Fiir
den Menschen stellt er ein negatives Moment dar: Solange er seine Endlichkeit nicht
iiberwunden hat, verbleibt er im Tod bzw. im Nichtsein. Daraus folgt, dass die menschliche
Existenz nur in Beziehung zum Absoluten wahre Realitdt besitzt: ,,Die Handlungen und
Schicksale aller Menschen sind, aufs Absolute bezogen, weder frei noch nothwendig, sondern
Erscheinungen der absoluten Identitdt von Freiheit und Nothwendigkeit* (I, 6, 567).

In der Identitdtsphilosophie ist der Tod eine Ankiindigung der Endlichkeit des
Menschenlebens und ist damit etwas zu Uberwindendes. Im Vergleich dazu ist der Tod hier ein
notwendiges Moment zur Sittlichkeit. Er bildet das notwendige Ende der Geburt. Doch
bezeichnet der Tod weder das Sterben des Leibes, noch eine Loslassung von Gott, sondern
verweist in erster Linie auf die Trennung des Bosen vom Guten. Im Leben wirkt das Bose
lediglich als Gegenkraft zum Guten. Das Bose, sobald es sich von dem Guten getrennt ist, ist

nicht mehr bos. Im Sterben hat das Bose keine Wirklichkeit mehr und ,,sein Zustand ist daher
121



ein Zustand des Nichtseins“ (I, 7, 405). Allerdings hat Schelling spéter in den Stuttgarter
Privatvorlesungen (1810) eine gegenteilige Meinung: Das Bdse wird nur im Sterben verstérkt,
sowie das Gute. Bemerkenswert ist, dass Carolina bei der Erscheinung der Freiheitsschrift am
Mairz 1809 noch nicht gestorben ist. Ihr Tod hat im September 1809 stattgefunden. Dies prégt
stark, wie Schelling im Jahr 1810 iiber den Tod denkt. Deswegen ist auch seine Spekulation
iiber Tod verédndert.

Das Sterben des Bosen heilit zwar auch das Ende des endlichen Lebens, fiihrt aber zur
zweiten Offenbarung und Schopfung, die eine notwendige Widererstellung der Sittlichkeit und
Wiedergeburt ist. Der Tod des Bosen und dessen Irrealtdt markieren das Ende der Offenbarung.
Am Ende der Offenbarung wird die anféngliche Dualitét vernichtet. Das gottliche Bewusstsein
kommt vor als eins von beiden und herrscht {iber die beiden Prinzipien auf gleiche Weise. Der
Tod ist notwendig und fiihrt zu einer hoheren geistigen Stufe, und zwar der Liebe. Die
Sittlichkeit und die absolute Personlichkeit sind die Endabsicht der Schopfung. Deswegen
findet Schelling, dass Sittlichkeit noch nicht der richtige Ausdruck ist, denn Religiositit treffe
viel besser, was hierin zum Ausdruck komme.

Nach der zweiten Offenbarung erreicht der Mensch urspriingliche Einheit der zwei
Prinzipien, die von Schelling als Ungrund des Systems benannt wurde, welcher auf einen
Zustand der Indifferenz verweist. Obwohl es in dem anfanglichen Ungrund keine Personlichkeit
und Dualitit gibt, kommt der Mensch nach der zweiten Offenbarung zuriick zum Ungrund.
Nach der Offenbarung muss der Mensch die Vernunft als seine urspriingliche Weisheit als
,,Primium passivum in Gott* (I, 7, 416) empfinden. Dieser Zustand ist laut Schelling weder die
Tatigkeit des Geistes noch die Identitit der zwei Prinzipien, sondern die Indifferenz, die auch
den Namen Philosophie trigt. Nun ist die Philosophie einerseits die Indifferenz bzw. die
urspriingliche Weisheit aber andererseits auch die Liebe. Das Ziel der Liebe ist nichts anderes
als die Weisheit zu suchen (I, 7, 416). Das Endziel der menschlichen Geschichte ist demzufolge
einerseits die Offenbarung und Realisierung der Géttlichkeit in Liebe, andererseits ist nichts

anderes die philosophische Aufgabe, Weisheit zu lieben.

122



Zwischenbetrachtung

In diesem Kapitel haben wir einerseits eine systematische Theorie des Menschen mit Blick auf
die ontologische Prinzipienlehre skizziert, die die pantheistische Krise zu iiberwinden versucht,
ohne die Immanenzlehre zu beschidigen, aber andererseits auch die Bestimmung des Menschen
im Anschluss an die Menschentheorie erldutert, damit der Wendepunkt in der Denkbiographie
Schellings durch den anthropologischen Ansatz markiert werden kann. Der Ansatz ldsst sich
von der Identititsphilosophie dadurch unterscheiden, dass der Mensch ein notwendig
sterbliches freies Wesen ist, welches sich aber in der Endlichkeit seiner geistigen Positivitét
(Bosheit) und Wirklichkeit sowie Personlichkeit und Sittlichkeit erweisen kann. Darunter hat
die hochste Instanz sowohl im Menschen als auch im Gott von der Vernunft auf den Willen
verlagert. Auch das Wesen des Menschen ist nicht mehr ein transzendental tétiges Ich, sondern
eine in der Geschichte sich entwickelnde Personlichkeit.

Der Uberwindungsversuch geht von der Unterscheidung zwischen ,,Grund der
Existenz* (der Natur in Gott) und dem ,,Existierenden aus. Die erste Schopfung geschieht
durch die Erregung des Grundes. Mit der ersten Schopfung wurden allen Lebewesen als
seelische Organismen geschaffen. Aber der Mensch ist mehr als ein Naturwesen. Seine
Uberkreatiirlichkeit liegt in der Trennbarkeit der Prinzipien und der Mdglichkeit, sich aus der
Angst des Lebens iiber Gott zu erheben, damit ein eigenes Zentrum abseits des Gottlichen
erschaffen werden kann. Gott hat deswegen in seinem Gegensatz als dem Bdsen oder anders
gesagt in der Zeit der Krankheit die zweite Offenbarung verwirklicht.

Der anthropologische Ansatz der Freiheitsschrift hebt die reale Freiheit des Menschen als
das Vermdgen zum Guten und zum Bosen hervor und bringt dadurch das Bose als positive
Realitdt in das philosophische System ein. In dieser Neubestimmung steht der Mensch nicht
mehr lediglich im Schatten des Absoluten, sondern erhilt eine Sonderstellung im Universum:
als ein intelligibles, sich selbst bestimmendes und zugleich gefihrdetes Wesen. Die Spannung
zwischen Zentrum und Peripherie, die sich in der Struktur der menschlichen Existenz spiegelt,
weist ihn als ein exzentrisches Wesen aus, das zur Riickkehr zum Ursprung aufgerufen ist.

Zugleich wird deutlich, dass die Freiheit nicht in einem statischen System aufgehen kann,
sondern nur in einer dynamischen Geschichtlichkeit sinnvoll gedacht werden kann. Die Freiheit
des Menschen impliziert die Moglichkeit des Irrtums, der Entfremdung und der Siinde, eréffnet

123



aber auch den Horizont der Liebe, der Vers6hnung und der sittlichen Vollendung. In der durch
die Freiheit konstituierten Offenheit seines Seins wird der Mensch zum Ort der
Selbstoffenbarung Gottes. Die Bestimmung des Menschen in Schellings Freiheitsschrift zeigt
sich darin, dass die Endabsicht des menschlichen Lebens in der Wahrnehmung der Liebe und
Verwirklichung der Sittlichkeit liegt, die aber ohne die dialektische Bewegung des
Menschgeistes unmoglich wire. Der Mensch ist nicht bloB ein Teil des Universums, sondern
auch ein Tréger von Freiheit und Geschichte. Diese anthropologische Grundlegung, die in der
Freiheitsschrift sichtbar wird, eréffnet somit den Ubergang zu Schellings spiterer positiver
Philosophie, in der das Verhéltnis zwischen Gott, Universum und Mensch neu gedacht wird. Es
lasst sich aber auch bemerken, obwohl Schelling die Sonderstellung des Menschen im
Universum und seine eigenartige Beziehung zu Gott hervorhebt, nicht so deutlich ist, wie er
sich zu den anderen natiirlichen Lebewesen verhilt. Das heifit, es fehlt ihm noch ecine
systematische Naturphilosophie in der Freiheitsschrift, auf der sich die Anthropologie richtig
positionieren kann. Dies wird im Jahr 1810 in den Stuttgarter Privatvorlesungen deutlicher

thematisiert und in Bezug auf die Naturstufe systematischer untersucht.

124



3. Der Mensch zwischen Natur und Geist:

Die Anthropologie in der systematischen Philosophie

des Lebens (1810)

3.1. Einleitung

Die Stuttgarter Privatvorlesungen' sind ein Nachlass aus dem Jahr 1810, die wihrend
Schellings Aufenthalt in Stuttgart nur in einem privaten Zirkel stattgefunden haben. Im
Vergleich zur Freiheitsschrift und den Weltalter-Systemen haben die Privatvorlesungen zwar
ein vollstdndiges pantheistisches System dargeboten, aber viel weniger Aufmerksamkeit auf
sich gezogen.? Welche Stellung tragen die Privatvorlesungen in Schellings Denkbiographie?
Eine iibliche und leicht akzeptierte Lesart ist, dass die Privatvorlesungen ,,eine allgemeine, stark
verkiirzende und systematisierende Zusammenfassung‘® der Freiheitsschrift seien. Dies ldsst
sich vor allem durch die Ubernahme der Dualitt der Prinzipien aus der Freiheitsschrift belegen.
Da Schelling 1810 sein System wieder mit der ,,absoluten Identitdt begann, die offensichtlich

nicht mit der ,Einerleiheit” gleichbedeutend ist, ist es auch teilweise berechtigt, die

Im Folgenden wird nur als ,,Privatvorlesungen zitiert. Die Herkunft dieser Schrift ldsst sich auch auf die
»Abschrift der Georgiischen Nachschrift zuriickfiihren, die von Vicki-Miiller-Liineschlo3 zusammen mit
dem Stuttgarter Nachlass kritisch herausgegeben wurde. Vgl. F. W. J. Schelling, Stuttgarter Privatvorlesungen,
mit einer Einleitung und Anmerkungen kritisch herausgegeben von Vicki-Miiller-Liineschlo, Hamburg:
2016, S. 69.130. Die Georgii-Nachschrift wird im Folgenden nur selten als ,,Georgii-Nachschrift zitiert.
Horst Fuhrmans ist davon iiberzeugt, dass die Privatvorlesungen ,,als einzige das fiir diese Jahre giiltige
Gesamt des Schellingschen Systems® enthalten. Vgl. Fuhrmans, Horst: Dokumente zur Schellingforschung,
in: Kant-Studien, Jan. 1, 1955, Bd. 47, S. 182-191, hier S. 182.
Vgl. Schulte, Christoph: Zimzum bei Schelling, in: Kabbala und Romantik, herausgegeben von Eveline
Goodman-Thau, Gerd Mattenklott und Christoph Schulte, Tiibingen: 1994, S. 97—118, hier S. 105. Manfred
Frank ist sogar der Meinung, dass die Stuttgarter Privatvorlesungen so systematisch und fasslich sind, dass
sie ,,die Lektiire der Freiheitsschrift eriibrigen konnen®. Vgl. Frank, Manfred: Vorbemerkung zu F. W. J.
Schelling, ausgewahlte Schriften, Stuttgart: 1985, S. 10. Johannes-Georg Schiilein ist bewusst, dass das
Verhiltnis der Privatvorlesungen zur Freiheitsschrift kontrovers bleibt. Er tendiert aber zur Verfassung, dass
die Privatvorlesungen wegen der gottlichen Personlichkeit und der Unterscheidung zwischen Grund und
Existenz mehr Verwandtschaft zur Freiheitsschrift als zur fritheren Identitétsphilosophie zeigen. Vgl. Schiilein,
Johannes-Georg: ,Der Geist ist nicht das Hochste, Schellings Psychologie in den Stuttgarter
Privatvorlesungen von 1810, in: Internationales Jahrbuch des deutschen Idealismus, Herausgegeben von
Diana Emundts und Sally Sedgwick, Berlin/Boston: 2017, S. 2017-244, hier S. 222.

125



Privatvorlesungen als einen Versuch teils einer Integration, teils einer Revision der frithen
Identitatsphilosophie zu sehen?.

Die Kontroverse dariiber, ob Privatvorlesungen nur eine Fortsetzung der Freiheitsschrift
oder eine Wiederherstellung der Identitétsphilosophie seien, kann aus unterschiedlichen
Perspektiven betrachtet werden. Auf der einen Seite bleibt es unumstritten, dass sie viele Punkte,
die in der Freiheitsschrift nur angedeutet oder ansatzweise waren, explizieren und
systematisieren. Auf der anderen Seite sieht man auch, dass Schelling dieses System mit der
»absoluten Identitdt™ (I, 7, 422) anfangen mdochte. Allerdings muss man gleichzeitig beachten,
dass diese ,,absolute Identitdt offensichtlich nicht mehr eine spinozistische unpersonliche
Substanz in der fritheren Identitétsphilosophie ist, sondern eine Wirklichkeit, Geschichtlichkeit
sowie Lebendigkeit erhilt, die nur die inneren dualen Prinzipien ermdglichen konnen. In diesem
Sinne ist eine ausgewogene Diagnose > dabei, dass die Privatvorlesungen als einen
Vollendungsversuch der Identitétsphilosophie betrachtet werden konnen.

Schelling zeigt im Jahr 1810 auf jeden Fall eine iiberraschende Kontinuitit zwischen 1809
und 1810. Die Kontinuitét liegt nicht nur in der Fortsetzung der dualen Prinzipien in Einheit,
sondern auch in der Vollendung des lebendigen pantheistischen Systems, in dem die
Sonderstellung der Menschen im Verhiltnis zur Natur und dem Geist deutlicher argumentiert
wird. Als Vollendung wird auch impliziert, dass viele Annahmen in der Freiheitsschrift nun in
Privatvorlesungen systematischer und deutlicher geworden sind.

Wenn man sich in einem Riickblick noch einmal die Freiheitsschrift vergegenwirtigt, ist zu
sehen, dass die Anthropologie oder zumindest der anthropologische Ansatz sehr prasent waren.
Das heif3t, die ausgezeichnete Stellung des Menschen im Universum wurde nicht in Frage
gestellt. Dennoch hat Schelling im Jahr 1809 keine systematische Wissenschaft der
Anthropologie entwickelt. Im Vergleich dazu ist eine der zentralen Aufgaben der
Privatvorlesungen, eine Anthropologie ins System einzubetten, die auf einer dualen

Prinzipientheorie beruht. Im Einklang mit der Freiheitsschrift spielt die Dualitdt zwischen Natur

Uber diese Ansicht vgl. Schwab, Philipp: ,, Uebergang von Identitiit zu Differenz*, Die Bestimmung des
Systemprinzips in den Stuttgarter Privatvorlesungen vor dem Hintergrund von Schellings Denkentwicklung
seit 1801, in: Hithn, Lore; Schwab, Phillip (Hrsg.): System, Natur und Anthropologie Zum 200. Jubildum von
Schellings Stuttgarter Privatvorlesungen, S. 35-70, hier S. 65. Ahnliche Meinung vertreten auch Baumgartner,
Hans Michael; Korten, Harald: Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Miinchen: 1996, S. 105: ,Die
nachgelassenen Stuttgarter Privatvorlesungen (1810) zeigen freilich deutlich, in welchem Sinne neu
gewonnene Probleme und philosophische Gedanken in den Horizont des ididentitdtsphilosophischen Ansatzes
zurilickgestellt werden.*

Ahnliche Meinung sieht auch Sommer, Konstanze: Zwischen Metaphysik und Metaphysikkritik, Heidegger,
Schelling und Jacobi, Hamburg: 2015, S. 133-135. Sommer betont einerseits, dass die Privatvorlesungen eine
»Loestimmte Zusammengehorigkeit” (S. 135) mit der Freiheitsschrift aufweisen und viele ihrer Annahmen
deutlicher (ebd.) ausfilhren; andererseits aber auch, dass sie nicht eine ,tote Identitdt® (S. 134) im
mathematischen Sinne zu entfalten versuchen, sondern auf ,,Lebendigkeit” (S. 133) abzielen.

126



und Geist, Bewusstsein und Unbewusstsein sowie Gutem und B6ésem ohne Zweifel eine
bedeutende Rolle. Wéhrend die Freiheitsschrift mit einer dualen Prinzipienlehre nur den
Menschen im Zentrum gesetzt hat, versucht die Stuttgarter Privatvorlesung wieder im
Anschluss an die Prinzipienlehre, ein allumfassendes System darzustellen. Die zentrale
Aufgabe dieses Systems ist es, einen ,,wirklichen Menschen* zu konzeptualisieren und dessen
richtige Position im System zu finden.

Eine weitere Frage, die Schelling in der Freiheitsschrift offenlésst, betrifft das besondere
Verhiltnis des Menschen zur Natur und zum Geist. Zwar begriindet der Mensch seine
Sonderstellung durch seine Stellung als ,,Ebenbild Gottes* und durch sein Vermdgen zum Guten
wie zum Bosen, aber es bleibt unklar, in welchem Verhéltnis er zur Natur und zum Geist steht.
In der Freiheitsschrift gibt es eine Philosophie des Menschen, aber die Naturphilosophie hat
nicht mit ihr harmonisch zusammengestimmt. Obwohl Schelling in der Freiheitsschrift die
wechselseitige Durchdringung von Naturphilosophie und transzendentalem Idealismus betont
und die Natur in Gott als das dunkle Prinzip beschreibt, das mit dem Licht zur Schopfung und
Offenbarung zusammenwirken soll, bleibt dennoch die Frage, welche Stellung die Naturwelt
im Ganzen des Universums einnimmt und welches Verhéltnis sie zum Menschen hat. Wenn
man anerkennt, dass auch der Mensch der Naturwelt angehort und seinen ,,Grund der
Existenz* in ihr hat, so drangt sich eine weiterfilhrende Frage auf: Wie ist die Naturwelt selbst
iiberhaupt beschaffen, und wann und warum ist der Mensch in der Naturwelt geboren, und wie
wird er in die Geisterwelt erhoben?

Kurz gesagt erscheint eine Darstellung der Naturphilosophie in Privatvorlesungen
unerldsslich, ohne die das Bild des Universums unvollstindig bleiben muss. Wahrend die
Freiheitsschrift in erster Linie die Spannung zwischen Mensch und Gott thematisiert, bemiihen
sich die Privatvorlesungen, Natur, Mensch und Gott zusammen in einem Bild darzustellen.
Dadurch tritt die Stellung des Menschen innerhalb des ganzen Universums noch klarer hervor
als in der fritheren Schrift. Zugleich greift Schelling in den Privatvorlesungen erneut auf die
Potenzlehre zuriick, wodurch die Darstellung der Geisterwelt als eine Wissenschaft der
Anthropologie verstanden werden soll.

Wihrend die philosophische Anthropologie in der Freiheitsschrift nur impliziert wurde,
wird sie in den Stuttgarter Privatvorlesungen als eine Wissenschaft deutlich thematisiert und als
die Philosophie des Geistes systematisch dargestellt. Die Stuttgarter Privatvorlesungen haben
im Anschluss an die Freiheitsschrift im Sinne der erneuten Prinzipienlehre und des neuen
Gottesbegriffes eine systematischere Anthropologie konstruiert, die mit Naturphilosophie das

System des Absoluten zusammen ausmachen soll. Es ldsst sich aber bemerken: Die sichtbare

127



Anthropologie als ein wichtiger Teil des Systems ist aber weder der Ausgangspunkt noch der
Ankerpunkt des Systems. Dies heifit aber nicht, dass eine Rekonstruktion der Anthropologie, in
der das Wesen des Menschen ausfiihrlich angeschaut und die Stellung des Menschen deutlicher
dargestellt wird, unmdglich ist. Dies ist genau das Ziel dieses Kapitels. Die Anthropologie ist
unvollstindig, ohne die Naturphilosophie als Grundlage oder ,,die erste Lebensperiode® (I, 7,
459) anzunchmen.

Die Anthropologie als ein kontroverses Thema hat mehr Interesse an der Freiheitsschrift als
an den Stuttgarter Privatvorlesungen erweckt. Trotzdem sind gliicklicherweise einige
Nachforschungen dazu unternommen worden. Als Vertreter sind Peter Oesterreich und Jochem
Hennigfeld zu nennen. Peter Oesterreich glaubt, dass das Ziel der Privatvorlesungen ist, zu
zeigen, dass ,,die gesuchte Wissenschaft, in der der ,wissenschaftliche Ubergang* in die geistige
Welt moglich ist, die Anthropologie ist*.°

Das System im Jahre 1810 schlie3t sich an die Ansétze aus dem Jahre 1809 an. Das heil3t,
was in der Freiheitsschrift nur impliziert wurde, ist im ndchsten Jahr deutlicher und
systematischer geworden. Die zentralen Thesen sind folgende: 1. Im Jahre 1810 zielt Schelling
noch auf ein lebendiges pantheistisches System, in dem das Absolute als der hochste Urgrund
aller Wesen fungiert. 2. Das lebendige pantheistische System beharrt noch auf einer
Immanenzlehre. Alle endlichen Wesen miissen sich auf das Absolute zuriickfiihren lassen. 3.
Das Absolute muss zugleich von einer Prinzipienlehre ausgehen, die weitergehend iiber die
Identitétsphilosophie {ibergehen muss. Die Prinzipienlehre wurde in der Freiheitsschrift nur als
die Erregung des Grundwillens und der Gegenwirkung als der Wille zur Liebe zum Ausdruck
gebracht. Sie ist hier aber deutlich als ,,Identitédt der Identitét und Differenz* ausgedriickt. Das
wahre Absolute muss in ,, Téatigkeit und der Wechselwirkung dieser beiden Prinzipien® (I, 7, 439)
bestehen. Der Gegensatz muss als ewige Dynamik bestehen, um das Leben voranzutreiben. 4.
Der Mensch muss nicht als ein abstraktes bloBes Sein, sondern als ,,wirkliches Sein* gedacht
werden.

Neben der Verschiarfung der dualen Prinzipienlehre und des positiven Seins des Menschen
ist die Schilderung des Menschenbildes auch deutlicher und préziser geworden. Nicht nur
besitzt der Mensch eine Sonderstellung im Universum, er fiigt mit der Naturphilosophie die
ganze endliche Welt in seinem philosophischen System zusammen. Eines der wichtigsten

Themen im Jahre 1810 im Rahmen der Anthropologie ist die Diskussion iiber Tod und

¢ Vgl. Oesterreich, Peter L.: Die Freiheit, Der Irrtum, der Tod und die Geisterwelt: Schellings
anthropologischer Ubergang in die Metaphysik, in: Schellings philosophische Anthropologie, Jorg
Jantzen/Peter L. Oesterreich (Hrsg.), Stuttgart—-Bad Cannstatt 2002, S. 23-50, hier S. 25.
128



Unsterblichkeit in der Geisterwelt.” Die Thematisierung der philosophischen Anthropologie
bei Schelling aus dem Jahre 1810 kann aus drei Aspekten verteidigt werden:

Es fillt deutlich leichter, die Anthropologie in den Stuttgarter Privatvorlesungen zu
erkennen als in der Freiheitsschrift. Nicht nur deshalb, weil Schelling wihrend seines
Aufenthalts in Miinchen wegen einer engen Beziehung mit Franz von Baader, der sich mit
Naturphilosophie, Anthropologie sowie Kabbala® beschiftigt, ein wachsendes Interesse an der
Theosophie entwickelt. AuBBer der sich auf der Rezeption von Anthropologie befindlichen Spur
ist der entscheidende Grund vielmehr, dass die Wissenschaft Anthropologie, die in der
Freiheitsschrift nur impliziert und ansatzweise war, nun in den Privatvorlesungen als eine
,eigene Wissenschaft™ (I, 7, 457) auftaucht. Die Anthropologie als eine Wissenschaft zielt auf
die Frage, ,,Warum nur im Menschen das absolut Ideale oder das absolute A2 aktuell gesetzt
wird, sonst iiberall aber bloB potentiell (I, 7, 457)“. Nicht nur hat Schelling die Disziplin als
Teil der Philosophie herangezogen, sondern auch die systematischere Menschtheorie im
Rahmen einer Psychologie skizziert, in der die Lehre des menschlichen Geistes in drei Potenzen
(Gemiit, Geist und Seele), die in den zentralen Begriff der Anthropologie bzw. die
Personlichkeit” miinden werden. Die Personlichkeit als ein Kernbegriff der Menschtheorie in
der Freiheitsschrift ist auch das Ziel des Gottwerdens und Menschseins.

AuBler der systematischen Darstellung einer Theorie des Menschen im Rahmen einer
Geisterwelt besitzt der Mensch eine zentrale Stellung im Verhéltnis zu Gott und Natur. Der
Mensch ist der Hauptzweck (I, 7, 435) der gottlichen Involution (vgl. I, 7, 441), so ruht auch

die Schopfung von Gott im Menschen. Der Mensch ist der Differenzpunkt zwischen Natur und

Dass sich Schelling bereits seit 1804 in Wiirzburg mit dem Thema der Unsterblichkeit der Seele
auseinandersetzte, lasst sich auf seinen Austausch mit dem Theosophen Franz von Baader zuriickfiihren.
Durch seine Auseinandersetzung mit dem Pfarrer Pregizer iiber J. Bohme und F. Oetinger wurde Schelling
auch von Mystizismus beeinflusst. Vgl. Horn, Friedmann: F. W. J. Schellings Lehre von den letzten Dingen,
in: Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte, 1954, Vgl. 6, No. 3 (1954), S. 248-265, hier S. 250. Die
Thematisierung des Todes erreicht einen Gipfel im Jahr 1810 besonders in den Privatvorlesungen und den
trotz kontroverser Datierung aber ungeféhr zur gleichen Zeit verfassten ,,Clara-Fragmenten®. Dies hat auch
einen Zusammenhang mit dem Verlust seiner ersten Ehefrau Caroline Schelling. Vgl. Miiller-Liineschlof,
Vicki: Einleitung zu Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Clara oder iiber den Zusammenhang der Natur mit
der Geisterwelt, Hamburg: 2025, S. VII-LXI, hier S. XI.

Die Rezeption der mystischen Tradition bei Franz von Baader in der Forschung zu Schelling ist allgemein
akzeptiert. Bemerkenswert ist, dass nur M. Ffytche die Quelle der Anthropologie bei F. Baader gezeigt hat.
Vgl. Ffytche, Matt: The foundation of the unconscious: Schelling, Freud and the Birth of the Modern Psyche,
Cambridge University Press, 2012, S. 100. Der Einfluss von Béhme und Oetinger sehe: Schulze, Wilhelm A:
Der Einfluf3 Boehmes und Oetingers auf Schelling, in: Leube, Martin (hrsg.), Blatter fiir Wiirttembergische
Kirchengeschichte, 56-58, Stutgarter: 1956, S. 171-180.

Dass der Begriff der Personlichkeit fiir die Anthropologie Schellings zentral ist, hat nicht nur das zweite
Kapitel dieser Arbeit gezeigt, sondern auch V. Miiller-Liineschlo3 in der Einleitung zu den neuen
herausgegebenen Clara-Fragmenten bemerkt. Vgl. Miiller-LiineschloB, Vicki: FEinleitung zu Friedrich
Wilhelm Joseph Schelling, Clara oder iiber den Zusammenhang der Natur mit der Geisterwelt, Hamburg:
2025, S. VII-LXI, hier S. XXXIV. Miiller-Liineschlof3 hat darauf verwiesen, dass das Thema bei Clara wieder
vorgekommen ist. Davon ausgehend ist eine Anthropologie in Clara auch sichtbar.

129



Geist. Als Differenzpunkt ist auch der Vermittler zwischen Natur und Gott. Gott muss Mensch
werden. Das heifit, ohne Menschenbild ist Gott unverstindlich.

Dariiber hinaus versucht Schelling weiter, durch die Metapher der Krankheit oder den
Begrift des Bosen, fiir die menschliche Freiheit zu argumentieren. Der Mensch muss aufler in
der Geisterwelt auch in Religion, Sittlichkeit sowie Staat und Geschichte betrachtet werden.
Das heif3t, der Sinn des Menschseins muss auch dabei diskutiert werden. Ein wichtiges Thema
hier ist der notwendige Tod des Menschen sowie das Schicksal des Menschen.
Zusammenfassend ist die Anthropologie nicht nur eine explizite Wissenschaft, sie hat auch den
Menschen in Bezug auf Psychologie und Geisterwelt sowie seine Sonderstellung im Universum
und sein Schicksal in Betracht genommen. Eigentlich kann man sagen: Wenn man die ganzen
Privatvorlesungen studiert, kann man so sagen, dass die Vorlesung um die dialektische
Beziehung zwischen Gott und Menschen sowie die Selbsterlosung des Menschen selbst kreist.
Die Naturphilosophie trdgt schon keine selbstandige Position im Stuttgarter System, sondern
nur eine niedrigere Potenz, auf der ein hoheres Geistiges entwickelt werden kann. !

Obgleich die Forschung zu den Stuttgarter Privatvorlesungen im Vergleich zur
berithmteren Freiheitsschrift sowie zu den spdteren Weltalter-Systemen bislang nur im
begrenzten Umfang ist, liegt mit der Monographie bzw. Dissertation von Vicki Miiller-
Liineschlof3 eine umfassende Studie vor, die nicht nur die Entstehungsgeschichte des Textes
detailliert rekonstruiert, sondern auch eine differenzierte Interpretation desselben bietet!!.
Obwohl der Untertitel ihrer Dissertation das Verhiltnis von Natur und Geisterwelt thematisiert,
konzentriert sich ein Grofiteil der Untersuchung auf eine Theorie des Menschen im Verhiltnis
zu Natur, Gott und Geist. Sie vertritt dabei eine starke These: ,,Schellings Philosophie ist jedoch
noch mehr, sie ist vor allem auch Anthropologie.!?

Das Gebiet des Geistes besitzt dabei die groBte Bedeutung. Auch Miiller-Liineschlof3
stimmt darin iiberein, dass der Begriff der Anthropologie hierbei eine zentrale Rolle spielt, die

sich offenkundig von der ,,Anthropologie” aus dem Wiirzburger System unterscheidet. Es ist

Wenn man einen Blick in die Clara-Fragmente wirft, wird es deutlich, dass Schelling das Verhéltnis zwischen
Naturphilosophie und Geisterwelt noch klarer herausarbeitet: Die Geisterwelt kann nicht grundlos als
Wirklichkeit bestehen. Vielmehr muss ihr die Natur als Fundament zugrunde liegen, von dem aus ein
Ubergang zur geistigen Welt ermdglicht wird (I, IX, 5). Dies beweist weiterhin, dass die Naturphilosophie aus
dieser Zeit zwar unumgénglich ist, aber schon in den Hintergrund tritt.

Vgl. Miiller-LiineschloB, Vicki: Uber das Verhdltnis von Natur und Geisterwelt, IThre Trennung, ihre
Versohnung, Gott und den Menschen: Eine Studie zu F. W. J. Schellings »Stuttgarter Privatvorlesungen«
(1810) nebst des Briefwechsels Wangenheim — Niederer — Schelling der Jahre 1809/1810, Stuttgart-Bad
Cannstatt: 2012. Uber die Dissertation von Miiller-LiineschloB vgl. man auch die Rezension von Jung,
Christian: Neue Literatur zu Schellings ,, Stuttgarter Privatvorlesungen”, in: Zeitschrift fiir philosophische
Forschung, 2017, Bd. 71, H. 3, S. 433-444.

12 Vgl. ebd. S. 284.

130



nicht weiter erstaunlich, dass sich die Anthropologie aus der Wiirzburger Zeit nur fiir die
Darstellung der absoluten Identitét zwischen Pflanzen, Tieren und Menschen interessierte.

In Freiheitsschrift wird bereits der Mensch als Geistwesen mit zwei Prinzipien und die
Dynamik zwischen Bosem und Liebe untersucht; hier in der Stuttgarter Zeit wird er statt in der
klassischen Tradition der Seele unter der Disziplin moderner Psychologie oder Anthropologie!?
untersucht, die sich an der ,,Betrachtung des menschlichen Geistes (I, 7, 465) orientiert. Fiir
Miiller-LiineschloB ist die Psychologie bei Schelling in dieser Zeit nahezu synonym mit der
Anthropologie. Sie diskutiert auch die Entstehung der Psychologie: Schelling hat spéter in
seiner Miinchener Zeit noch einen kiirzeren Text hinterlassen, der vermutlich von seinem Sohn
K. F. A. Schelling nachtréglich mit dem Titel ,,Anthropologisches Schema“ versehen wurde.
Diese Schrift ,,stellt eine dhnliche Arbeit wie die von 1810 dar*“!4. Sie argumentiert weiter: Nach
den von W. E. Ehrhardt zusammengetragenen historischen Hintergriinden hitte dieses
anthropologische Schema auch den Titel ,,Psychologisches Schema® tragen konnen. Kurz
zusammenfassend stiitzt sich die Anthropologie 1810 bei Schelling hauptsidchlich auf
Psychologie und die Wirklichkeit des menschlichen Geistes. Auf der anderen Seite spielen der
Tod des Menschen und die christliche Auferstehungslehre auch eine wichtige Rolle. Die
Verbindung zwischen Metaphysik und der christlichen Lehre findet fiir Miiller-Liineschlof3
einen Verkniipfungspunkt, der nichts anderes als die Anthropologie oder, um genauer zu sein,
metaphysische Anthropologie ist.

Oliver Miiller hat die Anthropologie im Rahmen der Freiheitsschrift und Privatvorlesungen
untersucht. Der Bezugspunkt zwischen den beiden Schriften fiir Miiller liegt im Konzept des
Bosen und der Metapher der Krankheit.!> Miiller ist zu diesem Schluss gekommen: ,,Die
kiirzeste Fassung von Schellings Anthropologie ist wohl: Der Mensch ist das Wesen, das krank
werden kann.“!¢ Eine weitere These, die Miiller aufgestellt hat, besagt: ,,Der Mensch als das
Wesen, das der Bilder, Analogien und Metaphern bedarf.“!” Fiir Miiller sind die Emotionen,
die mit dem Bdsen und Krankheit sowie dem Sinn des Lebens in Verbindung stehen, wie

«l8

Traurigkeit und Schwermut, lediglich als ,,psychische Erfahrungen®'® zu betrachten.

Vgl. Miiller-LiineschloB, Vicki: Uber das Verhdltnis von Natur und Geisterwelt, Ihre Trennung, ihre
Versohnung, Gott und den Menschen: Eine Studie zu F. W. J. Schellings »Stuttgarter Privatvorlesungen«
(1810) nebst des Briefwechsels Wangenheim — Niederer — Schelling der Jahre 1809/1810, Stuttgart-Bad
Cannstatt: 2012, S. 260.

14 Vgl. ebd. S. 257.

Vgl. Miiller, Oliver: Anamnese des Bosen, Zu Schellings Anthropologie in der Freiheitsschrift und in den
Stuttgarter Privatvorlesungen, in Hiihn, Lore; Schwab, Phillip (Hrsg.): System, Natur und Anthropologie.
Zum 200. Jubildum von Schellings Stuttgarter Privatvorlesungen, S. 257-277.

16 Vgl. ebd., S. 273.

17" Ebd.

8 Ebd., S. 275.

131



3.2. Die metaphysische Propiadeutik zur Philosophie der
Anthropologie

3.2.1. Der organische Pantheismus als Ausgangspunkt

Es steht auller Zweifel, dass Gott bzw. das Unbedingte fiir Schelling im Jahre 1810 die hochste
Stellung im Universum besitzt. Sonst wiéren alle bedingten Dinge unmdglich. Es kann keine
Wissenschaft als Anthropologie geben, ohne die Basis auf die Theorie des Absoluten zu nehmen.
Gleichzeitig ist die Theorie des Absoluten mit dem Systementwurf eng verkniipft. Die
Privatvorlesungen stellen auf jeden Fall ein geschriebenes System dar, das jedoch nicht mit dem
anderen Hohepunkt des Systems aus dem Jahr 1804 gleichzusetzen ist, auch wenn beide ein
System entwerfen, welches Ontologie, Erkenntnistheorie, Naturphilosophie, Handlungstheorie,
Anthropologie, Kunstphilosophie, Religionsphilosophie usw. umfasst, gibt es deutlichen
Unterschied.

Obwohl das Buch aus dem Jahre 1804 den Titel ,,System der gesamten Philosophie* trigt,
findet man nicht deutlich darin, was ein System iiberhaupt bedeutet. Das System 1804
manifestiert damals mehr eine Geschichte der gottlichen Selbstoffenbarung als eine Entfaltung
der gottlichen Selbstaffirmation. So direkt wie nirgendwo sonst hat Schelling am Anfang der
Privatvorlesungen die Frage entworfen: , Inwiefern ist iiberhaupt ein System moglich?* (I, 7,
421) Das System ldsst sich von dem Schulsystem unterscheiden. Denn das Schulsystem wurde
von den Menschen kiinstlich erfunden. Im Vergleich dazu ist das System bzw. das Weltsystem
bereits vor der Existenz des Menschen da. Das lebendige System muss mit drei Grundziigen

anfangen:

1) als Weltsystem ein Prinzip haben, das sich selbst trégt, das in sich und durch sich selbst
besteht, das sich selbst in jedem Teil des Ganzen reproduziert; 2) darf es nichts ausschlieBen (z.
B. die Natur), nichts einseitig unterordnen oder gar unterdriicken; 3) muf} es eine Methode der
Entwicklung und des Fortschreitens haben, bei der man versichert sein kann, daB3 kein

wesentliches Mittelglied tibersprungen werden kann. (I, 7, 421)

Im Jahr 1804 kommt das Wort ,,Weltsystem* erst spiter vor. ,,Das Weltsystem ist die

aufgeschlossene Ideenwelt oder die aktuelle Unendlichkeit der Idee Gottes™ (I, 6, 481). Als
132



Gipfel des Weltsystems ist es nur der Mensch oder ,,der Mensch gewordene Gott* (vgl. 1, 6,
491). Das System oder Weltsystem hier ist ein Ersatzname fiir das allumfassende Universum
oder Gott. Die Geburt des Universums ist vor der Geburt des Menschen da und muss von einem
hochsten Prinzip ausgehen. Dieses Prinzip muss Selbstursache und die immanente Ursache
aller anderen Teile des Systems sein. Wie alle anderen Systeme Schellings muss das hochste
Prinzip gleichzeitig causa sui und causa immanens sein. Dass das System aus einem hdchsten
Prinzip abzuleiten ist, deutet auf eine scheinbare Nihe zur pantheistischen Identitétsphilosophie
hin. Allerdings miindet die in der Freiheitsschrift revidierte Identititsphilosophie hier in eine
weiterflihrende Ausarbeitung eines lebendigen Pantheismus, wenn man das Prinzip in seinen
weiteren drei Bestimmungen ansieht.

(1) Das Prinzip muss zuerst als absolute Identitit bzw. als eine organische Einheit aller
Dinge gedacht werden, die sich von bloBer Einerleiheit unterscheidet. Noch deutlicher als in
der Freiheitsschrift soll die Welt hier als ein unteilbarer Organismus gedacht werden. Dieser
Organismus besteht aus verschiedenen untergeordneten Teilen, die jeweils unterschiedliche und
unersetzbare Funktionen erfiillen und zugleich in einem harmonischen Miteinander existieren.
Die absolute Identitét, als Einheit aller Teile, steht fiir die Harmonie und Unteilbarkeit des
Ganzen.

(2) Ein bestimmter Ausdruck der absoluten Identitét ist die absolute Identitdt des Realen
und des Idealen, die durch die Formel BAfC bestimmt ist, wobei B und C dadurch identisch sind,

dass sie dem Wesen nach A (Ur-wesen) sind. B und C sind wesentlich identisch, aber formal
voneinander unterschiedlich, wenn sie fiir sich beachtet werden. Der Form nach bestehen das
Reale und das Ideale im Gegensatz. Dieser Dualismus kann nie aufgehoben werden und ist mit
der Identitéit verkniipft, so dass die Individualisierung von B und C moglich ist. Da B und C
dem Ur-Wesen subsumieren und deshalb ,,dasselbe Wesen* in sich haben, haben sie auch ,,das
gleiche Recht zur Existenz (I, 7, 422). Im Gegensatz zu dem Idealismus Fichtes, der nur das
Ich als , fiir sich* gedacht hat, betont Schelling, dass die Materie (Objekt) durch die attraktive
Kraft zu sich selbst auch eine relative Subjektivitét (Ichheit) beweist. Im Gegensatz dazu wurde
im Wiirzburger System das Prinzip der hochsten Vernunfterkenntnis als ,,A = A* bzw. als eine
»ewige Gleichheit des Subjekts und Objekts (I, 6, 151) bestimmt. Damals galt die
Differenzlosigkeit als Ausgangspunkt, wéihrend hier die Einheit von Identitdt und Differenz im
Zentrum steht.

(3) Der dritte Ausdruck des Prinzips ist sehr direkt bzw. das Absolute oder Gott, also als das
Prinzip der gesamten Philosophie (I, 7, 421). Das Absolute, oder Gott, ist nicht lediglich eine

Idee, sondern ein lebendiges Sein, in dem sich die Entfaltung des aus dem einen Prinzip
133



hervorgehenden Systems vollzieht. Gott erscheint nicht nur als hochstes Prinzip und
Erklarungsgrund alles Seienden, sondern zugleich als der Ort, wo das Leben sich entwickelt.
Der erste Ausdruck betont, dass eine Einheit in der Mannigfaltigkeit besteht und diese
letztlich als ein Organismus hervortritt. Der Schwerpunkt des zweiten Ausdrucks konkretisiert
weiter, dass die Mannigfaltigkeiten in das Reale und das Ideale eingeteilt werden, die aber
dasselbe ,,Ur-wesen* als das Prinzip in sich haben. Die Differenzen miissen als Gegensatz
zwischen Subjekt und Objekt begriffen werden. Der dritte Ausdruck ist dadurch eine
Verschirfung des Standpunkts von dem lebendigen Pantheismus, dass die organische Welt nicht
nur einem dogmatischen Prinzip folgt, sondern den Namen Gott als ein Leben trdgt. Schelling
hilt dabei an einem lebendigen Pantheismus fest, der von einer dualen Prinzipienlehre ausgeht.
Ebenso wie in der Freiheitsschrift beruhen auch die Immanenzlehre und die Lebendigkeit des
Systems auf dem Gegensatz zwischen dem Realen und dem Idealen. Wéhrend die dualen
Prinzipien in der Freiheitsschrift als Grund der Existenz und des Existierenden expliziert
werden, erscheinen sie hier als das Reale (Materie) und das Ideale (das Ich). In dieser Spannung
konstituiert sich das Leben selbst als Einheit in der Differenz, das heift als lebendiger Prozess,
in dem die Gegensitze nicht aufgehoben, sondern produktiv gehalten werden. Der
Systementwurf soll nicht als ein Zerbrechen der Identitétsphilosophie, sondern als ein
Vollendungsversuch betrachtet werden. Das System oder Gott muss organisch, lebendig und
einheitlich sein, was durch eine Methode entwickelt werden soll. Die Frage ist nun: Was ist die

Methode des Weltsystems?

3.2.2. ,Darstellung® als Methode des Systems und der Ubergang von der

Identitat zur Differenz

Die Theorie Gottes gilt nicht nur als Grundlage eines Weltsystems, sondern auch als
Ausgangspunkt der Philosophie. Doch wie kann Gott, der dem Bereich des Glaubens
zugeordnet wird, von der Philosophie, die dem Bereich der Erkenntnis angehdrt, begriffen

werden? ' Schelling glaubt, dass es keine Antwort darauf gibt (vgl. I, 7, 423). Die Existenz

1 Die Debatte iiber die Konkurrenz zwischen Glauben und Wissen ist ein klassisches Thema in der ganzen

Geschichte des deutschen Idealismus seit Kant. Vgl. Hegel, Glauben und Wissen (TWA 2, S. 287-300).
Anders als Hegel hat Schelling den Zugang zur Erkenntnis Gottes nicht anerkannt. Wahrend Schelling im
134



Gottes kann nicht demonstrativ bewiesen werden. Das Absolute kann nur durch die Darstellung
wahrgenommen werden. Die Darstellung ist eine Entfaltung der Philosophie selbst (vgl. 1, 7,
423 f.). Denn das allumfassende Universum ist nichts anderes als das Leben Gottes, und die
Philosophie, nichts anderes als die Darstellung des Universums, deshalb ist der Prozess der
Philosophie selbst schon die Darstellung Gottes und ergibt sich als ein Beweis seiner Existenz
(vgl. I, 7, 424). Das heift, die gesamten Privatvorlesungen als systematische Wiedergabe des
ganzen Universums sind die Manifestation des Absoluten und liefern einen Beweis fiir Gottes
Existenz.

Die Darstellung ergibt sich nicht als eine geometrische Demonstration, sondern als eine
Selbstoffenbarung oder VerduBerung. Die neue Methode versucht zu zeigen, dass Gott nicht ein
Schulsystem, sondern ein Leben ist. Der Beweis fiir den abstrakten Satz, dass Gott die absolute
Identitdt zwischen dem Realen und dem Idealen ist, liegt in der Aktualisierung des Begriffes.
Die Selbstoffenbarung Gottes kann nicht durch die Form vom Identititsgesetz realisiert werden,
sondern nur durch seinen Gegensatz, der die Differenzen zwischen Prinzipien setzt. Die
Differenzierung der Prinzipien fordert weiterhin eine ,,Doublierung des Wesens* (I, 7, 435).
Das hei3it, das Ur-wesen wird nicht dadurch aufgehoben, sondern verdoppelt werden. Die
Darstellung des Gottes ist nichts anderes als eine Trennung von der urspriinglichen Identitét
und fiihrt zu einem ,,Ubergang von Identitiit zur Differenz* (I, 7, 434). Gott kann gleichzeitig
in der Einheit und in der Entzweiung leben.

Die zwei Prinzipien, die den Gegensatz zwecks der Offenbarung bringen, fiihren nicht zur
Authebung der Identitit, sondern zu einer Steigerung. Die Prinzipienlehre ldsst sich auch im
Menschen widerspiegeln. Der Konflikt zwischen Prinzipien manifestiert sich beim Menschen
als Streit zwischen dem Rationalen und dem Irrationalen (vgl. I, 7, 435). Der Streit im
Menschen wird nicht bloB unterbunden, sondern auf eine hohere Stufe gebracht, wobei das
Bewusstsein im Menschen hervortritt und damit das Licht von der Finsternis trennt. Der
Mensch hat demnach nicht seine Menschheit verloren, sondern bewahrt sein Wesen in zwei
Gestalten: einerseits in der Einheit der Prinzipien und andererseits in deren Trennung.

Das Verhiltnis zwischen Identitdt und Differenz in Gott ldsst sich auch im Folgenden neu
formulieren. Das Absolute ist mit sich selbst identisch. Die Selbstidentitét ist ndmlich A = A.
Die Identitdtsform driickt sich dreifach aus. Es gibt A als Subjekt, A als Objekt, und die Identitét

beider (vgl. I, 7, 425). Die erste Ausdrucksweise des Absoluten ist: ﬁ . Mit der Einsetzung

der Differenz in die reine Indifferenz verwandelt sich dann A = A nun in A = B. Die zweite

Jahr 1804 lediglich die intellektuelle Anschauung als Methode ausgearbeitet hat, entwickelt er jetzt ein System,
in dem die Darstellung als vermittelnde Form zwischen Glauben und Wissen fungiert.
135



Ausdrucksweise des Absoluten ist nun ﬁ. Wihrend A die Einheit als Urwesen représentiert,

ist A = B fiir die Differenzen. Die ganze Formel ist ,,das lebendige, aktuelle Urwesen* (I, 7,
425). Das Absolute oder Gott ldsst sich nun in einem Satz ausdriicken: die Einheit der Identitat
und Differenz.

In Ubereinstimmung mit dem dualen Standpunkt in der Freiheitsschrift bestimmt Schelling
die Identitidt als ,Identitit in Nicht-Identitdt, in Differenz, in Unterscheidbarkeit der
Prinzipien® (I, 7, 424). Mit der Forderung an die ,,Theorie der zwei Prinzipien, die in Gott eins
sind®, grenzt Schelling sich von der ,,gemeinpantheistische[n] Ansicht* (I, 7, 438) ab und
verteidigt sich gegen den Vorwurf aus der Vorrede der Phinomenologie des Geistes®, dass ,,alle
Kiihe schwarz sind*?!, damit die quantitative Differenz durch die qualitative ersetzt wird. Die
Stuttgarter Privatvorlesungen gelten als die Fortsetzung des Differenzstandpunkts und als die
Uberwindung der reinen absoluten Identitit.>2

Bemerkenswert ist aber, dass es von der Identitit (A = A) zur Differenz (A = B) eine Liicke
oder einen Sprung zu geben scheint. Allerdings ist die Einsetzung der Differenz um der
Offenbarung willen notwendig. Es lisst sich nun fragen, wie der Ubergang von der Identitiit zur

Differenz moglich sein kann.

3.2.3. Die Potenzlehre als Periode der gottlichen Offenbarung

Der Ubergang vom Urzustand absoluter Identitit zur Differenz manifestiert sich in der
Metaphysik zunidchst in der Potenzlehre, die wiederum als Periode der Offenbarung gilt. Die

Differenzen wurden nicht gesetzt; sie bestehen in der Natur der dualen Prinzipien. Anders als

in der Identitétsphilosophie, wo die im ersten Ausdruck des Absoluten ﬁ lasst sich das obere

20 Nach Wolfdietrich Schmied-Kowarzik mit der Identitit in Differenz entgegnet Schelling dabei dem Anspiel

auf ihn von Hegel. Vgl. Schmied-Kowarzik, Wolfdietrich: Existenz denken. Schellings Philosophie von ihren
Anféingen bis zum Spdtwerk, Freiburg/Miinchen: 2015, S. 212.

2l Hegel, TWA 3, S, 22.

22 Vgl. Schwab, Phillip: ,, Ubergang von Identitiit zu Differenz“. Die Bestimmung des Systemprinzips in den
Stuttgarter Privatvorlesungen vor dem Hintergrund von Schellings Denkentwicklung seit 1801, in: Hiihn,
Lore; Schwab, Phillip (Hrsg.): System, Natur und Anthropologie. Zum 200. Jubildum von Schellings
Stuttgarter Privatvorlesungen, S. 35-70, S.36: ,Das Zentrum dieser Spannungen liegt, in systematischer
Hinsicht, im Begriff der Differenz.

136



A von dem unteren Satz (A = A) unterscheiden. Das A ist das absolute Wesen (Urwesen),
wihrend der Satz die absolute Form ist. Die absolute Form ist aber nichts anderes als das Wesen
in der Form. Bevor sich die A=A in A =B umwandelt, ist das Wesen von der Form
ununterscheidbar.

Da es in der absoluten Form das Subjekt (A) als das Ideale und das Objekt (B) als das Reale

zu unterscheiden ist, hat die urspriingliche Formel noch zwei untergeordnete Formen

A B
(ﬁ) und (ﬁ) (vgl. 1, 7, 426). Da A und B in einem einheitlichen Band sind, haben die

zwei untergeordneten Formen dem Wesen nach keine Differenz. Allerdings haben sie sich
schon differenziert, wenn man sie aus der Form betrachtet. Das heift, wenn der Exponent das
A ist, ist es die ideale Einheit. Wenn der Exponent das B ist, ist es die reale Einheit. Die reale
Einheit erscheint als Sein, wihrend die ideale Einheit als ,,Position des Seins* erscheint (vgl. I,
7,427).

Aber das Sein selbst ist auch eine Position, deswegen ist die Position des Seins die Position
der Position. Wahrend die Position (das Sein) die erste Potenz ist, besitzt nun die Position der
Position (das Ideale) die Position der zweiten Potenz. Deshalb hat das Ideale einen hoheren
Rang als das Reale. Die Umwandlung von der absoluten Identitdt zur Differenz ldsst sich in der
Potenzlehre darstellen.

Die erste Position ist das Reale (B) oder das Sein. Das Sein kann nie ohne das Band mit
dem Idealen fiir sich existieren. Die erste Potenz ldsst sich durch A = B ausdriicken. Das heif3t,
das reale Sein, sobald es existiert, muss entweder in A oder B existieren. Das Ideale A kann
auch nicht fiir sich existieren. Da es nur durch die Position des B existieren kann, ist die zweite

Position A% Die zweite Potenz zeigt sich als ein durch B erreichte Affirmation der

3

Identitatsform (A = B). Deswegen ist der vollkommene Ausdruck des Absoluten: =5

(vgl. 1, 7, 427), wenn die erste Potenz und die zweite Potenz wieder in Einheit sind. Fiir
Schelling muss die erste Potenz vor der zweiten Potenz logisch vorhergehen, sowie die zweite
Potenz vor der dritten. In diesem Sinne ist das Reale als die erste Potenz die erste Natur (natura
prius) und das Ideale ist posterius. Obwohl die erste Potenz der Existenz vor der zweiten und
dritten steht, sind die zweite und dritte Potenz dem Wesen nach hoher. Die Entstehung der
Differenzen ergibt sich nur als die Entfaltung der Potenzlehre, in der eine qualitative Differenz

zwischen dem Realen und dem Idealen schon vorhanden ist:

Ich habe dieses Verhéltnis, daf3 nichts blo3 subjektiv oder objektiv, sondern immer obgleich in

verschiedenem Verhiltnis beides sei, auch die blof quantitative Differenz genannt. Nédmlich

137



zwischen den Prinzipien als solchen, zwischen A und B, ist allerdings keine bloBe quantitative

Differenz, hier ist die entschiedenste qualitative. (I, 7, 445)

Aber die Potenzen sind nur Moglichkeiten, und noch keine Wirklichkeiten (vgl. I, 7, 428). Die
Verwirklichung der Moglichkeiten basiert auf dem Willen zur Offenbarung in Gott selbst. Wenn
Gott die zweite Potenz setzen mdochte, in der eine Duplizierung entstehen muss, dann muss Gott
zuerst die erste Potenz als Wirklichkeit setzen. Das heilit, Gott muss sich zuerst auf das Reale
beschrinken?, damit es aufgehoben werden kann. Die Aufhebung des Realen fiihrt weiterhin
zum Abweichen von der Einheit. Das heifit, der Ubergang von der Einheit zur Dualitiit ist die
Umsetzung der Ewigkeit in die Zeit.

Die Verwirklichung der Potenzen geht mit der Entstehung der Zeit bzw. der
Geschichtlichkeit einher. Die Potenzlehre ist das Absolute, wenn man sie von einer absoluten
Seite betrachtet. Im Vergleich dazu ist sie als die geschichtliche Selbstoffenbarung in Perioden

zu verstehen, in denen die Potenzlehre aus der Perspektive von Zeit zu betrachten ist.

3.2.4. Die Kontraktion als der Anfang der Differenz und der Zeit

Das Konzept von Kontraktion (Selbsteinschrankung) ist der Kernbegriff fiir den Begriff eines
lebendigen Gottes, der den Anfang der Zeit setzt. Oder mit dem Wort eines jiidischen Gelehrten:

,,LOhne Zimzum keine Schopfung®“.?* Das Reale (B) wird bei Gott als ein einschrinkendes

23 Eine iibliche Interpretation hier fiir die Selbsteinschrinkung Gottes als Anfang der Schopfung ist, dass

Schelling sich hier an ,,der kabbalistischen Figur des Zimzum* orientiert. Dies impliziert eine Herablassung
oder Kontraktion Gottes. Vgl. Hiihn, Lore und Schwab, Philip, Systemabbreviatur oder System im Umbruch?
Zur Einleitung in Schellings Stuttgarter Privatvorlesungen, in: System, Natur und Anthropologie, Zum 200.
Jubildum von Schellings Stuttgarter Privatvorlesungen, Lore Hihn und Philip Schwab (Hg.),
Freiburg/Miinchen: 2014, S. 1-12, hier S. 5. Dies wird spéter von Schelling selbst auch erklart, auch wenn
Schelling laut C. Schulte ,,das Wort Zimzum in seinen Werken und Briefen nicht ein einziges Mal
[gebraucht]“. (Vgl. Schulte, Christoph: Zimzum bei Schelling, in: Kabbala und Romantik, herausgegeben von
Gerd Mattenklott und Christoph Schulte, Tiibingen: 1994, S. 97-118, hier S. 97.) Aber ,,[d]as Wort Zimzum
fehlt, die Sache ist prasent.” (Vgl. ebd.) Schulte zeigt, dass das jiidische mystische Konzept von gottlicher
Kontraktion die Basis des Begriffs des lebendigen Gottes ist (vgl. ebd. S. 104). Es gibt eine andere
ausfiihrliche Untersuchung, die sich mit Schellings Kontraktion und seiner Rezeption der christlichen Kabbala
(Bohme) beschéftigt. Dieser Begriff bezeichnet den urspriinglichen Akt der Selbstzusammenziehung Gottes,
durch den Raum fiir die Welt, Zeit und Geschichte entsteht. So beginnen die Trennung von Gott und Welt
sowie der geschichtliche Prozess. Vgl. Habermas, Jiirgen: Dialektischer Idealismus: Im Ubergang zum
Materialismus, Geschichtsphilosophische Folgerungen aus Schellings Idee einer Contraction Gottes, in:
Theorie und Praxis, Sozialphilosophische Studien, Frankfurt am Main: 1971, S. 170-225.
24 Schulte, Christoph: Zimzum, Gott und Weltsrpung: Suhrkamp Verlag Berlin: 2014, S. 9.
138



Prinzip benutzt, damit sich Gott von einem bloBen Sein ins Reale ,herabldsst“. Die
Herablassung Gottes oder seine Selbstbeschrinkung auf das Reale ist der Anfang der Zeit und
die Geburt der ,,kontraktiven Menschen* (vgl. I, 7, 429), die alle urkriftige Naturen sind. Kurz
gesagt: Die Selbstkontraktion Gotts aufs Reale ist eine Herablassung, aber auch eine Geburt
des Urmenschen.

In diesem Abschnitt werden die drei Perioden der Zeit konkreter erkldrt. Schelling vollzieht
damit eine Ankniipfung an die Prinzipienlehre aus der Freiheitsschrift. In der ersten Schopfung
gab es die Unterscheidung von Grund der Existenz und dem Existierenden. Hier hat Schelling
auch das Reale als den ersten Grund impliziert, der hier ,,das kontrahierende Prinzip* genannt
wurde. Wéhrend der Effekt des Grundes in der Freiheitsschrift als Erregung des Willens zur
Existenz fungiert, ist das Reale nun der Wille zur Einschrinkung, die ihm das Ideale auferlegen
kann. Wenn Gott in die erste Potenz eintritt, muss er um der Verwirklichung des Realen willen
die Einschrinkung annehmen, damit die Realitit in der Zeit {iberhaupt beginnen kann.
,JKontraktion aber ist der Anfang aller Realitit®. (I, 7, 429)

Die Kontraktion oder Einschrankung ist auf einer Seite eine Anerkennung der Realitét der
ersten Potenz. Auf der anderen Seite impliziert sie, dass es am Anfang der Schopfung eine
,Herablassung Gottes* (I, 7, 429) geben muss, damit Gott {iberhaupt erst ein Mensch werden
kann?’, Die Herablassung Gottes oder Menschwerdung wird in der Freiheitsschrift auch durch
den Vollzug des Bosen auf dhnliche Weise untersucht.

Die Selbstbeschriankung Gottes oder seine Herablassung braucht keinen weiteren Grund als

die absolute Freiheit Gottes. Die Herablassung ist nicht Entwiirdigung von Gott in dem Sinne,

25 C. Schulte ist ebenfalls davon iiberzeugt, dass die Idee der Kontraktion oder Herablassung Gottes in den

Privatvorlesungen von dem kabbalistischen Konzept ,,Zimzum* geprégt ist. Dies bezeichnet die Vorstellung,
dass ,,Gott, der alles und iiberall ist, sich in sich selbst zuriick[zieht], Platz fiir etwas anderes entsteht”. Vgl.
Schulte, Christoph: Zimzum bei Schelling, in: Kabbala und Romantik, herausgegeben von Goodman-Thau,
Gerd Mattenklott und Christoph Schulte, Tiibingen: 1994, S. 97-118, hier S. 97, auch 112. Es besteht kein
Beweis, dass Schelling einen personlichen Zusammenhang zur Kabbala hat. Er hat wahrscheinlich von Jacobi,
Oetinger und Franz Baader iiber die Kabbala erfahren. Aus dhnlicher Perspektive untersucht W. A. Schulze
auch die ideengeschichtlichen Parallelen zwischen Schellings Philosophie und der jlidischen Kabbala.
Obwohl Schelling keine direkten kabbalistischen Quellen rezipierte, zeigen sich in seinen Begriffen wie
Lurgrund®, , Freiheit“ und ,,Offenbarung® auffillige Ubereinstimmungen mit zentralen Konzepten der
Kabbala. Schulze macht deutlich, dass diese Einfliisse vor allem iiber Vermittler wie Bohme, Oetinger und
die schwiébische Theosophie in Schellings Denken fanden. Vgl. Schulze, Wilhelm August: Schelling und die
Kabbala, in: Judaica: Beitrige zum Verstehen des Judentums, Band 13 (1957), S. 210-232. Uber die Einfliisse
von Baader sowie Bohme vgl. Schmied-Kowarzik, Wolfdietrich: Existenz denken. Schellings Philosophie von
ihren Anfdingen bis zum Spdtwerk, Freiburg/Miinchen: 2015, S. 174f: Mit dem Arzt, Bergbauingenieur und
Naturphilosophen Franz Xaver von Baader befreundet Schelling sich in der Miinchner Zeit sehr. Mit Franz
Baader hat Schelling viel iiber ,,die mystische Naturtheosophie Jacob Bohmes und Friedrich Christoph
Oectingers* diskutiert. Zum Kreis Schellings gehort iiberdies der Physiker Johann Wilhelm Ritter. Die drei
Freunde empfanden eine gemeinsame Begeisterung in Bezug auf den Wiinschelrutengéinger Francesco
Campetti aus Italien.

139



dass die Handlung freiwillig ist. Obwohl die Freiheitsschrift mit dem Wollen als hochster
Instanz vorgeht, muss der Wille am Ende der zweiten Schopfung zuriick zur Einheit von Freiheit
und Notwendigkeit gehen. Gott selbst ist die ,,Identitit von Freiheit und Notwendigkeit* (I, 7,
430). Das heif}t, Gott ist die absolute Freiheit, die sich von den naiven Wahlmdglichkeiten
unterscheiden lésst. ,,Alle Wahl ist Folge eines unerleuchteten Willens* (I, 7, 429). Die absolute
Handlung hat eine Selbstkonzentration zur Folge, die eine weitere Bestimmung des Menschen
bewirkt. Der Mensch verfiigt ebenfalls iiber Freiheit und hat Zurechnungsfahigkeit (imputabel)
(vgl. 1, 7, 430). Das heil3t, auch er ist die Einheit der Freiheit und Notwendigkeit.

Mit dieser Selbsteinschriankung auf das Reale ist auch der Anfang der Zeit gesetzt. Das
Reale ist wie die Natur in Gott, die nicht Gott selbst, aber untrennbar von ihm ist. Der Grund
der Existenz wird hier durch den Namen des Realen oder des Seins ersetzt, und das Existierende
ist das Ideale. Folglich bringt diese in Einheit bleibende Dualitit erstmals den wirklich
existierenden und lebendigen Gott hervor. Die Entfaltung des gottlichen Lebens erfolgt durch
die ndhere Einschrinkung und immer intensivere Einbildung des Seins ins bestimmtere
Existierende. Die Einschrinkung ist ndmlich die freiwillige Setzung der Differenz Gottes.
Sobald das Reale (das Sein) durch Einschrankung ins Ideale (das Existierende) vorangeschritten
ist, hat die erste Potenz schon verwirklicht und die zweite Potenz hervorgebracht.

Wenn Gott sich aber nur auf das Reale einschriankt, dann wird er nur im Endlichen
verweilen. Dies wird seine Absolutheit verletzen. Deswegen ist der Akt der Selbstbeschriankung
unmoglich, ohne ,,sich als Ideales zu expandieren, sich nicht als Reales, als Objekt setzen, ohne
zugleich sich als Subjekt zu setzen (ohne dadurch das Ideale frei zu machen)“ (I, 7, 434). Der
Akt der Expansion muss mit dem Akt der Beschrankung zusammenfallen. Denn beide Akte
sind eins. Mit dem Akt der Kontraktion ist die Expansion als das Ideale auch als das Wirkliche
gesetzt.26

Die gottliche Selbstbeschriankung aus absolut freiem Willen ermdglicht die erste Schopfung,
wihrend im gleichen Zug die Selbstexpansion ins Reale durchgefiihrt wird. Das Absolute wird
nicht mehr als ein von Anfang an fertiges, statisches Sein verstanden, sondern als ein sich

standig entfaltender und sich selbst verwirklichender dynamischer Prozess, der aber durch zwei

26 Dem Hinweis von C. Schulte zufolge wurden die Begriffspaare ,,Contraction” und ,,Expansion® schon bei

Schelling jenseits eines Sinnes der Naturwissenschaft schon im Jahr 1806 in Aphorismen iiber die
Naturphilosophie verwendet. In dieser Schrift hat er ,die schaffende Natur (natura naturans)” mit der
Expansion und der lebendigen ,,Contraction aller Dinge in sich selbst* (I, 7, 202) als gleichbedeutend gesetzt.
Ferner hat Jacobi, laut Schulte, in seinen Spinozabriefen die doppelten Prinzipien der ,,Expansion” und
»Contraction®, verstanden als Leitmotive der gottlichen Entwicklung, unter den Verdacht der
»Cabbalisterey” gestellt. Vgl. Schulte, Christoph: Zimzum bei Schelling, in: Kabbala und Romantik,
herausgegeben von Goodman-Thau, Gerd Mattenklott und Christoph Schulte, Tiibingen: 1994, S. 97-118,
hier S. 106.
140



mit den gegenldufigen Bewegungen (Kontraktion und Expansion) aus verschiedenen
Hinsichten eine Einheit im wirklichen Leben kniipft. Wie Schelling formuliert: ,,Gott macht
sich selbst, und so gewiB ist er nicht ein gleich von Anfang Fertiges und Vorhandenes. (I, 7,
432)*“ Gott ist demzufolge ein Leben im Werden. Er ist nicht mehr eine vollendete Substanz,
sondern muss sich selbst durch ,,Kontraktion“ in die Zeit bringen, damit ein wirkliches Dasein
geschaffen werden kann. Die in der Freiheitsschrift nur implizit angedeutete intersubjektive
Anerkennung zwischen Personen (Person sucht Person) tritt hier in deutlich expliziterer Weise
hervor. Der Mensch ist ein personliches Wesen, das eine Zustimmung von Gott sucht. Dies setzt
nicht nur voraus, dass Gott auch eine Person sein muss, sondern dass wir Gott gleichzeitig auch
als ,,lebendige Person* ersehen miissen (vgl. I, 7, 432). Der Mensch muss einen inneren Akt der
Freiheit haben, und diesen kann nur eine Person geben, die wie Gott eine Bestimmung durch
,Begrenzung® (Kontraktion) und ,,Freiheit* (Expansion) in sich hat. Das bedeutet ferner, dass
nicht nur Gott den Menschen als sein Ebenbild erkennen muss, sondern auch der Mensch Gott
als ein ihm zutiefst verwandtes, und zwar ,,ganz menschliches* Wesen anerkennen soll. In der
Identitétsphilosophie (1804) war die Idee des Menschen unverstindlich, ohne die Idee des
Absoluten als die Letztbegriindung im Voraus zu erkldren. Mit diesem Gedanken aus den Jahren
1809 und 1810 wird klar, inwiefern Gott selbst unvorstellbar wird, ohne ein gewisses
Menschenbild fiir diese Anerkennungsdynamik vorauszusetzen. Gott zu werden, heillt nun
nichts anderes, als Personalisierung zur Vollendung zu bringen. Als eine Person muss Gott auch
sich selbst von Unbewusstsein zum Bewusstsein erheben. Das heif3t, die Bewusstwerdung ist
mit der Personalisierung gleichbedeutend. Dieser Prozess muss parallel in Gott wie im

Menschen stattfinden.

3.2.5. Die Analogie zwischen Gott und Menschen: das Sein (Nichtseiende)

und das Seiende im Leben

In der Freiheitsschrift wurde die Dynamik der Schopfung durch die Unterscheidung zwischen
dem Grund der Existenz und dem Existierenden formuliert. Im Rekurs auf die Freiheitsschrift
werden die zwei Prinzipien hier als zwei Krifte bzw. Kontraktion und Expansion verdeutlicht.
Der Prinzipienlehre gemdf hat Gott bereits zwei Prinzipien in sich, genauso wie der Mensch.

Die dualen Prinzipien zeigen sich beim Menschen als das dunkle Unbewusste und das
141



Bewusstsein (vgl. I, 7, 433). Das Ziel der Wissenschaft oder Sittlichkeit oder des Lebens an
sich liegt darin, das vorhandene Unbewusste?’ ins Bewusstsein bzw. in die Klarheit zu erheben.
Dieser Vorgang wird auch als Selbstbildungsprozess bezeichnet. Dieser Prozess ist zwar eine
Trennung in sich selbst, aber die Klarheit hat immer wieder ein Dunkles zum Grund. Das
menschliche Bewusstsein, welches in der Gegenwart bleibt, kann nie zur absoluten Klarheit
oder zum vollkommenen Bewusstsein gelangen. Das Bewusstsein hat immer einen dunklen
Rest (vgl. I, 7, 433).

Ahnlich wie der Mensch hat Gott ebenfalls die zwei Teile in sich. Das géttliche Leben fingt
auch mit dem Unbewusstsein an. Gott muss auch eine Scheidung in sich selbst vollziehen, damit
das Dunkle als das Niedrigere gegen das Licht (das Hohere) gesetzt wird. Die Metapher der
Selbstbeschrinkung manifestiert sich nun als ,,der Prozess der BewuBitwerdung® (I, 7, 433).
Gott hat durch Beschriankung und Ausdehnung eine Selbstdifferenzierung geschaffen, in der
auch ein Unbewusstes als Basis sowie ein Bewusstsein unterschieden werden soll. Der
bewusstlose Teil in Gott wurde zuvor nur mit Anspielung auf Platon und sein Konzept einer
Urmaterie bezogen. Hier aber wird der unbewusste Teil unmittelbar mit ,der
Materie* gleichgesetzt. Die Materie sucht nach einer Verklarung, sich aus Dunkelheit zum Licht
zu bringen. Dies ist der Prozess der Schopfung, die immer nach einer Steigerung auf eine hohere
Stufe strebt. Gott ruht erst im Menschen, denn ,,sein Hauptzweck ist im Menschen erreicht* (I,
7, 435). Der Hauptzweck der Schopfung hier ist deutlich der Mensch.

Gott ist keine reine Identitit, sondern seine Expansion des Idealen muss die Kontraktion
auf das Reale bzw. die Materie voraussetzen. Denn die Materie kann einen Gegensatz fiir Gott
anbieten, in welchem die Offenbarung erst moglich ist. ,,Ohne Gegensatz kein Leben (I, 7,
354). Der Gegensatz bei Gott und beim Menschen trigt denselben Namen: das Bewusstlose. Es
ist in Gott die Materie und in uns das Irrationale. Die Materie und das Irrationale sind etwas,
das in Gott oder in uns ist, aber nicht mit Gott oder uns identisch ist.

Die dualen Prinzipien in Gott werden hier durch die Unterscheidung zwischen dem Sein
und dem Seienden umformuliert. Das Sein Gottes repréisentiert das Reale, die Materie und das
Bewusstlose. Das Seiende Gottes repriasentiert den existierenden Gott, oder vielmehr das
Subjekt des Seins, das Bewusste. Gott im strengeren Sinne soll ein lebendiger Gott sein,

welcher nichts anderes als der seiende Gott ist (vgl. I, 7, 435f). Im Vergleich zur

27 Ffytche hat das Problem des Unbewusstseins aus den Jahren 18101813 (den sogenannten Weltalter-Perioden)

bei Schelling gesehen und ihn als Vorgénger der modernen Psychologie sogar die Theorie des Unbewusstseins
bei Freud betrachtet. Uber die Stelle in Bezug auf Stuttgarter Privatvorlesungen vgl. Ffytche, Matt: The
Jfoundation of the unconscious: Schelling, Freud and the Birth of the Modern Psyche, Cambridge University
Press, 2012, S. 115.

142



Freiheitsschrift hat Schelling die Bedeutung von Sein variiert. Das Sein friiher hat sich nur auf
die allgemeine Existenz des Wesens bezogen, welche ohne Willen unmdoglich wire. Hier spielt
das Sein eine Rolle wie Basis, die noch keine Form des Lebens tragt?®.

Ahnlich wie bei Gott, bei dem die zwei Prinzipien, das Seiende und das Sein,
zusammenspielen, hat der Mensch auch das Sein von seinem Seienden unterschieden. Der Akt
der Unterscheidung ist als der hochste moralische Akt im Menschen zu betrachten. Denn das
Sein von uns ist nur Materie, die die Quelle der Selbstheit ist. Das Sein kann nur als Werkzeug
der Entwicklung des Menschen dienen. Der Mensch muss sich von seiner Selbstheit trennen
konnen, um moralisch sowie intellektuell zu werden (I, 7, 436). In diesem Sinne ist das Sein als
ein Prinzip kein wahres Sein, und deswegen auch das Nichtseiende (ebd.). Wichtig ist, dass
Schelling hier anscheinend die Distanz zwischen Gott und Menschen dadurch verkleinert hat,
dass Gott auch ,,mit seinem Sein [verwachsen]*“ (I, 7, 436) sein konnte und demzufolge kein

Leben bekommen wiirde.

3.2.6. Das Nichtseiende als Werkzeug des Lebens: ,,Alle endlichen Wesen

sind aus dem Nichtseienden geschaffen“?

Die Bedeutung des Lebens wird von Schelling unterschiedlich akzentuiert. In Schellings
jingerer Zeit nimmt das Leben eine niedrige Rolle im transzendentalen System ein, in dem
nicht das Leben, sondern die Vernunft eine hochste Instanz trdgt. Er hat die Lebendigkeit mit
der ,, Tatigkeit, die bloB auf Objekte gerichtet ist™ (I, 1, 325), gleichgesetzt. Die nur auf das
Innere bezogene Tétigkeit ist aber der Zustand von Tod (ebd.). In diesem Sinne sind nur die
tierischen Wesen, die in die Objekte eingetaucht sind, lebendig. Der Mensch ist weder lebendig
noch tot, denn der Mensch geht notwendig auf das Objekt, zieht sich aber auch notwendiger-

weise zu sich selbst zuriick (I, 1, 325). In seiner Naturphilosophie bei der Untersuchung des

28 Der Begriff des Seins weicht radikal von Fichtes Religionsphilosophie (1806) und seiner Seinslehre ab. Bei

Fichte wird das Sein mit dem Leben gleichbedeutend betrachtet. Das Leben und das Sein stehen dem Tod und
dem Nichtsein streng gegeniiber. Das Sein verkorpert das reine Licht, wihrend das Nichtsein die Dunkelheit
ist (vgl. Anweisung zum seligen Leben, 1. Vorlesung). Aber fiir Schelling in dieser Zeit ist das Sein ein
Synonym fiir die dunkle Natur. Fichte lehnt ab, dass das Leben in seinem Gegensatz bzw. der Dunkelheit
manifestiert, auch wenn das Leben sowohl fiir Fichte (1806) bis zum Ende seines Lebens als auch fiir
Schelling (1810) das zentrale Ziel der Offenbarung ist.
2 1,7,436.
143



Lebewesens aus der Schrift Von der Weltseele (1798) analysiert er die Lebensprozesse bei
unterschiedlichen Lebewesen. Jedes Dasein, vom niedrigsten bis zum hdchsten, ist irgendeine
Form von Leben. Er ist zu dem Schluss gekommen, dass ,,[d]er Begriff des Lebens® nur ,,aus
entgegengesetzten Principien construierbar® (I, 2, 544) ist. In der letzten Zeit seines Lebens
schreibt Schelling in der Schrift Andere Deduktion der Principien der positiven Philosophie:
,,Das Leben behilt aber am Ende immer Recht, und so droht denn zuletzt von dieser Seite
wirklich der Philosophie selbst Gefahr* (I, 4, 364). Der spite Schelling hat dem Leben einen
hoheren Rang als der Vernunft, sogar der Philosophie, gegeben.*°

Das Leben im Jahr 1810 bezieht sich auf alle Wesen, die unter der wechselseitigen Dynamik
der zwei Prinzipien stehen. Aber das wahre und vollkommene Leben bezieht sich nur auf
Menschen und Gott. Deswegen sind das menschliche Leben und das gottliche Leben in der
Schopfung von groBiter Bedeutung. Die zwei Prinzipien sind grundsétzlich das Leben (das
Seiende) selbst und seine Basis bzw. das Sein oder sein Gegensatz bzw. das Nichtseiende. Um
das Leben (das Seiende) vollstindig zu verstehen, muss von seinem Gegenpol als dem
Nichtseienden ausgegangen werden. Bei der Auslegung des Lebens hat Schelling den
Willensbegriff oder Grundbegrift nicht mehr als die hochste Instanz dargestellt. Stattdessen soll
das Nichtseiende hier erleuchtet werden.

Zuerst ist es sehr wichtig, dass das Nichtseiende keineswegs das Nichts ist, sondern nur ein
bloBes Sein, welches kein lebendiges Leben (kein Seiendes) bekommt. Schelling opponiert
hiermit gegen den Gedanken, dass die Schopfung eine ,,creatio ex nihilo* sei. Das Nichtseiende
ist nur ein Ersatzname fiir das Sein, die Materie oder das Unbewusste. Aber es ist nicht Nichts,
nur nicht Seiendes, das heif3t, nicht Subjekt gewordenes Sein.

Das Nichtseiende ist nicht nichts, das heif3t, es ist nur relativ nichtseiend, wenn es mit dem
hoheren wahren Seienden verglichen wird (I, 7, 437). Es gibt kein bloBes Nichtseiendes.
Ahnlich ist das Konzept des Grundes in der Freiheitsschrift. Der Grund selbst hat schon die
Potenz und den Trieb zum Leben: Von dem Niedrigsten bis zum Hoheren, auch wenn sie noch
kein wahres Leben mit geistigem Band haben, haben sie alle einen minimalen Willen zum
Leben. Hier hat Schelling mit der ,,Relativitit des Nichtseienden zwar nicht deutlich auf eine
minimale Spur oder Sehnsucht, sich zum Seienden zu erheben, hingewiesen. Aber die

Relativitdt mochte ausdriicken, dass das Nichtseiende nicht bloB3 fiir sich bleiben kann. Es muss

30 Es ist aber unberechtigt, die Philosophie vom jiingeren Schelling als ,,unlebendig* zu bezeichnen. Allerdings

ist es wahr, dass der Lebensbegriff in fritheren Schriften einen anderen Sinn hatte. In seiner Schrift Neue

Deduktion des Naturrechts (1795) glaubt Schelling: Der Mensch sei nur lebendig, wenn sich die menschliche

Freiheit als autonome Kausalitit in der Natur offenbare (vgl. I, 1, S. 249). Laut Baumgartner verweise der

Begriff des Lebens in dieser Naturschrift spiter auf das ,,Grundproblem der Naturphilosophie®. Vgl.

Baumgartner, Hans Michael; Korten, Harald: Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Miinchen: 19996, S. 48.
144



immer auf das Hohere bzw. das wahre Leben in Beziehung bleiben, auch wenn es nur als ,,blof3e
Unterlage, bloBer Stoff, blofes Organ oder Werkzeug* (I, 7, 437) dient. Aber die Unterlage
muss immer einen Bezug auf das Seiende haben. In diesem Sinne hat das Nichtseiende (B) auch
das Seiende (A) in sich. Die beiden bilden zusammen ein Ganzes. Die Metapher der Krankheit
und des Bosen wird hier wieder aufgenommen, um die relative Realitit des Nichtseienden zu
erkliren. Die Krankheit oder das Bose haben keineswegs wahre Realitét, sie sind aber immerhin
eine ,,furchtbare Realitdt” (I, 7, 436).

Auf der anderen Seite zu betrachten: Da das Nichtseiende schon das Seiende in sich hat,
hat es auch ein relatives Leben. Deswegen ist der Stoff selbst keineswegs ,.totes Sein“ (vgl. I,
7,437), auch wenn er ein ,,Nichtleben* im Vergleich zu Gott besitzt, aber an sich ein Leben hat.
Wihrend Schelling in der Freiheitsschrift den Grund als Grundwille bezeichnet, belebt er hier
die Materie dadurch, dass die Materie notwendig einen Bezug auf das Ideale haben soll. Denn
die Werkzeug von Gott und Menschen wird notwendigerweise von Gott und Menschen um ihrer
eigenen Entwicklung willen benutzt.

Wird das Gegensatzverhiltnis zwischen Sein und Seiendem bzw. zwischen Kontraktion und
Expansion erweitert, so manifestiert sich dieser Gegensatz auch im Gemiit. Das heif3t, in der
Liebe und im Zorn (vgl. I, 7, 439). Wihrend die Liebe die expansive Kraft reprisentiert, steht
der Zorn fiir die kontrahierende Gegenkraft. Weder Gott noch Mensch bestehen nur aus der
Liebe. Sie miissen Liebe und Zorn als Bestandteile gleichzeitig in sich haben. Die anderen
Ausdriicke fiir das Sein (Ideale) und das Seiende (Reale) in Gott sind die Liebe und der
Egoismus (vgl. I, 7, 439).

Wie das Seiende der wahre Gott ist, so ist auch die Liebe das eigentliche Géttliche bzw.
Gott selbst. Der Egoismus in Gott ist lediglich etwas, das in Gott ist, jedoch nicht Gott selbst
ausmacht. Die Liebe kann nicht fiir sich allein existieren, ohne den Egoismus als ihren Grund;
zugleich kann der Egoismus nur im Gegensatz zur Liebe bestehen. Obwohl die Realitdt des
Lebens in der ,,Wechselwirkung dieser beiden Prinzipien® (I, 7, 439) griindet, ist die Liebe
dennoch eine hohere, ndmlich die zweite Potenz des Lebens, da die erste, niedrigere Potenz der
Egoismus ist. Im gottlichen Leben muss der Egoismus der Herrschaft der Liebe untergeordnet
bleiben.

Bemerkenswert ist, dass die Verwendung des Naturbegriffs hier von derjenigen in der
Freiheitsschrift abweicht. Schelling betont ausdriicklich, dass der Egoismus nicht die ,,Natur in

Gott“, sondern lediglich das ,,Grundwesen der Natur* darstellt (I, 7, 439).

145



3.3. Die Naturphilosophie und die Anthropologie: die Stellung des

Menschen im System

3.3.1. Die Geburt der Naturwelt und ihr Verhiltnis zu Gott

Die Naturphilosophie in der Freiheitsschrift war eine Ergdnzung zum Idealismus, die diesen
belebt hat. Allerdings gab es keine Untersuchung zur Naturwelt in der Freiheitsschrift. Der
Naturbegriff in der Freiheitsschrift bezieht sich nur auf das, was in Gott, aber kein Gott selbst
ist. In Privatvorlesungen ist die Naturwelt ein Teil der Darstellungsweise des Gottlichen,
welches nichts anderes als das lebendige Band des Realen und Idealen sei (vgl. I, 7, 440). Das
Gottliche als ein lebendiges Band kann entweder im Realen (B) oder im Idealen (A) erweckt
werden. Das heif3t, dass sowohl die Natur als auch die Geisterwelt als Darstellungsweisen des
gottlichen Lebens betrachtet werden und Anteil am Géttlichen haben. Es ist wichtig zu beachten,
dass die Natur nicht mit dem Nichtsein oder der Materie identisch ist. Die Entstehung der Natur
erfolgte durch die ,,Ausschliefung® des B von A, die ohne Entgegensetzung des B dem A
unmoglich wire. Es ldsst sich auch so formulieren: Gott konzentriert sich auf A, damit der
Raum fiir die Natur eingerdumt werden kann. In diesem Sinne ist das ganze A in der Natur ,,Gott
in seiner Involution® (I, 7, 441).

Die Natur wird dabei auch als das aus dem ,,Ungéttlichen, dem Nichtseienden (B)
entwickelte Gottliche* definiert (ﬁ) (I, 7, 440). Gleichzeitig ist die Natur nur eine niedrigere

Art des Géttlichen (vgl. I, 7, 441). Denn die sichtbare Natur ist zwar wegen der untergeordneten
Identitat zwischen A und B wesentlich das Géttliche, aber seine Darstellungsform ist die Natur.

Bei der Erklidrung des Verhéltnisses der Natur zu Gott gibt es einen Vorwurf, dass die Natur
vom System vergdttlicht wurde. Der Vorgang der Vergéttlichung soll als eine Erhebung des
relativen Ungottlichen ins Gottliche verstanden werden. Genau wie das Nicht-Sein nicht Nichts,
nur Nicht-Seiendes ist, war die Natur anfénglich nur nicht-géttlich, aber nicht absolut ungéttlich.

Ein anderer Vorwurf ist, dass die Natur im System mit Gott identifiziert wird. Fiir Schelling
muss man die urspriingliche Natur (B), die als Urkraft und Materie zur Schopfung (Grund der
Existenz) dient, von der zum Goéttlichen erhobenen Natur unterscheiden. Im strengen Sinne ist

die gottliche Natur noch kein Gott im wahren Sinne, aber sie ist gottlich, ,,weil es zu Gott
146



gehort™ (1, 7, 442). Die Natur als Urmaterie ist unterschiedlich mit der Natur, die schon mit dem
Geistigen vereinigter produzierenden Natur.

Schelling greift auf die Geschichte der neueren Philosophie zuriick, um das Verhéltnis der
gottlichen Naturwelt zu Gott ndher zu bestimmen. Dabei beginnt er mit einer Bezugnahme auf
Descartes, dessen System er als einen absoluten Dualismus charakterisiert. Descartes stellt dem
Geistigen die Materie gegeniiber: Wihrend das Geistige als das Nicht-Zusammengesetzte
gedacht ist, erscheint die Materie als rein korperlich, mechanisch strukturiert und vollig leblos.
Im Kontrast dazu ordnet Schelling das System Spinozas unter dem Prinzip der Identitét. Denn
Spinoza bejaht die absolute Einheit von Geist und Natur. Wie bereits angedeutet, lassen sich
die sogenannten Privatvorlesungen als den Versuch verstehen, ein lebendiges, pantheistisches
Identitétssystem zu entwickeln. Dies ist ein Versuch, der sich deutlich von jener
Identitétsphilosophie des Jahres 1804 unterscheidet, die noch in direkter Nachfolge des
Spinozismus stand. Das spinozistische Identitétssystem wird in den Privatvorlesungen aus drei
wesentlichen Griinden von der lebendigen Identitétsphilosophie abgegrenzt.

Zuerst hat Spinoza zwar die Identitdt der zwei Prinzipien anerkannt, aber die zwei
Prinzipien haben keine wechselseitige Wirkung zueinander (vgl. 1, 7, 443). Ohne die durch den
Gegensatz erregte Dynamik bleibt das spinozistische System immer noch unlebendig. Im
Vergleich zu Descartes hat Spinoza nur die bei Descartes voneinander isolierten Prinzipien
durch das Identitdtsgesetz zusammengekniipft. Die Prinzipien selbst verharren in Untétigkeit,
was das spinozistische System als ein bloB mechanisches kennzeichnet. Das heifit, die
Bestandteile im System wurden nur auf mechanische Weise unlebendig miteinander verkniipft.

Neben der Leblosigkeit besteht der zentrale Mangel des spinozistischen Systems darin, dass
Gott bzw. die Substanz durch die formale Vereinigung dieser beiden nicht zu einem lebendigen
Ganzen wird. Denn Gott bzw. die Substanz besitzt zwar zwei Attribute, ndmlich die
Ausdehnung (als Natur) und das Denken (als Geist), jedoch vereinen sie sich nicht zu einem
lebendigen Ganzen.

Die bloB3e Koexistenz der Attribute bleibt d&uBerlich und vermag kein eigentliches Leben im
Sinne innerer Selbstbewegung hervorzubringen. Was aber im Lebensbegriff am wichtigsten ist,
ist das Konzept der Personlichkeit. Gott als ein wirkliches Leben muss die hochste
Personlichkeit tragen, die ihm ,,das hochste Wesen* (vgl. I, 7, 444) sein muss.

Im Vergleich zu Descartes und Spinoza hat Leibniz auch auf der Identitdt beharrt, die sich
aber nur auf die intellektuelle Welt konzentriert und auf die Natur verzichtet. Mit der Leugnung
der Realitédt der Korperwelt glaubt Leibniz daran, dass unsere Wahrnehmung an die Korperwelt

,»aus Vorstellkriften besteht” (I, 7, 444). Die einseitige Identitdt wird von Schelling abgelehnt.

147



Denn ohne die Materie als Grundlage wire die Schopfung der wirklichen Lebens unméglich.
Im Gegensatz zu dem Intellektualismus von Leibniz wird der radikale Materialismus bzw. der
Hylozoismus auch kritisiert, der ,,ein urspriingliches Leben der Materie (I, 7, 444) behauptet.
Denn die Materie selbst hat kein Leben, sie trigt nur die Potenz des Lebens bzw. ein impliziertes
Leben. Schelling erkennt die Materie selbst als ,,Tod* (I, 7, 444) an: ,,[M]an muss auch einen
Tod ankernennen, aber einen solchen, der das Leben in sich schliet* (I, 7, 444). Die Erweckung
des Lebens in der Materie schlieBt auch die Notwendigkeit des Todes ein. Der Tod als eine
unleugbare Tatsache gilt aber als eines der wichtigsten Themen fiir die Behandlung der
philosophischen Anthropologie, insbesondere in den Privatvorlesungen, und findet seinen
Gipfel in den sogenannten Clara-Fragmenten, die ungefdhr zwischen 1810 und 1812 verfasst
wurden.

Im Ganzen lasst sich das Verhiltnis der Natur zu Gott in der Lehre von ,,Identitit der Einheit
und des Gegensatzes™ (I, 7, 445) zusammenfassen. Einerseits benotigt Schelling in seinem
System einen Dualismus als innere Dynamik der Schopfung. Andererseits besteht dieser
Dualismus selbst innerhalb einer Einheit. Einheit und Dualitdt miissen daher durch ein hoheres
Band miteinander vermittelt werden. Der Vollendungsversuch der Identitdtsphilosophie von
1804 liegt nicht allein in der Lehre von dualen Prinzipien, sondern in einem Ubergang von der
reinen Identitdt und den quantitativen Differenzen hin zur Identitdt von Identitét und Dualitét
sowie zur qualitativen Differenz. Die Darstellung der quantitativen Differenz zeigt sich zuerst
in der Absonderung der Naturwelt von Gott. Die Natur ist die erste Darstellung der
dialektischen Bewegung der Prinzipien im Absoluten.

Die Naturwelt soll nicht einseitig als die Materie begriffen werden. Die Naturwelt ist nicht
blof die erweckte Materie, sie ist die Identitdt des Gegensatzes zwischen dem Realen und
Idealen und deren Einheit. Die Naturwelt ist dadurch entstanden, dass Gott sich auf das Ideale
konzentriert, damit das Reale zu einer hoheren Einheit expandieren kann. Die Naturwelt ist die
erste Potenz des Gottlichen, in der der Mensch als der Hohepunkt und der Kniipfpunkt zwischen
Natur und Geist erscheinen muss. Im Folgenden muss man einen kurzen Uberblick iiber die

Naturphilosophie werfen.

148



3.3.2. Die Potenzlehre in der Naturphilosophie und die Geburt des

Organismus

Anders als in der Freiheitsschrift, in der Schelling den Menschen lediglich im Hinblick auf
seinen Willen zum Guten oder Bdsen in grober Weise mit Tieren und Pflanzen vergleicht, dient
die Darstellung einer kurzen Naturphilosophie hier als notwendige Propadeutik fiir die Geburt
des Menschen. Die Darstellung der Anthropologie in der Freiheitsschrift fokussierte nur auf die
Bezeichnung des menschlichen Geistes. Es bleibt unklar, wie sich der Mensch zu der Natur
verhalt.

Da die Natur nicht als bloBe tote Materie, sondern als erste Potenz bzw. als urspriingliche
Darstellung des Gottlichen gedacht ist, bringt die Formel der Natur % zum Ausdruck, dass

die Natur sowohl die Gegensitze A und B als auch deren Identitdt in sich enthilt, indem sich
Gott in A einschriankt. Weil Gott als Leben verstanden werden muss, darf die Natur auch nicht
als ein bloBer vorgegebener Ruhezustand aufgefasst werden. Die unter B subsumierte Identitit
(A = B) muss sich vielmehr in der Expansion der Natur in eine Scheidung {iberfiihren, damit B
als das Reale in der Natur {iberhaupt erscheinen kann.

Die Potenzierung der Natur beginnt mit der Materie (B) als erster Potenz, also mit der
Korperwelt. Von diesem Ausgangspunkt aus bewegt sich B entweder in Richtung des
Gegenpols A oder verbleibt in sich selbst. Die Natur spaltet sich somit in zwei entgegengesetzte
Richtungen: in eine materielle und eine geistige Welt. Zur materiellen Welt gehoéren
Erscheinungen wie Licht, Wiarme, Elektrizitat und &hnliche physikalische oder sogar chemische
Phédnomene. Der geistigen Welt innerhalb der Natur hingegen sind Pflanzen und Tiere
zuzuordnen.

Die ganze Naturphilosophie in den Privatvorlesungen soll als ein Prozess verstanden
werden, in dem das B zuerst aus dem Zustand der Identitdt hinausgeht und von B nach A
iibergeht, bis hin zu dem Moment, in dem es seine Grenze erreicht. Bei der Durchdringung von
A und B erreicht die Natur ihre Grenze, die dabei nichts anderes als der Mensch ist (vgl. I, 7,
446). Dies spielt eine wichtige Rolle, wenn die Stellung des Menschen im Universum begriffen
werden soll.

Obwohl die Natur die erste Potenz in der gottlichen Geschichte ist, sollen noch drei weitere
Potenzen innerhalb der Natur entfaltet werden (vgl. I, 7, 446), die in den folgenden beleuchtet
werden. Die erste Potenz ist das Sein (oder das Reale als B) oder die Korperlichkeit, die aus

149



drei Dimensionen oder weiteren drei Potenzen besteht. Die erste Potenz ist die egoistische
Dimension. Die egoistische ist ndmlich die Lédnge oder die Linien, durch die sich die Dinge
unendlich fortsetzen kénnen. Die zweite Potenz ist die ideale Dimension, ndmlich die Breite,
die als Einschrankung fungiert. Die dritte Potenz ist die Indifferenz, nédmlich die dritte
Dimension (vgl. I, 7, 448). Die erste Potenz in der Natur, auch wenn sie noch drei Dimensionen
und anscheinend auch eine egoistische Dimension in sich hat, besitzt diese egoistische
Dimension keineswegs ein ,,Ego* im Sinne einer bewussten Intention. Zwar sind die Lange und
die Breite einander entgegengesetzt, und dieser Gegensatz wird in der dritten Dimension
aufgeldst, aber Schelling mochte hier betonen: Auch wenn die niedrigste Potenz in der Natur
nichts mit der geistigen Welt zu tun hat, ist sie eine Identitét der Einheit und des Gegensatzes.

Die Formulierung der Kérperwelt beweist, dass die Einheit zwischen A und B in der Materie
zusammen unter B gesetzt wird. Das heilit, das Gottliche hat den Schwerpunkt auf B gelegt.
Dadurch hat sich das formulierte B zu B? potenziert. Das B? ist ndmlich die Schwere oder die
Schwerkraft in der Natur (vgl. I, 7, 447). Die Dualitit zwischen der Schwerkraft und dem Licht
wurde bereits in der Freiheitsschrift im Rahmen der Schopfungstheorie als naturphilosophische
Grundlage thematisiert.

Die Schwere in der Natur ist ,,die Nacht™ (I, 7, 447), also das Prinzip der Dunkelheit. Dieses
dunkle Prinzip steht im Gegensatz zum Licht — einem Prinzip, ohne das die Schopfung
iiberhaupt nicht moglich wére. In der Natur duBlert sich die Differenzierung in einer
Polarisierung zwischen A und B. Mit der zweiten Potenz der Materie entfaltet sich das dunkle
Prinzip in Form der Nacht. Diese zweite Potenz ist nicht mehr die bloBe Korperwelt, die nur
ein impliziertes Leben besitzt und in sich die Identitét von Sein und Tatigkeit tragt, sondern das
,wirkliche Leben der Materie* (I, 7, 449). Wenn die Polarisierung in dem dunklen Prinzip liegt,
manifestiert sie sich als B2, im Gegensatz dazu ist dann das Prinzip des Lichtes bzw. A%, Das
Licht ist ndmlich ,,das Immaterielle [im Materiellen]“ (I, 7, 449), wihrend das Dunkle nicht
bloB3 passiv unter der Unterlage steht, sondern als eine positive widerstreitende Kraft gegen das
Licht.

Die dynamischen materiellen Prozesse enthalten weitere Formen. Zuerst zu nennen sind die
,, Latigkeitsformen, die mehr noch im Korperlichen oder im Produkt“ (I, 7, 450) sind. Unter
diesen Prozessen gibt es ebenfalls drei Potenzen. Die erste Potenz ist die Dimension der
Selbstheit bzw. des Magnetismus. Die Polaritit des Magnetismus als die zweite Potenz ist die
Elektrizitit. Die dritte Potenz als eine Totalitdt beider ist ,,der lebende Chemismus* (I, 7, 450).

Im Gegensatz zu den drei Potenzen in B? gibt es auch drei entsprechende Prozesse in der

geistigen Welt (A?). Wihrend die erste Potenz im Bereich des Realen dem Magnetismus

150



entspricht, findet sich im Bereich des Ideellen der analoge Prozess im Klang. Dem elektrischen
Prozess entspricht im Ideellen der Lichtprozess. Der dritte Prozess schlieBlich ist der
Waérmeprozess, der sowohl im Realen als auch im Ideellen eine verbindende Funktion einnimmt.

Die Evolution®' und die Involution der Natur sowie das Prinzip des Lichtes und das Prinzip
des Dunkels sind zwei unentbehrliche Kréfte. Die Evolution und Involution der Natur sowie
die Prinzipien des Lichts und der Dunkelheit sind zwei unentbehrliche Kréfte. Durch ihr
Wechselspiel, das des Realen und des Idealen, will Schelling die ,,Absicht der Schépfung* (1,
7, 450) deutlich machen: Schopfung ist der Prozess, in dem sich das Geistige aus dem
Materiellen herausentwickelt. Selbst auf der niedrigsten Stufe der Natur wirken bereits diese
beiden entgegengesetzten Kréfte zusammen. Die Steigerung der Potenz als Expansion ist zu
der Selbstkontraktion Gottes zu danken.

Gleichzeitig manifestiert Gott sich schon in der Korperwelt. Die Schopfung selbst ist eine
potenzierte Offenbarung. Es ist wichtig, dass es statt quantitativer nur qualitative Differenzen
unter allen Potenzen gibt. Das heif3t, der Mensch unterscheidet sich im Vergleich zu Tieren und
Pflanzen nicht nur stufenweise, sondern wesentlich. Wenn die Endabsicht der Schopfung die
Geburt der Menschen ist, die die hochste Potenz im Organismus haben, in dem eine organische
Einheit der Einheit und Differenz préisent ist, ist der Mensch in diesem Sinne Gott am
dhnlichsten.

Wenn sich die Polarisierung auf den Pol A konzentriert, tritt die dritte Potenz A* hervor.
Diese Potenz représentiert die lebendigen Wesen in der Natur, die bereits eine Spur des Geistes
in sich tragen, aber noch keine vollstindigen geistigen Wesen sind. In diesem Zusammenhang
erscheint ein zentraler Begriff der Naturphilosophie: der Organismus (I, 7, 351). Sobald sich
das Licht innerhalb der Spannung zwischen Schwerkraft und Licht ausdehnt und dieser
Gegensatz unter die hohere Ordnung des Lichts tritt, entsteht der Organismus als Ausdruck

einer hoheren Einheit.

31" Die Begriffspaare Evolution und Involution tragen offensichtlich komplett unterschiedliche Bedeutung von

dem Darwinismus. Es handelt hier nichts um den Prozess der natiirlichen Selektion und Selbstanpassung zu
der Umwelt. Die zutreffendere Begriffspaare sind Expansion und Kontraktion, die vorher schon erldutert
wurden.

151



632

3.3.3. Der Mensch als ,,Krone der Schopfung“*? und der Ubergang von der

Naturwelt zur Geisterwelt

Der Organismus ist bereits das Leben selbst. Zwar enthilt das Leben auch Materie, doch diese
ist lediglich impliziert und macht nicht das Wesen des Lebens aus. Das Materielle tritt in den
Hintergrund und erscheint nur noch als Form (I, 7, 451). Als dritte Potenz in der
Naturphilosophie stellt der Organismus eine Einheit von Realem und Ideellem dar mit einer
Uberordnung des Ideellen iiber das Reale. Innerhalb des Organismus lassen sich wiederum
unterschiedliche Potenzen unterscheiden. Das Nichtsein (B) wird dabei ,,sukzessiv* (I, 7, 451)
in das Seiende (A) erhoben, bis das Nichtseiende schlieBlich in die Tiefe versenkt und das Licht
des Geistes zur Herrschaft iiber die Welt gelangt.

Die weiteren drei Potenzen der dynamischen Prozesse lassen sich in aller Kiirze skizzieren.
Dabei nimmt Schelling keine stufenhafte Einteilung in Tiere, Pflanzen und den Menschen vor,
sondern bezieht sich ausschlieBlich auf die jeweiligen Aktivititen dieser Potenzen. Dies
impliziert die komplizierte Stellung des Menschen im Universum: Der Mensch ist kein bloBes
geistiges Wesen. Im Menschen finden sich auch die tierischen Aktivititen wie zum Beispiel die
Aktivitit der Reproduktion.

Die erste Potenz innerhalb A3 ist daher die Reproduktion und das Wachstum oder ,,Sprossen,
Vegetation® (I, 7, 452) als die egoistische Dimension des organischen Lebens. Die zweite
Potenz ist die Irritabilitdt, zu der noch drei weitere Momente gehdren: Zirkulation, Respiration
und willkiirliche Bewegung (I, 7, 452). Die dritte Potenz ist die Entstehung der Sensibilitét,
unter der es noch flinf Sinne gibt: Gesicht und Gefiihl (wie die Substanz), Gehér (Magnetismus),
sowie Geruch (Elektrizitdt) und Geschmack (Chemismus) (vgl. ebd.).

Die Naturwelt schlieB3t sich ab mit dem Hervortreten der dritten Potenz, dem Organismus.
Mit der Vollendung der Naturwelt tritt die Geisterwelt in Erscheinung. Zu den Organismen
zahlen zweifellos Pflanzen, Tiere und der Mensch. Die Pflanzen représentieren die reale Seite
der Natur, wiahrend die Tiere die ideale vertreten. Der Mensch wird dabei als ,,Krone der
Schopfung* (1, 7, 453) bezeichnet.

Der Mensch stellt zweifellos den Gipfelpunkt der Naturwelt dar. Doch ist die Naturwelt
nicht absolut von Gott getrennt; vielmehr ist sie durch die Liebe mit Gott verbunden. Diese

Liebe ist keine dulerliche Beziehung zwischen Natur und Gott, sondern eine innere, wesenhafte

321, 7,453.
152



Einheit: Gott liebt die geschaffene Natur, und die Natur bringt ,,Friichte* fiir Gott hervor (I, 7,
453). Die Fruchtbarkeit der Natur ist Ausdruck ihrer inneren Lebendigkeit und ihrer
Verbundenheit mit dem Géttlichen. Sie ist nicht bloB ein passives Produkt gottlichen Wollens,
sondern ein aktiver Teilhaber am gottlichen Leben. Hier ist wichtig to betonen, dass jeder Teil
der Natur gottlich und nicht nur ein Produkt (natura naturata) ist, sondern auch das
Produzierende (natura naturans).

Wihrend in der Freiheitsschrift die Dynamik durch den Grundwillen und den Willen zur
Liebe ausgedriickt wird, zeigt sie sich hier im Gegensatz zwischen Himmel und Erde. Die Erde
hat Sehnsucht nach dem Himmel und liebt den Himmel, wihrend der Himmel seine Liebe in
Erde offenbaren will. Die Natur als produktive Kraft und ihre hervorgebrachten Produkte finden
thren Hohepunkt im Menschen. Mit dem Menschen beginnt der Geist, die Natur zu beherrschen:
Die Dunkelheit wird durchbrochen, und das Licht tritt hervor. Gott liebt die Niedrigsten, denn
nur von den Niedrigeren aus tritt der Geist vor. Nur in Geistwesen, die Gott am dhnlichsten sind,
kann Gott sich selbst hervorbringen und offenbaren (vgl. I, 7, 454). Der Naturprozess endet mit
der Geburt des Menschen. Die Geisterwelt fangt an mit dem Menschen. Der Mensch verkniipft
die Natur mit dem Geist und ist auch der Ruhepunkt der Schopfung.

Es ist offenbar, da3 das physische Leben bis zum Menschen fortschreitet, da3 eine stetige Folge
von Erhebungen und Steigerungen bis zu ihm geht, da8 Er der Punkt ist, wo das geistige Leben
eigentlich aufgehen. (I, 7, 458)

Dies ldsst sich so zusammenfassen, dass der Mensch ein Ebenbild Gottes ist. Die Ausarbeitung
der Existenz Gottes gliedert sich in zwei Hauptteile: die Naturphilosophie und die
Anthropologie. Der Mensch als Ebenbild Gottes steht zwischen beiden Sphéren: Er ist nicht
nur die Endabsicht der Schopfung, sondern auch das Zentrum des Universums, das auf der

hochsten Potenz die beiden Welten durchquert.

153



3.3.4. Der Mensch als Mikrokosmos und die Wissenschaft der
Anthropologie

In AZ setzt die Verklarung der Natur als die hochste Stufe des Organismus mit der Geburt des
Leibes sdmtlicher Organismen einschlieflich Pflanzen, Tiere und Menschen. Das absolute
Ideale A% bleibt immer nur in der Naturwelt. Deshalb bedarf A2 sowohl in der natiirlichen Welt
als auch im Ubergang zur Geisterwelt®> fortdauernder Verklidrung. Was in der vorangehenden
Potenz noch als das Ideale diente, wird nun allein zum Stoff der nachfolgenden Potenz. In A?
werden die tierischen Instinkte entfaltet. Mit der Basis auf den Instinkten stellt A die Entfaltung
der Seele dar, deren hochste Téatigkeit das ,,Anschauungsvermogen® ist (I, 7, 455). Die Seele
wird weiter als Stoff der hoheren Potenz benutzt bis zur Erscheinung des Verstandes der Tiere
als A* (vgl. 1, 7, 456).

In der ersten Potenz (A?) des Organismus tritt der Instinkt als Handlung auf, die der
subjektiven Vernunft dhnelt, jedoch ganz ohne Reflexion oder bewusste Uberlegung verlduft (I,
7, 455). Der Instinkt ldsst sich in weiteren drei Stufen skizzieren. Die erste Stufe ist ,,die
Selbsterhaltung als Individuum und als Gattung* (I, 7, 456). Die zweite Stufe ist der tierische
Kunsttrieb bzw. die Architektur und Musik. Die Architektur und Musik sind nicht menschliche
Kunst, sondern die natiirliche Begabung der Tiere**. Die dritte Stufe ist die Divination, die aber
,,in der Menschenwelt verschwinden® (I, 7, 456) soll. Die tierischen Instinkte sind immer an ein
Organ gebunden (vgl. I, 7, 456) und sind durch Organ vermittelte Funktionen.

Als prireflexive Form des Handelns macht der Instinkt deutlich, dass Tiere keine bloen
Mechanismen sind. Im Vergleich zu Reproduktion, willkiirlicher Fortpflanzung und Sensibilitét
fungiert der Instinkt als Vorstufe und als materieller Stoff der Erscheinung der Seele. Das heif3t,

die Seele muss die prireflexive Handlungsform als dunkles Prinzip nehmen und sich als

33 Das Ideale ist nicht mit dem Geist gleichbedeutend. Das Ideale ist nur ein Prinzip bei der Konstruktion aller

Elementen im Universum. Es ist présent in allen Potenzen sogar in der Korperwelt. Der Geist tritt erst nach
der Geburt des Menschen hervor. Er ist ein hoherer Band oder eine Einheit des Idealen und Realen. Das mit
dem Geist zusammenhingende Konzept ist vor allem die Personlichkeit.

Laut Herder haben die Tiere natiirliche Begabungen. Der Mensch hat im Gegensatz dazu Besonnenheit. Die
tierischen Kunstfahigkeiten sind die unmittelbar von der Natur gegebenen negativen Bestimmungen. Mithin
sind die Kunstwerke der Tiere nicht ihre eigenen Werke, in denen sich ihre reflektierenden Zwecke
widerspiegeln, sondern zwecklos. Und die Tiere miissen sich ausschlielich der Anordnung der Natur beugen.
Die Besonnenheit beim Menschen ist eine geistige Kraft, die die Sinnlichkeit und die Vernunft in sich
synthetisiert und zur Harmonie bringt. Aber in der Besonnenheit hat die Vernunft das gerdstete Gewicht, weil
nur die Vernunft das Denken ausfiihrt. Vgl. Herder, J. G.: Werke/1, Friihe Schriften : 1764-1772, Frankfurt
am Main: 1985, S. 715-721.

34

154



Anschauungsvermdgen hervorbringen. Sowohl Tiere als auch Menschen sind beseelte Wesen.
Der Unterschied liegt nur darin, dass die Tiere vom Goéttlichen beseelt wurden. Im Vergleich
dazu hat der Mensch selbst eine eigene Seele: ,,Nicht das Goéttliche ist seine Seele, sondern er
selbst seine Seele™ (I, 7, 456).

Mit seiner Basis in der Seele tritt ferner auch der tierische Verstand hervor. Dieser Verstand
wird durch das geistige Prinzip erregt und fungiert nicht durch bestimmte Organe, sondern als
ein ,,allseitiger Verstand (I, 7, 456). Der Verstand nimmt die Seele als seinen Stoff und wird
von Schelling als A* genannt. Der Instinkt, die Seele und der Verstand machen drei Stufen der
dritten Potenz in der Natur als das absolute Ideale aus.

Der Mensch als Organismus unterscheidet sich von Pflanzen und Tieren dadurch, dass nur
beim Menschen das gesamte Nichtseiende bzw. das Reale als Unterlage fiir das Absolute Ideale
erhoben werden kann. Um genauer zu sein, der Mensch hat alle Stufen in sich, aber die Tiere
nur eine Zahl davon.

Dieses A? im Menschen entspricht dem An-sich-Seienden. Mit anderen Worten ist der
Mensch ein aus dem Verstandlosen emporgehobener Verstand. Wenn das Seiende ,,sua

Ace

naturd® ist (I, 7, 457), handelt es sich um Geist; erzeugt sich der Geist ausschlieBlich aus sich
selbst, so ist er gottlicher Geist; wird er hingegen aus dem Nichtseienden zum an-sich-Seienden,
so ist er endlich und damit menschlicher Geist. Der menschliche Geist ist erschaffend und
endlich, wihrend der Geist in Gott causa sui und unendlich ist. In Bezug auf den Geist besitzt
der Mensch eine ,,ewige Differenz von Gott“ (I, 7, 457).%> Im Menschen werden alle Potenzen
von A% (A2, A3 und A*) offenbar. Sie sind nicht nur potenziell vorhanden, sondern werden
gegenwirtig in Tat umgesetzt und zu geistigen Kréften erhoben.

Die Anthropologie, die im Wiirzburger System nur sporadisch vorkommt und dort eine
génzlich andere Bedeutung hat sowie in der Freiheitsschrift lediglich implizit thematisiert wird,
erscheint erstmals in den Stuttgarter Privatvorlesungen als eigenstindige Wissenschaft. Fiir
Schelling soll die Wissenschaft der Anthropologie die Frage beantworten: ,,Warum nur im
Menschen das absolut Ideale oder das absolute A2 aktuell gesetzt werde, sonst {iberall aber blof3
potenziell. (I, 7, 457)

Anders gefragt: Warum kann nur im Menschen das Verstandlose zum wirklichen Verstand

erhoben werden? Zwar zeigen auch Tiere Formen und Erscheinungen des Idealen, doch ihr

Verstand bleibt stets potenziell. Tiere folgen instinktgeleiteten Handlungen, besitzen eine

35 Der gottliche Geist, wenn er ewig ist, zeichnet aber kein vollkommenes Bild von Gott ab. Da Gott muss aus

seiner Ewigkeit heraustreten muss, um zu offenbaren und ein wirkliches Leben zu werden.
155



tierische Kunstweisheit und einen tierischen Verstand. Weder Instinkt noch Kunstweisheit noch
tierischer Verstand sind allerdings selbstbewusst oder aktual. Sie verharren im Dunkel.

Das heiflt, die Anthropologie muss beantworten, warum das absolut Ideale nur im
Menschen verwirklicht wird. Nur der Mensch ist in der Lage, die geistige Potenz des Seins
bewusst zu aktualisieren, wéhrend sie in allen anderen Bereichen der Natur lediglich als
Moglichkeit (potenziell) enthalten bleibt. Mit anderen Worten muss die Anthropologie die
geistige Geschichte zeigen, worin das Unbewusstsein sich ins Bewusstsein und worin das
Objektive ins Subjektive erheben kann. Aus einer anderen Perspektive betrachtet ist die
Anthropologie eine Darstellung der Geisterwelt. Die Entstehung der Anthropologie ist ein
Symbol der Vollendung der objektiven Welt und die Erhebung zur subjektiven Welt. Der
Mensch steht dazwischen und ist die ,, Totalitat™ (vgl. I, 7, 457) aller Potenzen.

Der Mensch als Organismus nimmt dabei auf der einen Seite eine vermittelnde Position
zwischen Natur und Geist ein. Obwohl der Mensch in der letzten Potenz der dritten Potenz der
Naturwelt zum ersten Mal vorkommt, tauchen dagegen alle Potenzen im Menschen auf, die in
vorigen Stufen vorgekommen sind, und miinden in eine Einheit. Im Menschen sieht man alle
Spuren der Naturwelt, aber gleichzeitig auch der Geisterwelt. Deswegen ist der Mensch
aulerdem die Totalitdt, in der nicht nur alle niedrigeren Potenzen sichtbar sind; mit ihm tritt
auch die ideale Potenz in die Wirklichkeit. Wahrend die Darstellung des ganzen Universums
der lebendige Gott ist, ist es hier berechtigt, den Menschen in Analogie zu Gott als
,Mikrokosmos (I, 7, 457)* zu bezeichnen. Jeder Mensch ist wie ein ,,Weltkorper™ (ebd.) im

Universum.

156



3.4. Die systematische Anthropologie: die Philosophie des Geistes,
Psychologie und die Geisterwelt nach Tod

3.4.1. Der Mensch und Gott

Die vorangegangenen Abschnitte haben bereits aufgezeigt, wie der Mensch im Universum zu
verorten ist. Dieses gliedert sich in zwei Sphéren — Natur und Geist. Der Mensch steht an der
Krone der Natur; in ihm laufen sdmtliche Potenzen zusammen und werden allein in ihm
tatsdchlich gesetzt, das heiflt bewusst wahrgenommen. Nur der Mensch ist das einzige Wesen
in der Natur, das imstande ist, aus der Naturwelt herauszutreten und in die Geisterwelt
einzutreten. Der Mensch muss zwar den natiirlichen Leib als Grundlage nehmen, gehort aber
der Mensch gleichzeitig zur Welt des Geistes und deswegen représentiert er die Totalitét aller
Potenzen in Natur und Geist. Die gesamte Schopfung in der Naturwelt strebt darauf hin, den
Menschen hervorzubringen. Die Darstellung der Anthropologie zielt darauf, die Geisterwelt zu
zeigen. Da Gott wie der Mensch ebenfalls als Totalitdt zu verstehen ist, stellt sich die Frage
nach dem Verhiltnis des Menschen zu Gott.

Bereits im Voraus liegt fest, dass der Mensch einen endlichen Geist besitzt, wahrend der
Geist Gottes unendlich ist. Gott ist an sich das Seiende und hat deswegen die absolute Freiheit.
Der Mensch ist ein aus dem Nichtseienden herausgehobenes Seiendes und aus diesem Grund
nur eine eigentiimliche Freiheit. Der Mensch wird dabei als das Géttliche bezeichnet. Sein
Verhiltnis zu Gott ist, ,,wie sich die Blume zur Sonne verhalt“ (I, 7, 458). Der Mensch hat eine
doppelte Beziehung mit Gott. Auf der einen Seite ist der Mensch abhéngig von Gott. Auf der
anderen Seite hat der Mensch ein relativ freies Leben. Gott sucht dennoch stets die Blumen, um
sein Licht zu offenbaren, auch wenn er selbst bereits ein Selbststandiger ist.

Das Verhiltnis zwischen Mensch und Gott, wie es in der Freiheitsschrift dargestellt ist, wird
vor allem durch den Begriff der Freiheit geprédgt. Dabei wird die menschliche Freiheit nicht als
Loslosung von der Natur verteidigt, aber auch nicht durch ,,das Vermdgen zum Guten und
Bosen* begriffen. Die menschliche Freiheit muss auBerdem durch die ,,innere Unabhingigkeit

von Gott“ (I, 7, 458) vollstindig charakterisiert werden.

157



Der Mensch steht im Mittelpunkt zwischen Natur und Gott und ist von beiden frei (I, 7,
458). Seine Existenz ist von einer doppelten Bestimmtheit geprdgt. Einerseits stammt der
Mensch aus der Natur, denn der Mensch hat einen Leib. Diese Herkunft begriindet eine relative
Unabhéngigkeit von Gott. Andererseits wohnt ihm auch ein gottlicher Anteil inne, durch den er
sich von der Natur zu 16sen vermag. Der Mensch ist deshalb der ,,Indifferenzpunkt* (I, 7, 458)
im Universum.

Jede Stufe in der Naturwelt ist real und dient als die Vorstufe fiir die néchste. Allerdings
nimmt das Aufgehen der Geistwelt die ganze Natur wieder als Vergangenheit, als ,,die erste
Lebensperiode* (I, 7, 459), oder nur als eine Vorstufe. Die Naturwelt ist zur ersten Potenz des
Universums und zwar zu einem relativen Nichtseienden geworden. Allerdings hat der Mensch
immer die Natur sowie dieses Nichtseiende als Grundlage seiner Existenz. Dadurch hat der
Mensch immer das relative Nichtseiende in sich, welches immer danach strebt, sich selbst als
Wirklichkeit zu setzen, und aus diesem Grund hat der Mensch immer die Moglichkeit oder die
Tendenz, Boses zu tun. Hier wird das Vermdgen zum Bosen nicht als die Hauptproblematik der
menschlichen Freiheit betont. Das Bose verweist lediglich darauf, dass sowohl in der Natur als
auch im Menschen eine Endlichkeit besteht, die sich umkehren und als das Licht der
Unendlichkeit begreifen ldsst. In diesem Sinne gibt es auch Boses in der Natur. Der hochste
Beweis fiir ,,die Wirklichkeit eines solchen Riickfalls der ganzen Natur und insbesondere des

Menschen ist — der Tod* (I, 7, 459).

3.4.2. Der Mensch und die erste Natur

Die Entfaltung des Geistes ist nicht ein von der Natur isolierter Prozess. Die wahre Menschheit
ist sowohl eine Kollision als auch Verbindung zwischen Natur und Geist.’® Der Mensch zielt
niemals darauf, auf seine Natiirlichkeit zu verzichten, um eine transzendentale Freiheit zu

erreichen.

36 Harald Schwaetzer hat in seinem Aufsatz iiber die Rezeption Schellings von Baader in der Freiheitsschrift

diskutiert. Darin hat er erwihnt, dass Baader im Jahr 1809 stérker als Schelling ,,vom Menschen und seinem
,Rapport* mit der ,Geisterwelt® [hervordenkt]“. Vgl. Schwaetzer, Harald: Schellings Freiheitsschrift und
Baaders Beitrage zur dynamischen Philosophie, in: Quero-Sanchez, Andrés (Hg.), Mystik und Idealismus:
Eine Lichtung des deutschen Waldes, Leiden/Boston: 2020, S. 417-435, hier S. 430.

158



Aus der obigen Analyse ist klar, dass der Mensch eine Unabhéngigkeit von Gott hat, weil
er eine Wurzel in der Natur hat. Seine Uberwindung der Natur liegt darin, dass er als Geist
schon das Géttliche in sich hat. Auf der einen Seite stammt der Mensch aus der Natur, aber auf
der anderen Seite ist der Mensch in der Lage, die ganze Natur als ,,Vorhof des hochsten

Lebens* (I, 7, 459) hinter sich zu setzen. Die Natur muss als eine Grundlage genutzt werden.

3.4.3. Der Staat als die zweite Natur der Menschen

Auch wenn die Freiheitsschrift das Thema des Staates nicht einmal beriihrt, ist die
Hervorbringung des Staates ein wichtiges Thema im Wiirzburger System. Darin hat Schelling
den Staat am Ende des Systems erstmals entwickelt. Schelling fiihrt den Staat als das dritte und
abschlieBende Moment der dritten Potenz der idealen Welt ein, die erst nach der Geburt der
Naturwelt wirksam wird. Damit gilt der Staat als das absolute Potenzlose, in dem Wissenschatft,
Religion und Kunst in einer lebendigen Einheit objektiv verschmelzen: ,,Dasjenige, worin
Wissenschaft, Religion und Kunst auf lebendige Weise sich durchdringend eins und in ihrer
Einheit objektiv werden, ist der Staat.” (I, 6, 575) Die Philosophie ist im Vergleich dazu das
subjektive Potenzlose (vgl. I, 7, 576). Sowohl Philosophie als auch Staat verkorpern wahres
Leben und stehen in komplementérer Beziehung.®’

Die Privatvorlesungen unternehmen nicht den Versuch, den Staat aus der Einheit von
Wissenschaft, Religion und Kunst herzuleiten. Der Staat erscheint hier weder als letztes
Moment der idealen Welt als Reprisentation eines wahren Lebens noch als eine organische
Sammlung aller geistigen Potenzen, sondern als ein Ersatz fiir die eigentliche Einheit, die allein
in der Vereinigung mit Gott verwirklicht werden kann. Durch diesen Ersatz finden die

Menschen, die zur ,,Schuld fahig sind und sich durch eben ,,Schuld* von Gott entfernt haben,

37 Schelling ist wie die anderen Idealisten (Kant, Fichte und Hegel) nie unpolitisch oder apolitisch geblieben.

Sein Wiirzburger System endet mit dem Staat und der Philosophie. Schon im Jahr 1795 hat er eine kleine und
weniger beriihmte Schrift mit dem Titel Neue Deduktion des Naturrechts veroffentlicht. Dort hat er nur noch
die Sittlichkeit sowie Moralitdt durch die Autonomie und Freiheit begriindet: ,,Nicht weil und insofern ich
moralisch bin, bin ich frei, sondern weil und insofern ich frei seyn will, soll ich moralisch seyn® (I, 1, S. 253).
Allerdings hat er das Zusammenleben der Menschen und die implizierte Anerkennungstheorie noch nicht
entwickelt. Uber Schellings politische Philosophie vgl. Stojkovski, Velimir: Schellings Political Thought,
Nature, Freedom, and Recognition, Bloomsbury Press: 2022.
159



eine Form des Zusammenlebens, die die Menschen zwar duf3erlich (vgl. I, 7, 463) miteinander
verbindet, innerlich allerdings nur unorganisch (vgl. I, 7, 461) bleiben.

Die Grundlage des Staates besteht darin, dass der Mensch nicht als Einzelner in der Welt
lebt, sondern als Teil des ,,Menschengeschlechts* mit anderen zusammenbesteht: Es gibt eine
Menschheit (I, 7, 460). Nachdem die Menschen aus der Natur herausgetreten und sich durch
ihre relative Freiheit von Gott getrennt haben, suchen sie nun untereinander nach einer neuen
Einheit. Doch die wahre Einheit offenbart sich allein in der Vereinigung mit Gott. Bereits am
Anfang hat die Menschheit diese urspriingliche Einheit verloren. Nur Gott vermag zugleich in
Einheit und in Freiheit zu leben. Der Mensch hingegen hat durch seine Freiheit, oder genauer,
durch seine Schuld den Bezug zu Gott abgebrochen und kann darum seine Einheit nicht
wiederfinden.

Wenn die Menschheit die Einheit mit Gott verloren hat, muss sie ein Band in der Natur
aufbauen. Dieses Band, welches die menschliche Natur auf unorganische Weise
zusammenbringt, ist der Staat. Im Jahr 1810 hat Schelling den Staat anders als im Jahr 1804

definiert:

Die Natureinheit, diese zweite Natur iiber der ersten, zu welcher der Mensch notgedrungen
seine Einheit nehmen muB, ist der Staat; und der Staat ist daher, um es gerade heraus zu sagen,
eine Folge des auf der Menschheit ruhenden Fluchs. Da der Mensch nicht Gott zur Einheit

haben kann, so muB er sich einer physischen Einheit unterwerfen. (I, 7, 461)

Dem Staat als der zweiten Natur®® der Menschen hat Schelling anders als zuvor nicht mehr die
hochste Position gegeben. Schelling hat anscheinend die Zuversicht in den Staat verloren.
Allerdings hat der Staat als ein duBBerlicher Zwang oder als Bildung zumindest einen temporiren
Zustand der Sittlichkeit (I, 7, 461) hervorgebracht. Jedoch ist es dem Staat unmoglich, wirksam
zu sein, ohne die erste Natur auf die zweite Natur zu erheben, das heil’t, die staatliche

Einheitsform zu verinnerlichen.

3 Im Unterschied zur ersten Natur bzw. zur Natur als Gegebenheit spielt die zweite Natur eine zentrale Rolle in

der naturrechtlichen Theorie des deutschen Idealismus. Der Ausdruck ,,die zweite Natur® wird spiter auch
von Hegel deutlich verwendet zum Beschreiben der geistigen Gewohnheit an die gesellschaftliche Sittlichkeit,
die durch die Bildung und die Erziehung den Menschen beigebracht wird. (Vgl. Hegel, G. W. F.: Grundlinien
der Philosophie des Rechts, Hamburg: Meiner: 2013: §151.) Im Vergleich zur ersten Natur hat Fichte auch
das Naturrecht als die zweite Natur der Menschen beschrieben, welches die wechselseitige Anerkennung unter
den Vernunftwesen voraussetzt. (Vgl. Fichte, J. G., Johann Gottlieb Fichte's samtliche Werke: Band III.
Abteilung 2. A. Zur Rechts - und Sittenlehre. Band 1. Adamant Media Corporation, 2006, S.149.) Aber schon
vor Fichte und Hegel hat Herder die Zweite Natur verwendet, um die Fixierung der Sprachformulierung, die
wiederum die Sitten der Gesellschaft widerspiegelt, zu umreilen. Die Gewohnheit beschreibt bei Herder
damit sogar ein Wechselverhiltnis zwischen erster und zweiter Natur. (Vgl. Herder, Werke/1, Friihe Schriften :
1764-1772, Frankfurt am Main: 1985S. 796.

160



Ganz nostalgisch erinnert Schelling sich an Kant. Kant glaubt, dass sich die Menschen
zukiinftig in Autonomie vereinigen konnten und dadurch ein Staat moglich wére (vgl. I, 7, 461
f.). Aber fiir Schelling reicht der Staat noch nicht fiir die Menschen aus, die geistige Wesen sind.
Die geistigen Wesen sehnen sich nach etwas Hoherem als dem Staat. Wihrend Kant oder Platon
glauben, dass der Vernunftstaat in Zukunft als der hochste Ausdruck der Freiheit auftreten wird,
ist Schelling der Meinung, dass der Staat nur ein voriibergehender Versuch ist, aber notwendig

sterben muss. Der Staat muss durch hohere Potenzen in Geisterwelt iiberwunden werden.

Meine Meinung ist, daB3 der Staat als solcher gar keine wahre und absolute Einheit finden kann,
daB alle Staaten nur Versuche sind, eine solche zu finden, Versuche, organische Ganze zu
werden, ohne sie je wirklich werden zu kénnen, oder wenigstens nur mit dem Schicksal jedes

organischen Wesens, zu blithen, zu reifen, endlich zu altern, zuletzt zu sterben. (I, 7, 462)

Fiir Schelling kann der Staat nur dann Erfolg haben, wenn die Menschen gleichzeitig Freiheit
und Unschuld haben. Dies ist durch die Konflikte der zwei Prinzipien und die geistige
Positivitdit des Menschen als ein Vermdgen zum Bosen schon unmdglich geworden. Das
Scheitern des Staates spiegelt sich auch in den Kriegen zwischen Staaten wieder. Schellings
Meinung nach fiihren die Kriege zu dem massiven Bosen bzw. Armut (vgl. I, 7, 462). Auch
wenn es den Staat als eine unnatiirliche Einheit gibt, ist die Erniedrigung der Menschen

unvermeidbar, die deswegen eine ,,Wiedererhebung* erfordert.

3.4.4. Der Mensch und die Kirche

Das Herabsinken des Menschen beruht auf der Losung des Bandes zwischen Natur und Geist,
was wiederum zur Spaltung der Einheit fiihrt. Die Gottlichkeit darf jedoch nicht
unberiicksichtigt bleiben. Deshalb muss sich das Géttliche im Dunkel offenbaren. Wie bereits
im zweiten Kapitel dargelegt, muss auf die erste Offenbarung eine zweite folgen. Diese zweite
Offenbarung setzt voraus, dass das Gottliche ,selbst Mensch wird® (I, 7, 463). Der Mensch
gewordene Gott beziehungsweise der gottliche Mensch muss dann als Mittler zwischen Gott
und den Menschen dienen. Das bedeutet, dass Gott nur durch den Menschen den Anschluss an

die Menschen wiederherstellen kann, damit Natur und Geist erneut zur Einheit gelangen.

161



Die zweite Offenbarung, die nur im Gegensatz zur Verdorbenheit der Menschen erscheinen
kann, bringt das innere Band oder ,,Gemiitseinheit™ unter Menschen hervor, welches die Kirche
ist (vgl. I, 7, 463). Die Kirche setzt die Staaten voraus und ist eine notwendige Folge der
Offenbarung. Das letzte Ziel ist aber, dass der Staat nicht &duBerliche Gesetze, sondern das
innerliche religiése Prinzip entwickelt. Schelling ruft die innere Verbindung unter Menschen

und Voélkern auf. Er legt seine Hoffnung auf die Religion.

3.5. Der Mensch als Einzelner und sein inneres Wesen

Der Staat und die Kirche bilden nur die Menschen als Gattung aus einer dullerlichen Seite aus.
Das innere Wesen des Menschen als Einzelnen muss in den Potenzen des menschlichen Geistes
untersucht werden. Die Philosophie des Geistes stellt nun dar, wie der menschliche Geist sich
organisiert. Der menschliche Geist ist auch ein Komplex der Wechselwirkung von Natur und
Geist. Der Geist kann nicht blof3 als Geist existieren, er muss das Verstandlose als seine

Grundlage haben. Der verstandlose Geist fangt mit dem Gemiit an.

3.5.1. Die drei physischen Apparate: Gemiit, Geist und Seele

Die Darstellung des inneren Wesens des Menschen fangt mit dem ,,psychologischen Schema*3’
an. Die Psychologie hier zielt darauf, ein Bild eines gesunden menschlichen Geistes (vgl. I, 7,
469) zu skizzieren. Der menschliche Geist ist der wichtigste Teil der Anthropologie und wird

in drei Potenzen eingeteilt, nimlich Gemiit, Geist und Seele*?. Allerdings dient die Psychologie

3 Uber die Psychologie Schellings in den Stuttgarter Privatvorlesungen von 1810 vgl. Schiilein, Johannes-

Georg: ,Der Geist ist nicht das Hochste, Schellings Psychologie in den Stuttgarter Privatvorlesungen von
1810, in: Internationales Jahrbuch des deutschen Idealismus, Herausgegeben von Diana Emundts und Sally
Sedgwick, Berlin/Boston: 2017, S. 2017-244. Am Anfang dieses Aufsatzes betont der Autor, dass die
Psychologie hier dem Wortsinn nach ,,Lehre von der Seele” sei (S. 217). Denn Schelling vertreten offenbar
die These, dass die Seele ,,eine ginzlich positive, von Negativitét vollig ungetriibte Instanz* (S. 221) sei.

J. Schiilein verweist darauf, dass die Hierarchie des Geistes eine Vorwegnahme der modernen Psychoanalyse
sei. ,,Ahnlich wie in Freuds zweiter Topik, in der er ab 1923 zwischen Es, Ich und Uber-Ich unterscheidet,

162

40



und die Beschreibung der psychologischen Gesundheit oder der Krankheiten nicht nur dazu,
ein vollkommenes Bild vom menschlichen Geist darzustellen. Sie impliziert auch, wie man den
Sinn des Lebens wurzeln soll*!.

Als der Mittelpunkt zwischen beiden Welten bzw. der Naturwelt und der Geisterwelt muss
der menschliche Geist von der Naturwelt ausgehen und allméhlich zum Geist aufsteigen. Das
Gemiit stammt aus der Naturwelt, die Seele ist aus der reinen Geistigkeit, aber der Geist ist eine
Verbindung der Naturwelt und der Geisterwelt. Das Wesen des Geistes ist die Freiheit (vgl. I,
7, 465). Die menschliche Freiheit als ein unstabiler Verband hat die Moglichkeiten, entweder
die zwei Welten ,,in sich wiederherzustellen oder die Entzweiung fortzusetzen™ (I, 7, 465).
Schelling hat auf die Verwendung ,,positive Umkehrung der Prinzipien* verzichtet, um den
Missbrauch der Freiheit zu erkldren. In der Freiheitsschrift war das Band die Seele, aber in
Privatvorlesugnen ist die Seele die Reinheit des Geistes. Im Jahr 1809 versuchte Schelling, die
Gefiihle und den Geist durch die duale Prinzipienlehre zu erkldren. Im Jahr 1810 hat er
systematischer eine Philosophie des Geistes oder eine Psychologie*? dargestellt.

Das Gemit, als erste Potenz des Geistes, verbleibt noch im Dunkel der Natur und gliedert
sich in drei weitere Potenzen. Die erste Potenz des Gemiits ist die Sehnsucht, die aus dem
dunklen Prinzip des Geistes hervorgeht. Die tiefsten Erscheinungen des Gemiits sind der
Schwermut und die ,,unzerstorliche Melancholie® (I, 7, 466). Jede Freude muss sich im Kampf

mit dieser Melancholie behaupten. In der Georgii-Nachschrift wird dem Gemiit zudem die

zeichnet sich der psychische Apparat des Menschen nach Schelling ebenfalls durch drei Instanzen bzw.
»Potenzen oder Seiten* aus“. Vgl. Schiilein, Johannes-Georg: ,Der Geist ist nicht das Héchste®, Schellings
Psychologie in den Stuttgarter Privatvorlesungen von 1810, in: Internationales Jahrbuch des deutschen
Idealismus, Herausgegeben von Diana Emundts und Sally Sedgwick, Berlin/Boston: 2017, S. 2017-244, hier
S. 226, 230.
Dass die Seele oder Psyche nicht auf einen neurobiologischen Zusammenhang reduziert werden soll, sondern
mit dem Sinn und Bedeutung verbunden werden soll, vgl. auch Fuchs, Thomas: Verteidigung des Menschen,
Grundfragen einer verkorperten Anthropologie, Frankfurt am Main: 2020. Fuchs ist gegen die These, dass
»die Gefiihle, Gedanken, Wiinsche oder Intentionen* letztlich nur ,,Eiphdnomene von Gehirnprozessen® (S.
260) seien. Fuchs vertritt einen Einwand gegen ,,Psychiatrie ohne Psyche* (ebd.)
Schiilein hat Recht, dass der Geist im engeren Sinne (der Wille) im Jahr 1810 nicht mehr die hochste Instanz
im System ist und in der menschlichen Psychologie die Seele die hochste Instanz sei. Denn der Wille ist
immer der Tendenz, Boses zu tun. Die Versohnung liegt immer in der Vereinbarung mit der Seele, in dem das
Gottliche und die Liebe herrschen. (Vgl. Schiilein, Johannes-Georg: ,Der Geist ist nicht das Hochste ',
Schellings Psychologie in den Stuttgarter Privatvorlesungen von 1810, in: Internationales Jahrbuch des
deutschen Idealismus, Herausgegeben von Diana Emundts und Sally Sedgwick, Berlin/Boston: 2017, S.
2017-244. Hier S. 221). Aber es ist nicht richtig, dass dies durch eine ,,Depotenzierung des Geistes* (vgl. S.
218) verwirklicht wiirde. Im Kontext der Schriften Schellings triagt das Wort Geist mehrere Bedeutungen.
Aber wenn man den Geist als die zweite Potenz des Geistes im weiteren Sinne mit der Seele als der dritten
Potenz im Rahmen einer Psychologie diskutiert, betrifft der Geist nur den Geist im engeren Sinne, und zwar
den Willen und die damit zusammenhéngende Personlichkeit. Denkt man dagegen vor dem Hintergrund der
Freiheitsschrift an den gottlichen Geist oder die Geister nach dem Tod, wie spéter dargestellt, dann kann das
Wort ,,Geist* eine gleichgewichtige Position mit der Seele haben. Der wahre Geist wurde nie depotenziert bei
Schelling. Vielmehr ist diese These fiir Schelling zutreffender: Die gesunde Psyche soll das Dunkle und das
Verstandlose ins Bewusstsein und den Verstand erheben und auch mit der Seele kombinieren.

163

41

42



,,Ahnung des Gottlichen** zugeschrieben. Wéhrend in der Freiheitsschrift die Melancholie als
eine ,,unvordenkliche Angst“ des Lebens erscheint, wird sie hier als ein Moment der
Psychologie aufgefasst.

Die zweite Potenz des Gemlites ist ,,Sucht, Begierde, Lust“ (I, 7, 466). Die Begierde ist im
Gegensatz zum Seienden ein Nichtseiendes. Sie zeigt sich zuerst als ein unausloschlich an sich
Seiendes, aber strebt danach, das Nichtseiende zu sein. Jede Begierde fiihrt dazu, dass der
Mensch seine Unschuld verlieren wird. Die Begierde kann nie erfiillt werden. Sie nutzt jede
Befriedigung als Vorstufe fiir eine Begierde zum heftigeren Hunger (vgl. I, 7, 466).

Die dritte Potenz des Gemiites ist das Gefiihl, welches wie die Sensibilitit in der Natur ist.
Das Gefiihl ist die hochste Stufe im Gemiit und ist fiir den Menschen das, ,,was er iber alles
schitzen soll“ (I, 7, 466).

Erst aus dem Zusammenspiel aller drei Potenzen entfaltet sich das menschliche Gemiit. Der
groBBe Geist ohne Gemiit ist ,,unfruchtbar und kann nichts zeugen oder erschaffen* (I, 7, 466).
Das Gemiit ist die lebendige Grundlage des Geistes — unentbehrlich fiir seine Gesundheit.
Anders auszudriicken, die Gesundheit des Geistes basiert auf dem Gemiit, dessen hochste Stufe
das Gefiihl ist. Allerdings sind alle Potenzen im Gemiit nur Affektionen, die nur blind und
empfinglich sind, ohne eigenstindigen Wollen zu besitzen. Wissenschaften, die sich
ausschlieBlich auf das Gefiihl stiitzen, greifen zwar auf die hchste Potenz des Gemiits zuriick,
verkennen jedoch, dass das Gemiit selbst nur die urspriingliche Grundlage des Geistes ist.
Schelling beschreibt den gesunden menschlichen Geist als eine Psyche, die aus der lebendigen
Totalitdt der Natur hervorgegangen ist. Der Mensch ist ein organisches Wesen, das sein Wesen
nur im Einklang mit dem Gefiihl verwirklichen kann. Der Mensch ist demnach nicht blof3
Vernunftwesen, sondern ein seelisches Subjekt, das das Gefiihl als wurspriingliche
Ausdrucksform seines realen Daseins nicht verdrangen darf. Der Mensch sollte nicht versuchen,
die dunkle reale Seite in sich zu verdrdngen und sich zu reinigen, sondern sie vielmehr
organisch als Teil seines lebendigen Seins akzeptieren.

Die zweite Stufe des Geistes ist der Geist im engeren Sinne. Das Wesen des Geistes in der
zweiten Potenz ist ,,das eigentliche Personliche im Menschen, und darum auch die eigentliche
Potenz der BewuBtheit* (I, 7, 466). Der Mensch als die Personlichkeit mit Bewusstsein wird
bereits in der Freiheitsschrift ausfiihrlich expliziert. Das Bewusstsein und die damit eng
verbundene Personlichkeit fangen mit der Begierde mit Bewusstsein, das heifit, mit dem Willen

an. Wihrend der Wille als die hochste Instanz der Freiheitsschrift war, ist der Wille der ,,das

4 Vgl. Georgii-Nachschrift, S. 118.
164



eigentlich Innerste des Geistes* (I, 7, 467). Kurz gesagt ist der Geist im engeren Sinne die
Willensaktivititen des Menschen.

Und genau wie in der Freiheitsschrift hat der Wille auch zwei Seiten ndmlich der sich auf
die reale Seite beziechende Eigenwille und der sich auf die ideale Seite beziehende Verstand
(Universalwille). Die zwei Willen fungieren in den Schriften des Jahres 1809 als zwei
Prinzipien, werden aber hier in zwei Stufen des Willens dargestellt. Die durch den Willen
aktivierten Handlungen besitzen dann auch die Moglichkeit des Irrtums, soweit der Mensch als
geistiges und intelligibles Wesen mit Zurechnungsfihigkeit betrachtet werden soll.

Die erste Potenz des Willen ist ndmlich der Eigenwille. Der Eigenwille ist Egoismus, ein
blinder Wille ohne Verstand. Im Anschluss an die Freiheitsschrift ist der Eigenwille allein keine
Quelle des Bosen, der Verstand selbst auch nicht das Gute. Aber der aktivierte Eigenwille muss
die Grundlage fiir die Tugend sein (vgl. I, 7, 467). Ein lebendiges Gutes muss in der
Uberwindung des Bosen bestehen.

Die zweite Potenz des Willens im Mittel hei3t ,,der eigentliche Wille* (I, 7, 467) oder der
freie Wille, der durch die wechselseitige Wirkung zwischen Eigenwillen und Verstand erzeugt
wird. Aber der eigentliche Wille spielt keine Rolle als Verbindung zwischen zwei Polen,
sondern ist als Willensfreiheit zu verstehen, die zwischen Egoismus und Universalismus wéhlen
kann. Krankheit, Irrtum, Siinde sowie Boses stammen aus nichts anderem als der positiven
,Disharmonie® (I, 7, 468) zwischen dem Eigenwillen und dem Verstand. Der eigene Wille ist
die hochste Aktivitdt des Geistes, aber nur ,,verkehrter Geist™ (I, 7, 468). Es wird wiederholt
betont, dass das Bose nicht aus dem Leib, sondern aus der geistigen Kraft hervorgeht. Schelling
bestimmt den Menschen seinem Wesen nach als ein geistiges Wesen: ,,Nicht der Geist wird
vom Leib, sondern umgekehrt der Leib vom Geist infiziert™ (I, 7, 468). Das Bose erscheint
somit nicht als Ausdruck einer korperlichen Schwiche, sondern als Beweis der stirksten
Geistigkeit. Wenn der Geist nur dem Eigenwillen nachgeht und ihn {iber den Verstand stellt,
fuhrt das zu Irrtimern und zum Bosen. Und ferner das Bose verschérft wird, dann verschwindet
die Sinnlichkeit ganz. Die verschirfte geistige Verkehrtheit ,,Grausamkeit* (I, 7, 468) taucht
auf, da ,,der dimonisch-teuflische* (ebd.) auftaucht. Das Bose oder die Grausamkeit beweisen
zwar ihre geistigen Kréfte, aber zeigen auch, dass sie keineswegs die hochste Stufe des Willens
sind.

Die dritte Potenz des Willens/Geistes ist ndmlich der Verstand und damit die hochste Stufe
des Geistes. Aber das Wesen des wollenden Geistes liegt keineswegs in der Vereinigung des
Eigenwillens, sondern liegt in der Verkehrtheit und der Uberwindung desselben. Die echte

Personlichkeit liegt in der Wiederherstellung des Verstandes.

165



Die dritte Potenz des Geistes im allgemeinen Sinne ist die Seele. In Freiheitsschrift besitzt
jedes Naturwesen seine Seele schon seit der Schopfung. Die Seele war das Band der Dunkelheit
und des Lichtes. Sie sollte vor dem Geist schon existieren, denn ohne sie ist es unmoglich, einen
Organismus zu denken. Der Mensch konnte sich nicht nur durch die Seele von den Tieren oder
Pflanzen unterscheiden lassen. Allerdings besitzt die Seele in Privatvorlesungen den hdchsten
Platz des Geistes. Unterscheiden kann sich der Mensch von anderen Kreaturen jedoch durch

die Zusammenkunft von Willen und Seele. Uber die menschliche Seele schreibt Schelling:
Ja ein Geistvoller kann doch seelenlos sein. (I, 7, 468)

Die Seele ist das eigentlich Gottliche im Menschen, also das Unpersonliche, das eigentlich

Seiende, dem das Personliche als ein Nichtseiendes unterworfen sein soll. (I, 7, 468)
Also Seele ist das Unpersonliche. (I, 7, 469)

Der bose Geist ist immer noch ein groer Geist, aber er kann niemals seelisch sein. Die Seele
kann nicht krank werden, sondern nur dem Gemiit und dem Geist kann das widerfahren. Also
gilt auch, dass die Seele als hochste Potenz des Geistes selbst nie bose werden kann, und zwar
deshalb, weil sie unpersonlich ist. Als das Unpersonliche hat die Seele kein Bewusstsein oder
keine Moglichkeit zwischen Gutem oder Bosem zu wihlen. Sie ,,ist die Gite selbst™ (I, 7, 469).
Oder wie die Georgii-Nachschrift notiert: ,,Der Geist ist schon, die Seele die Schonheit selbst 44,
Nur durch die Seele hat der Mensch erst die Verbindung mit Gott.

Zwischen dem Gemiit, dem Geist und der Seele besteht eine fortdauernde Verbindung. Die
seelische und geistige Gesundheit hingt davon ab, dass dieser innere Zusammenhang nicht
abreif}t, dass also eine stetige Verbindung von der Seele bis in die Tiefe des Gemiits bestehen
bleibt. Denn die Seele ist das, wodurch der Mensch mit Gott in Bezichung steht.

Schelling erklért, dass psychische Krankheit entsteht, wenn die innere Leitung zur Seele
unterbrochen wird. Wenn die Verbindung zwischen Seele und Gefiihl gestort ist, fiihrt dies zu
einer Gemiitskrankheit, da die stirkste Sehnsucht das Gefiihl {iberwiltigt und dadurch das
Gleichgewicht im Gemiit gestort wird. Wenn jedoch die Leitung an der Stelle des Verstandes
blockiert wird, das heif3t, der Geist vom Eigenwillen beherrscht wird, duBert sich dies in einer
Art von ,,Blodsinn®. Eine der schwerwiegendsten Problematiken liegt in der Spaltung von
Verstand und Seele, die zur Entstehung des Wahnsinnes fiihrt (vgl. 1, 469). Der Wahnsinn ist
die Spaltung des Verstandes von der Seele. Der Verstand hat die Verbindung zum Goéttlichen

aufgegeben und sich als das wesentliche Seiende vorgestellt.

4 Georgii-Nachschrift, S. 120.
166



Was ist das Wesen des menschlichen Geistes? Der Geist im engeren Sinne ist ein ,,Seiendes,
aber aus dem Nichtseienden, also der Verstand aus dem Verstandlosen® (I, 7, 469). Allerdings
ist der Geist als die zweite Stufe wieder ein relatives Nichtsein im Vergleich zur Seele. Das
Verstandlose dient hier als Grundlage eines gesunden Geistes. Aber die Basis des Verstandlosen
ist wiederum der Wahnsinn (vgl. I, 7, 470), der jedoch nur in Potenzialitét bleiben und nicht
aktualisiert werden darf. Der Verstand muss sich also im Wahnsinn (das extreme Verstandlosen)
fundieren und er ist deshalb nichts anderes als ,,geregelter Wahnsinn* (I, 7, 370).

Der menschliche Geist muss alle Elemente inkl. Gemiit, Verstand und Seele auf organische
Weise in sich bewahren. Jede hohere Stufe umfasst die jeweils niedrigere und manifestiert sich
in ihr. Diese Elemente stehen in einem inneren Zusammenhang und bilden eine aufsteigende

Ordnung, die schlieBlich in die Fithrung zur Seele miindet.

3.5.2. Der Mensch und die geistigen Konstruktionen: Kunst, Philosophie,
Tugend und Religion

Die Seele selbst kann nicht mehr geteilt werden, sie hat keine Stufen in sich. Die Seele ist
nidmlich ,,der innere Himmel des Menschen® (I, 7, 471). Dennoch kann die Seele in Beziechung
zu verschiedenen ihr untergeordneten Elementen treten und sich dadurch in unterschiedlicher
Weise duBlern. Die Seele kann sich auf die reale Seite der geistigen Potenzen beziehen, die
sowohl die Sehnsucht (Schwermut) im Gemiit als auch den Eigenwillen im Geist umfasst. In
diesem Fall duBert sich die Seele in Kunst und Poesie (vgl. I, 7, 471). Die Darstellung der
Realitdt in Kunst und Poesie geht auf die tiefe Sehnsucht zuriick. Ferner bringt die Seele
zugleich deren ideale Seite zur Erscheinung. Die hochste Kunst oder Poesie ist die
Durchdringung des Idealen und Realen.

Bezieht sich die Seele hingegen auf die ideale Seite jeder Potenz, also auf das Gefiihl im
Gemiit und den Verstand im Geist, so entsteht daraus die hdchste Wissenschaft der Philosophie
(vgl. 1, 7, 472). Schelling definiert Philosophie so: ,,Aus Seele, Vernunft und Gefiihl besteht
also die wahre Philosophie* (I, 7, 472).

Das Gefiihl spielt eine Rolle wie das dunkle Prinzip, wie der Stoff. Die Vernunft hier ist
ideale Bestimmung der Philosophie. Fiir Schelling sind Vernunft und Verstand im Grunde

identisch, sie werden jedoch lediglich aus unterschiedlichen Blickwinkeln betrachtet (vgl. I, 7,
167



471). Es ist iiblich, dass manche Autoren hingegen die Vernunft iiber dem Verstand einordnen.
In gewisser Weise ist dieses Urteil zutreffend: Die Vernuntft ist ein leidendes, sich Hingegebenes
(I, 7, 462), wihrend der Verstand téitig und aktiv ist. Die Vernunft ist an sich der Verstand,
allerdings nur insofern sie sich dem Hoheren und hier der Seele unterordnet, ist sie
aufnehmende, und hoher als Verstand. Die Vernunft nimmt aber nicht alles auf. Nur die
Wissenschaft, die Priifung von der Vernunft bestanden hat, ist wirklich die Wahrheit. Die Seele
iibertrdgt ihre Inspirationen auf die Vernunft; was ihr widerspricht, vermag sie nicht
aufzunehmen. Insofern ist die Vernunft nicht vollstéindig passiv, sondern ihrem Wesen nach
personlich. Als personliches Vermogen ist die Vernunft bewusst und willensaktiv, also nicht

bloB3 rezeptiv. Ganz poetisch schreibt Schelling iiber die Seele und die Vernunft:

Die Vernunft ist nur das Aufnehmende der Wahrheit, das Buch, worein die Eingebungen der
Seele geschrieben werden, aber zugleich auch ein Probierstein der Wahrheit. Was die Vernunft
nicht annimmt, was sie zuriicksto3t, was sie nicht in sich verzeichnen l4f3t, das ist nicht von der

Seele eingegeben, das kommt aus der Personlichkeit. (I, 7, 472)

Die Seele kann auch mit den sekundéren Potenzen von Gemiit und Geist nimlich den Begierden
und dem wahren Willen in Zusammenwirkung treten, die aber die Stirke des Willens zeigt.
Dies ist nichts anders als ,,die moralische Verfassung der Seele oder die Tugend im hochsten
Sinn*“ (I, 7, 473). Der vortreffliche tugendhafte heilige Mensch muss unpersonlich handeln, das
heiflt, sich der Seele zu unterwerfen. Der personliche Wille muss sich der Fithrung der Seele
unterordnen und sich nicht von personlichen Motiven oder Eigeninteressen leiten lassen.

Erst wenn der Kiinstler, der Held oder der Philosoph ihre eigene Personlichkeit
beiseitelassen und die unpersonliche Kraft der Seele wirken lassen, entsteht in ihren Werken
jene Objektivitit, die frei von subjektiven AuBerungen ist. In diesem Zustand erscheinen
Kunstwerke und wissenschaftliche Abhandlungen so, als seien sie einzig durch die Seele selbst
vollbracht worden. Diese ,,unpersonliche Objektivitit (vgl. I, 7, 473) entspricht bei Schelling
dem hochsten Ausdruck gottlicher Schopfungskraft: Nur das Gottliche kann das Géttliche
hervorbringen, erkennen und bewirken (vgl. ebd.).

Es lasst sich hier sehen, dass die Personlichkeit, die in der Konzeption von 1809 beim
Gottlichen und Menschen zugegen ist, sich nun nur auf einer Stufe des menschlichen Geistes
kontrastiert und zugunsten der Reinheit der Seele bzw. des Goéttlichen erwartet, sich autheben
zu lassen. Im bloBen Gottlichen gibt es keine Personlichkeit, auch kein Bewusstsein, nur die
Religion. Die Religion kommt vor, wenn die Seele unbedingt waltet (vgl. I, 7, 473). Die
Religion reprisentiert die hochste Seligkeit. Nun ist es klar, dass die Seele das Gottliche ist und

deshalb die gottliche Liebe. Dem Menschen wird die gottliche Liebe verliechen und in
168



Verbindung mit dem Verstand treibt er die Wissenschaft der Philosophie, die den beriihmten
Namen ,,Liebe der Weisheit* (I, 7, 474) trigt.

Die Darstellung der Anthropologie erreicht mit der Religion als gottliche Liebe und
Philosophie als Liebe der Weisheit ihren Gipfel. Philosophie und Religion sind die hochsten
Leistungen oder Ziele, die der Mensch ,,in diesem Leben fahig ist“ (I, 7, 474). Mit der Religion
iibersteigt der Mensch von der ersten Potenz seines ganzen Lebens in die zweite, das heil3t, in
das , kiinftige Leben® (I, 7, 474). Der Ubergang hier ist der Tod (I, 7, 474). Das wahre kiinftige

Leben fangt erst nach dem Tod an.

3.5.3. Der Mensch und der Tod

Wie man den Tod des Menschen begreift, bestimmt auch weiter, wie man den Sinn des Lebens*®
versteht. Die Notwendigkeit des Todes ist erst seit 1809 zu einem wichtigen Thema in
Schellings Schriften geworden. Der Tod des Menschen wird in den Privatvorlesungen und den
Clara-Fragmenten ausfiihrlich behandelt. In diesen Nachlassschriften erdrtert Schelling zum
ersten Mal in seinem Leben die Lehre von der Unsterblichkeit und der Fortdauer des Todes.
Héaufig und mit Recht wird dies darauf zuriickgefiihrt, dass Schelling den Tod nach dem
plotzlichen Verlust seiner Ehefrau Carolina thematisierte. Zuvor hatte er sich mit dem Thema
Tod nur sehr selten auseinandergesetzt. Trotzdem findet man in den frithesten Werken einen
Anschlusspunkt an die spétere Philosophie.

Im achten Brief der Philosophische Briefe iiber Dogmatismus und Kriticismus (1795) aus
Schellings frithere Zeit hat er das Thema Tod sogar mit einem Zitat von Shakespeare

kommentiert;:

Mit dem Gedanken an Tod und Nichtseyn verbinden wir nicht selten angenehme Empfindungen,
aus keinem andern Grunde, als weil wir einen Genul jenes Nichtseyns, d.h. die Fortdauer
unseres Selbsts, sogar beim Nichtseyn noch voraussetzen. Umgekehrt verbinden wir
unangenehme Empfindungen mit dem Gedanken an Nichtseyn. - "To be or not to be", diese
Frage wire fiir meine Empfindung vollig gleichgiiltig, wenn ich mir nur ein volliges Nichtseyn

denken konnte. Denn meine Empfindung konnte nicht fiirchten, mit dem Nichtseyn je in

45 Was ein Tod bedeutet, ist mit der Sinnfrage verbunden.* Vgl. Reutlinger, Christoph: Natiirlicher Tod und

Ethik, Erkundungen im Anschluss an Jankéleévitch, Kierkegaard und Scheler, Gottingen: 2014, S. 80.
169



Collision zu kommen, wenn ich nicht besorgte, daB mein Ich, also auch meine Empfindung

mich selbst {iberleben konnte. (I, 1, 320)

Fiir den jungen Schelling war der Tod und das Nichtsein nichts Furchtbares. Wenn er das Wesen
des Menschen als das absolut unsterbliche Ich bestimmt, das weder durch den Tod vernichtet
werden noch in das Nichtsein versinken kann, ergeben sich dann daraus zwei entgegengesetzte
Empfindungen gegeniiber dem Tod. Glaubt der Mensch, dass seine Ichheit auch nach dem Tod
eine Fortsetzung seines Daseins garantiert, so verbindet er den Tod mit einem angenehmen
Gefiihl. Dieses angenehme Gefiihl l4sst sich mit der ,,Liebe des Todes™ (I, 6, 61) erschlief3en,
in dem die Ewigkeit und Seligkeit erfiillt wird. Auch der Tod heiB3t nicht die Ende des Lebens.
AuBerdem konnen wir uns in gewisser Weise das Nichtsein nur unter der Voraussetzung
vorstellen und es empfinden, dass das Ich weiterhin besteht.

Im Gegensatz dazu konnte sich der Mensch ein volliges Nichtsein ohne sein eigenes Ich
vorstellen. Doch kann man das eigene Nichtsein ohne Ichheit nicht mehr empfinden. Der Tod
oder das Nichtsein bedeuten fiir einen nichts mehr. Die Angst und Furcht vor dem Tod erweisen
sich daher auch als unbegriindet. Aus dieser Analyse heraus kommt Schelling zu dem Schluss,
dass die beriihmte Frage Shakespeares ,,To be or not to be* zumindest im Hinblick auf die
Empfindung des Todes letztlich bedeutungslos ist.

Fiir den jlingeren Schelling, der sich vielleicht noch als Schiiler von Fichte verstand, ist der
Tod nur ein biologisches Faktum, welches aber die Unsterblichkeit der Ichheit oder Geistigkeit
nicht beriihren kann. Der Tod lésst sich aber in mehreren Kontexten bei Schelling nicht einfach
als der Tod des Menschen verstehen. Zum Beispiel in der Philosophie der Religion (1804) wird
Tod auch als ein Loslassen von dem Absoluten verstanden. Der Tod bezieht sich auf einen
nihilistischen Zustand in der Seele. Aber in Bezug auf den biologischen Tod hat Schelling seit
jiingerer Zeit an eine Form der Lebensfortdauer geglaubt.

Im Jahr 1809 vor dem Tod von Caroline, wie schon im zweiten Kapitel gezeigt, spielt der
Tod des Menschen nur eine Rolle, das Bose zu vernichten, damit der Mensch zur Seligkeit
gelangen kann. Denn im Sterben hat das Bose keine Wirklichkeit mehr, und ,,sein Zustand ist
daher ein Zustand des Nichtseins® (I, 7, 405). Der Tod zeigte damals nur, dass der Mensch
endlich ist. Aber die Stellung Schellings zum Tod hat sich drastisch verdndert, nachdem
Carolina gestorben ist.

Seine verdnderte Haltung zum Tod ldsst sich implizit schon am Grabspruch Carolines
ablesen. Der Grabspruch ist zwar kurz, aber meiner Meinung nach einer der wichtigsten Texte
Schellings zum Thema Tod. So hat er auf dem Denkmal in Maulbronn, wo Caroline beerdigt

wurde, geschrieben:
170



[...]

Ruhe sanft du fromme Seele

bis zur ewigen Wiedervereinigung
GOTT vor dem du bist lohne in dir

die Liebe und Treue die staerker ist als der Tod

[...]
Gott hat sie mir gegeben

der Tod kann sie mir nicht rauben*®

In diesem kurzen Grabspruch hat Schelling zwei Mal den ,,Tod* erwéhnt. In September des
Jahres 1809, schon nach der Veroffentlichung der Freiheitsschrift, glaubte er, dass die Liebe
und Treue der Seele stirker als der Tod seien. AuBBerdem bedeutet der Tod fiir ihn nicht die
Vernichtung des Menschen. Jedoch hat Schelling an dieser Stelle nicht klar dargelegt, was nach
dem Tode des Menschen verbleibt. Allerdings implizieren diese Texte schon, dass der Tod nur
eine Briicke ist, mit der das Leben zu tiefgreifenderen Sachverhalten gefiihrt wird.

Neben dem Tod seiner Gattin gibt es aber noch andere Motive, die zu seinem zunehmenden
Interesse am Thema des Todes seit 1809, beigetragen haben diirften. Ein andere Motivation
dafiir ist sein Umgang mit den Mystikern*’ sogar Arzten. Der Tod des Menschen wurde nicht
mit diesem Leben, sondern auch mit der Fortdauer des Todes, dem kiinftigen Leben, der
Unsterblichkeit und der Auferstehung*® auseinandersetzt.

Der Nachlasstext Fortdauer nach dem Tode trigt ein Inhaltsverzeichnis: A) Von der Realitét

des Todes, B) Die Nothwendigkeit des Todes, C) Vom Leben nach dem Tod als zweyter Potenz

46 Gulyga, Arsenij: Schelling: Leben und Werk, aus dem Russischen iibertragen von Elke Kirsten, Stuttgart:

1989, S. 243.

47 Uber den Einfluss von der Mystik auf Schelling vgl. Danz, Christian: Individualitiit, Religion, Mystik: Zur
Transformation der Mystik in Schellings Stuttgarter Privatvorlesungen: in: Quero-Sanchez, Andrés (Hg.),
Mystik und Idealismus: Eine Lichtung des deutschen Waldes, Leiden/Boston: 2020, S. 436-477.

Die Clara-Fragmente, laut der Herausgeberin Miiller-Liineschloss, sind ,,das einzige Werk, in dem sich
Schelling im AnschluB3 an einzelne Bemerkungen in seinen identitétsphilosophischen Schriften und dem
Spatwerk mit den Themen Tod, Unsterblichkeit und Fortdauer auseinandersetzt®. Die ,,Ausnahme* aber sind
die Stuttgarter Privatvorlesungen. Ein weiterer neuerdings edierter Text, laut Miiller-Liineschloss, der
dasselbe Thema behandelt, ist das sogenannte ,,Notaten-Buch* mit dem Titel ,,Fortdauer nach dem Tode*.
Vgl. Miiller-Liineschloss, Vicki: Einleitung zu Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Clara oder iiber den
Zusammenhang der Natur mit der Geisterwelt, Hamburg: 2025, S. VII-LXI, hier S. XIII-XIV. Danke Miiller-
Liineschloss wissen wir: Neben der neu edierten Clara-Fragmenten steht der Nachlass ,,Fortdauer nach dem
Tode* auf der Website der Bayerischen Akademie der Wissenschaften ,,Hybride Nachlass-Edition* zur
Verfligung: https://schelling.badw.de/text/7501/ .

171

48



https://schelling.badw.de/text/7501/

unsers Daseyns, D) Vom Leben nach der Auferstehung als dritter Potenz unsres Daseyns®. Die
Gedankenfiihrung in den Privatvorlesungen und den Clara-Fragmenten weist im Wesentlichen
dieselbe Struktur auf, auller, dass die Privatvorlesugen die Realitdt des Todes iiberspringen.

Obwohl Schelling den Tod der Caroline personlich erlebt hat und der Tod als ein
empirisches Ereignis allen Menschen iiblich ist, sind die Realitdt des Todes und dessen
Notwendigkeit aber nicht so selbstverstdndlich, wenn man den Tod in einen bestimmten
philosophischen Kontext versetzt. Die Realitdt des Todes ist nicht nur das einfache Faktum,
dass jeder sterben wird. Der Tod selbst fiir jeden Verstorbenen ist auch nicht nur ein einmaliges
Ereignis. Vielmehr hat der Tod fiir Schelling eine Realitét, die die ,,Fortdauer* besitzt.

Deshalb fangt Schelling damit an, dass die Realitét des Todes kontrovers sein kann. Vor
dem Hintergrund der Unverédnderlichkeit der Dinge existiert der Todeszustand in Wahrheit nicht.
Betrachtet man das Leben aber aus einer veridnderlichen Perspektive, so muss man dem Tod
eine Realitédt zugestehen. Auf einer metaphysischen Ebene erscheint der Tod lediglich als ein
Schein. Im Gegensatz dazu besitzt er auf der Ebene der Erscheinung eine Realitit.

Die Realitdt des Todes in der Erscheinung unterscheidet sich aber riesig von derjenigen, die
Schelling meinen diirfte. Wiahrend man den Tod einer gewdhnlichen Meinung nach als die
absolute Trennung von Seele und Korper sieht, ist eine solche Trennung fiir Schelling
unmoglich. Sterben heif}t fiir ihn nur, den Leib in dem Geist oder der Seele zu kontrastierten.
0 Wenn der Geist dem Leib untergeordnet ist, ist der Mensch ,,schlifrig aber lebend. Je mehr
der Leib sich dem Geist unterordnen ldsst, desto ndher befindet sich der Mensch dem Tod. Die
Philosophie, wie Sokrates und Platon sagten, ist ,,Sterben lernen®.

Die Realitét des Todes und seine Fortdauer mdchten nicht zum Ausdruck bringen, dass der
Tod real und furchtbar ist, sondern dass der Todeszustand auch eine andere Form des Lebens

ist. Der Tod ist ndmlich eine Fortsetzung des Lebens:

Der Zustand des Todes, in welchem sich der Korper befindet, ist auch noch ein Zustand des
Lebens, nur eines anderen, und anderm Gesetz folgenden; und dieses fortgesetzte Leben wihret

bis zur giinzlichen Aufldsung durch die Verwesung.”!

Das menschliche Leben auf Erden ist nur ein Augenblick gegeniiber der Ewigkeit. Selbst nach
dem physischen Tod befindet man sich nicht endgiiltig im Ziel, weil die Auferstehung noch
aussteht. Der physische Tod und sein Riickzug in den Geist sind als reale und fortdauernde

Wirklichkeit zu begreifen, damit der Ubergang aus diesem Leben in eine andere Daseinsform

4 Vgl. Hybride Nachlass-Edition, Fortdauer nach dem Tode.
50 Die gleiche Meinung lésst sich auch in den Privatvorlesungen sehen: vgl. 1, 7, 476.
5L Ebd.

172



und die Auferstehung {iberhaupt denkbar werden. Versteht man den Tod iiber seine empirische
Erscheinung hinaus als eine in sich fortwirkende Lebensform und als Schwelle zur
Auferstehung, so stellt sich die Frage nach der Notwendigkeit eines solchen Todes.

Zuerst ist die Frage: Was macht den Tod notwendig? Seine Notwendigkeit griindet im
Widerstreit bleibender Prinzipien, die im Menschen selbst wurzeln. Der Mensch ist das
Spannungsfeld von Seiendem und Nichtseiendem, von Gut und Bose. Diese Gegensitze sind
nicht dullerlich, sondern konstitutiv fiir sein Wesen und suchen nach einer Einheit. In der Welt
wird dieser Widerstreit nicht vernichtet, sondern in eine Versohnung versetzt, in der die
Prinzipien im lebendigen Einklang stehen. Der Tod erscheint so als notwendiger Ubergang:
nicht bloB Ende, sondern Bedingung der Auferstehung, als Durchgang durch das Dunkel zur
Offenbarung des Lichts. Nur wenn ein Prinzip versucht, selbststindig zu sein, kommt eine
Unstimmigkeit und somit tritt die Notwendigkeit des Todes vor.

Der menschliche Geist ist auch ein ,,Entschiedenes (I, 7, 475). Der menschliche Geist im
engeren Sinne bzw. der Wille ist entweder gut oder bose. Aber gleichzeitig existiert der Mensch
auch in der Natur, wo eine Mischung des Guten und Bosen vorkommen kann. Es gibt immer
Konflikt zwischen Bosen und Guten im Geist, der selbst in diesem Leben noch seine eine

scheinbare Unentschiedenheit die Form von Entschiedenheit darstellt:

Aus diesem Grunde kann also der Mensch in diesem Leben nicht ganz erscheinen, wie er ist,
namlich seinem Geiste nach, und es entsteht eine Unterscheidung des &uBleren und inneren

Menschen, des erscheinenden Menschen und des seienden Menschen. (1, 7, 475.)

Nur der Tod spaltet die untereinander unvertraglichen Prinzipien im Menschen und fiihrt zu
einer Trennung zwischen Gutem und Bdsem. Durch den Tod 16st sich der Mensch aus der
sinnlichen natiirlichen Welt und tritt in eine rein geistige Daseinsform iiber. Der Tod markiert
somit den Ubergang zur Geisterwelt, die eine bloBe spirituelle Welt ist, in der die Sinnlichkeit
abgetrennt und die wahrhafte Seite des Menschen, sein innerstes Wesen, offenbar werden kann.

Wie Schelling in Fortdauer nach dem Tode so beschrieben hat:

Die Natur ist auch an sich betrachtet nur die unterste Potenz des gottlichen Lebens. Der Mensch
inwiefern er in der Natur lebt, ist blof3 in seiner untersten Potenz da — und muB} in die Hohere

entgegensetzte geistige erhoben werden.*

Der Tod nimmt nicht nur den Geist im engeren Sinn mit, sondern alles, was zum Wesen des

Menschen gehort; was dagegen nicht zu ihm gehort, bleibt zuriick. Das bedeutet, dass das

52 Vgl. Hybride Nachlass-Edition, Fortdauer nach dem Tode.
173



Geistige im Leib als Ddmonisches®® dem Tod folgen wird. Denn der Leib wurde vom Geist
infiziert und hat an sich ein niedrigeres ideales Prinzip. Wenn sich der Geist fiir das Gute
entscheidet, wird das Gute im Leib verbleiben. Wenn der Geist das Gute wihlt, weist der Leib
auch die Spur vom Guten auf. Der Tod ist wie gesagt keine absolute Trennung vom Geist und
Leib, nur eine Trennung von den Elementen des Leibs, die dem Geist nicht entsprechen (vgl. I,
7,476).

Die wahre Bedeutung des Todes besteht nun darin, den ,,wahren Menschen®, die die Einheit
von Vernunft, Moral und Gutem sucht, und den ,,falschen Menschen®, der durch Begierden,
Boses und materielle Verlockungen geprigt ist, zu trennen. In diesem Sinne geht der Tod des
Menschen iiber eine empirische Eben aus und hat eine ontologische Bedeutung gewonnen.>*
Der nach dem Tod bleibende Leichnam ist nur eine leere Hiille, in der Geist und Materie nicht
mehr gegenseitig aufeinander wirken. Der Leichnam ist weder blof3 geistig noch blo physisch,
sondern ,,das Geistige vom Physischen und das Physische vom Geistigen® (I, 7, 476). Auf der
einen Seite verbleibt der ddmonische Geist, auf der anderen Seite vergeht der leblos gewordene
materielle Leib.

Der Tod ist nur der Tod des verkleideten Elements im Menschen und die Entlarvung vom
,waren Esse” (I, 7, 476) oder ,,reductio ad essentiam® (ebd.). Das Damonische ist nicht der
Todeszustand, sondern derjenige der Unsterblichkeit im Menschen. Man kann entweder bdses
Diamonisches oder gutes in sich behalten.

Schelling erkennt das Ddmonische als das am hochsten wirkliche Wesen im Menschen. Das
Diamonische ist nicht nur eine Metapher oder ein Symbol, sondern eine tatséchliche, michtige
Existenz. Wenn im Volksmund von einem ,,Geist* die Rede ist, so ist damit nicht unser inneres,
denkendes Bewusstsein gemeint, sondern genau die ddmonische Erscheinung, die man als
reales ,,Seelenwesen‘ auffasst.

Der Mensch nach dem Tode ist, nach der iiblichen Meinung, ein ,,luftdhnliches Wesen* oder
ein ,,pures, lauteres Denken* (I, 7, 477). Vielmehr ist der Mensch im Tod viel kréftiger und
wirklicher als der, der noch lebt. Denn das Geistige ist das eigentlich Wirksame im Tod. In

diesem Leben ist der Geist noch mit dem Gemiit vermischt und die Entschlossenheit bleibt

53 Das Wort ,,Didmonisches®, welches aus dem Altgriechischen ,,5aipwmv*(daimon) stammt, trigt urspriinglich

keine Bedeutung vom ,,bdsen Geist®, auch wenn man es heutzutage eher nur als Synonym mit dem Bosen
nutzt. Wenn man ,,Greek Word Study Tool* nachschlégt, bezieht sich das Wort aber auf die folgenden Be-
deutung: »20d, goddess, of individual gods or goddesses*, vgl.:
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=daimwn&la=greek#lexicon, 2025.

5% Ahnliche Meinung Vgl. Miiller-LiineschloB, Vicki: Uber das Verhdltnis von Natur und Geisterwelt, Ihre
Trennung, ihre Versohnung, Gott und den Menschen: Eine Studie zu F. W. J. Schellings »Stuttgarter
Privatvorlesungen« (1810) nebst des Briefwechsels Wangenheim — Niederer — Schelling der Jahre 1809/1810,
Stuttgart-Bad Cannstatt: 2012, S. 279.

174


https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=daimwn&la=greek#lexicon

schwach. Jene duf3erst seltenen Menschen, die im Erdleben mit kraftvoller Entschiedenheit dem
Guten oder dem Bosen zustreben, ziehen auch die entsprechenden schwachen Menschen an,
sodass sie den Mut finden, ihr eigenes Wesen als gut oder bose zu offenbaren.

Der Tod ist eine Befreiung von der Zufalligkeit und Sinnlichkeit. Im Tod wird das
Wesentliche® am Ende gezeigt, und der Geist ist das lautere Leben geworden, in dem nur die
geistigen Kréfte wirksam sind. Im Tod ist deswegen ,,das Bose noch viel boser, das Gute noch
viel guter” (I, 7, 477). In diesem Sinne hat Schelling beim Tod von Carolina gesagt, dass die
Liebe und Treue kriftiger als der Tod seien.

Im Déamonischen Zustand ist der Tod ein ,,wachendes Schlafen* oder ein ,,schlafendes
Wachen* oder ,,clairvoyance*® (I, 7, 477). Eine dhnliche Analogie zwischen Schlafen und dem
Zustand des Todes findet sich auch in den Weltalter-Fragmenten (1815), in denen Schelling den
Tod als einen ewigen ,,Stillzustand®, einen ,,Todesschlummer aller Kréfte“ (I, 8, 219) bezeichnet.
Der hochste Gegensatz zur Clairvoyance ist der Wahnsinn oder die Holle. In beiden Féllen
werden die Vergessenheit als ,,Lethe (I, 7, 478) und Erinnerungskraft zusammenwirken. Die
unterschiedlichen Wirkungen des Vergessens verweisen auf eine metaphysische Gerechtigkeit:
Wiéhrend den Guten durch das Vergessen des Bosen der Schmerz genommen wird, bedeutet das
Vergessen des Guten fiir die Bosen den endgiiltigen Verlust der Moglichkeit zur Umkehr. Lethe
erscheint hier nicht blof3 als symbolischer Fluss des Vergessens, sondern als letzter Akt der
Trennung zwischen Licht und Finsternis. Die Erinnerungskraft im Tod {iibersteigt das
gewohnliche Vermogen der Erinnerungskraft, wie wir sie aus dem irdischen Leben kennen. Im
Diesseits miissen wir uns alles ,,er-innern®, wéhrend alles im Jenseits hingegen bereits innerlich
gegenwiértig bleibt. Erinnerung bedeutet dort nicht ein Nachholen des Abwesenden, sondern
ein dauerhaftes In-Sein in der eigenen Seele.

Allerdings wird die Frage noch nicht komplett beantwortet, warum der Tod als die

Scheidung des Guten vom Bdsen notwendig stattfinden muss. Die Frage flihrt weiter zu der

55 Erstaunlicherweise sicht man auch eine dhnliche Meinung in der modernen philosophischen Anthropologie

in dem Aufsatz Tod und Fortleben von Max Scheler. Vgl.: Scheler, Max: Tod und Fortleben, in: Witter, Héctor
(hrsg.), Der Tod, Philosophische Texte von der Antike bis zur Gegenwart, Leipzig: 2014, S. 164-181. In diesem
Aufsatz ist anstatt von der Unsterblichkeit vom Fortleben nach dem Tod der Rede, dessen ,,erste Bedingung
[der Tod selbst ist]“ (S. 164). Scheler glaubt, es bestehe eine ,,Wesensunabhingigkeit der Person vom Dasein
eines organischen Lebens™ (S. 165), es gebe auch ,,Wesensgesetze ihrer Akte, ihres Anschauens, Denkens,
Fiihlens, Liebens Hassens, die von den Wesensgesetzen alles — und nicht nur des irdischen — Lebendigen
unabhéngig sind“ (ebd.). Fiir Scheler ist die Fortdauer des Todes eher ein Glauben an das ,,Fortleben der
Person* (S. 167), die eine ,,Wesensnatur der Anhéngigkeit geistiger Akte vom physiologischen Prozessen (S.
1691.) sei.

Manche glauben deswegen daran, dass sich die Benennung von ,,Clara“ als Protagonist in den Dialogen auf
das Konzept ,,Clairvoyance* zuriickfiihren ldsst. Vgl. Steinkamp, Fiona: General introduction to Clara or, on
nature's connection to the spirit world, F.W.J. Schelling, translated, with an introduction, by Fiona Steinkamp,
State University of New York Press, 2002, PP. vii-xl, here p. xxxiv.

175

56



Frage nach dem Endzweck des Todes des Menschen. Sicher ist, dass das Bose und das Gute mit
dem Tode nicht vergehen werden. Im Gegenteil werden die beiden wurden nur durch den Tod
verstarkt. Deswegen ist der Tod nicht eine Léauterung der Seele, sondern eine
,, Vergeistigung® der Menschen. Da der Mensch in der Naturwelt als die Krone und der
Endpunkt der Schopfung gilt, bringt der Tod die Menschen zuriick zur Geisterwelt. Schelling
mochte dafiir argumentieren, dass der Endzweck des Todes darin liegt, ,,durch den Menschen,
das hochste Geschopf der Naturwelt, die Natur eine Verbindung mit der Geisterwelt® (I, 7, 479)
zu erhalten. Die Notwendigkeit des Todes liegt somit in der Vermittlung zwischen Natur und
Geist: Gott mochte die Verbindung des Menschen mit der Geisterwelt wiederherstellen. Dies
ist der letzte und entscheidende Garant fiir die Notwendigkeit des Todes. Der Tod ist damit kein
bloBes Ende des Erdlebens, sondern ein Ubergang, der den Menschen als vermittelndes Wesen
zwischen der physischen Natur und der geistigen Welt positioniert. Nach dem Tod ist eine

Philosophie der Geister unvermeidlich.

3.5.4. Die Konstruktion der reinen Geisterwelt und ihre Verbindung mit

der Naturwelt

Wenn das Leben ein Raum des Miteinanders von Gut und Bose ist und ein Feld der Freiheit, in
dem beide Krifte wirksam werden konnen, dann ist der Tod der Punkt, an dem diese
menschliche Freiheit sich endgiiltig verwirklicht. In dieser Freiheit werden Leib und Geist in
eins gebracht. Die Seligkeit der Menschen besteht in der Verbindung zu Gott, wihrend die
Unseligkeit eine Trennung von Seele und Gott ist (vgl. I, 7, 478).

Der Mensch nach dem Tod wird im Idealen (A?) bzw. einer bloBen Geisterwelt gesetzt. Die
reinen Geister miissen auch aus dem Idealen und Realen bestehen. Die beiden stammen aus
Gott, worin es auch das Ideale und das Reale gibt. Da das Reale in Gott das gottliche Gemiit ist
und nur im Vergleich zum gottlichen Verstand relativ real ist, dient er als die reale Grundlage
der Geister, ist aber aus gottlicher Perspektive immer noch ideal. Das menschliche Gemiit
kommt aus der Naturwelt, aber das Gemiit der Geister kommt von Gott (vgl. I, 7, 479). Dadurch
haben die Geisterwesen duale Prinzipien in sich, bleiben aber blof} geistig. Wegen der Dualitét

in sich haben die Geisterwesen auch ein relatives Nichtseiendes in sich und dadurch eine

176



Freiheit und sind ,,auch des Guten und Bosen fahig™ (I, 7, 479). Darin sieht man eine hochste
Ahnlichkeit der Geister mit den Menschen in der Naturwelt.

Es gibt auch gute und bdse Geister in der Geisterwelt. Wahrend der Mensch diese Welt
beherrscht, gibt es auch ein Hochstes ohne Gott, welches die Geisterwelt beherrscht. Die
hochsten bosen Geister versuchen auch, eine eigene Welt zu schaffen, damit sie sich von Gott
scheiden konnen. Durch den Abfall der Geister vor der Geburt der Menschen werden die
Menschen auch beeinflusst. Aber die Menschen sind boser als die Teufel, denn sie sind das
Gemischte (vgl. 1, 7, 480).

Auch in der Geisterwelt existiert eine Form von ,,Gesellschaft” (I, 7, 480). Die ,,frommsten
und tugendhaftesten* ebenso wie die ,,ruchlosesten und lasterhaftesten® (ebd.) verfiigen iiber
die grofite Macht, denn sie sind dimonische Wesen. Es gibt jedoch auch Geister, bei denen
,Freiheit, Unschuld, Reinheit der Sitten, Armut* (ebd.) noch gegenwirtig sind. Diese stehen in
Verbindung mit dem Himmel und der guten Geisterwelt. Jene dagegen, die sich durch Bosheit
und Laster auszeichnen, sind nur mit der Holle verbunden. Die guten Menschen sind der guten
Geister fahig, wiahrend die bosen Menschen nur der bosen Geister zugénglich sind.

Die hdchste Ahnlichkeit der Geisterwelt und der Menschen in der Naturwelt bringt zum
Ausdruck, dass der Tod die zwei Welten, die beide wesentlich fiir die Offenbarung des
gottlichen Geistes sind, nicht trennen kann, auch wenn die Tétigkeit der Geister nur ,,innerlich
anschaulich sind“ (I, 7, 480). Die Darstellungen der Naturwelt und Geisterwelt sind
unentbehrlich fiir die Verwirklichung des Gottlichen. Aber sie konnen nur mit der Geburt und
dem Tod des Menschen aktuell und sichtbar gesetzt werden und Verbindungen finden: Nur
durch die Geburt der Menschen kann die unsichtbare Geisterwelt ihren Leib in der Naturwelt
herstellen und seine Wirklichkeit anschaulich machen. Umgekehrt nur durch den Tod des
Menschen kann die Naturwelt wieder in die Geisterwelt aufgehoben werden.

Die Menschen sind nicht nur die Ebenbilder von Gott, auch Abbilder Gottes. Als Ebenbilder
sind sie als die handelnden Wesen mit Willensfreiheit mit Gott dhnlich. Als Abbilder tragen sie
noch ein Schicksal, das wirkliche Leben Gottes in der Geschichte den Urbildern geméif

darzustellen. Dazu schreibt Schelling poetisch:

Die Geisterwelt ist die Poesie Gottes, die Natur seine Plastik. Im Menschen entsteht ein
Mittleres, ndmlich das sichtbare Drama, weil dieses seine geistigen Schopfungen zugleich in
der Wirklichkeit darstellt. Daher ist die Geschichte am besten als eine grofle Tragddie
anzusehen, die auf der Trauerbiihne dieser Welt aufgefiihrt wird, wozu sie die bloBen Bretter
hergibt, indeB die Handelnden, d. h. die darauf vorgestellten Personen, von einer ganz anderen

Welt sind. In jener Welt ist alles, was in dieser ist, nur auf poetische, d.h. geistige Weise, und

177



kann darum viel vollkommener, auch auf geistige Art, mitgeteilt werden (der Geist ganz Gesicht,

ganz Gefiihl). Dort sind die Urbilder, hier die Abbilder. (I, 7, 480)

Mit dem Menschen sind aber die Naturwelt und die Geisterwelt nicht mehr unmittelbar
verbunden. Die beiden miissen sich jeweils mithilfe der Geburt und des Todes von einer Seite
zur anderen Seite verwandeln. In diesem Sinne ist die unmittelbare Verbindung zwischen der
Naturwelt und Geisterwelt ,,durch den Menschen unterbrochen® (I, 7, 480). Die Scheidung der
Naturwelt von der Geisterwelt ist aber unaufloslich. Nur zusammen kdnnen sie eine lebendige
Harmonie grundlegen.

Die grofle Harmonie als Trennung zwischen beiden Bereichen ist jedoch noch nicht die
hochste Potenz. Diese liegt vielmehr im ewigen und absoluten Leben, das allein in der
Vereinigung der beiden Welten verwirklicht werden kann. Durch die Scheidung des Guten vom
Bosen nach dem Tod offenbart sich die ,,hochste geistige Seligkeit™ (I, 7, 482), in der die
Wiederherstellung der Verbindung zwischen Natur und Geist ermdglicht wird. Warum ist die
hochste Seligkeit im Geist noch nicht das absolute Leben?

Im Leben nach dem Tod ist die Seligkeit nur eine Seite des Nachlebens. In diesem Zustand
unterwirft sich die Natur noch dem Geist. Aber die Natur mdchte nicht ewig als
,Ruine* beiseitegelassen werden und hat immer die Sehnsucht, die Verbindung mit dem Geist
wiederaufzunehmen. Die Wiederherstellung der absoluten Identitit der Natur des Geistes macht
das ewige Leben mdglich. Das heil3t, die Natur und der Geist sind im Gleichgewicht unter dem
Absoluten untergeordnet. Die Sehnsucht nach der Natur impliziert, dass dem Menschen nach
dem Tod noch sein Leib fehlt>’. Die mit dem Leib kombinierte Seligkeit ist nimlich die
Auferstehung®,

Schelling betont, dass die Wiederherstellung ein langsamer Prozess sei, denn es ist
unmoglich, ,,bevor nicht dieselbe Scheidung in der Natur von sich geht. Dies geschiet jedoch
langsamer, weil sie viel tiefere Lebenskraft hat (I, 7, 482). Die Natur muss die ,,Krisis* erleben.
Jede Krise ist mit einem Gericht und einer Entscheidung verbunden, damit jede Krankheit
»ausgeschlossen* werden kann. In dieser ,,letzten Entscheidung® wird das Nichtseiende aus der
Schopfung ausgestoen, so dass die ,ganz gesunde, lautere und unschuldige
Natur* hervorgehen kann. So wird die Natur zur Basis des Himmels, die Holle aber zur

Grundlage der Natur. Die Scheidung der Natur verleiht jedem Element in der Natur eine

57 Vgl. Georgii-Nachschrift, in: F. W. I. Schelling, Stuttgarter Privatvorlesungen, mit einer Einleitung und

Anmerkungen, kritisch herausgegeben von Vicki Miiller-Liineschloss, Hamburg: 2016, S. 69-134, hier, S. 128.
8 Vgl. Georgii-Nachschrift, S. 129.
178



Verbindung zum Geist. Damit werden die Toten auch den Leib aus der Naturwelt

wiederbekommen und dadurch auferstehen.

3.5.5. Das Wesen des Menschen: Der Mensch ist keine Maschine

Bevor dem Menschen seine Stellung im Kosmos sicher zugewiesen werden kann, stellt sich
zuerst erneut die klassische Frage: Was ist der Mensch selbst? Das psychologische Schema ist
eine Ausdehnung der Naturphilosophie in die ideale Philosophie bis zur Geisterwelt. In der
Freiheitsschrift besteht das Wesen des Menschen in seiner eigenen Tat. Der Mensch wurde als
ein geistiges, intelligibles Wesen beschrieben, welches eine Selbstbestimmung zum Guten und
Bosen mit Zurechnungsfahigkeit besitzt. Auch als personliches Wesen ist der Mensch das
einzige Wesen, das das Dasein Gottes in seinem Bewusstsein begreifen kann.

Die Anthropologie Schellings in den Privatvorlesungen betont, dass der Mensch nicht nur
ein biologisch-organisches Wesen ist, sondern zugleich eine komplexe Einheit von Seele und
Geist darstellt. Die zeitgendssische Neurowissenschaft versucht oft, menschliches Bewusstsein,
Handeln und moralische Urteilskraft auf neuronale Prozesse zu reduzieren und damit die
Menschen durch rein physikalisch-chemische Abldufe zu erkliren. Diese reduktionistische
Perspektive mag wichtige Einsichten {iber die biologischen Grundlagen liefern, iibersieht
jedoch die geistige Selbstbestimmung und den werthaften Aspekt des Menschseins.

Der Mensch ist neben dem Gehirn auch ein affektionierter Geist, der Krankheiten haben
kann. Auch im Angesicht der Herausforderungen durch die kiinstliche Intelligenz bleibt
Schellings Anthropologie von grundlegender Bedeutung. Denn wenn man Schellings
Uberlegungen folgt, fehlt es der Kiinstlichen Intelligenz an einem Leib, wodurch ihr die
Fahigkeit verwehrt bleibt, die sinnlich wirkliche Interaktion unter Menschen in der natiirlichen

Welt zu erfahren.”® Ohne Leib kann weder Gott noch Mensch als ein Wirkliches sein.

59 Vgl. Fuchs, Thomas, Verteidigung des Menschen, Grundfiragen einer verkorperten Anthropologie, Frankfurt

am Main: 2020, S. 260: ,,Nur als verkorperte, leibliche Wesen sind wir aber auch fiireinander wirklich.“ Auch
Fuchs vertritt die These: ,,Nicht eine abstrakte Innerlichkeit, kdrperloses Bewusstsein oder reiner Geist sind
die Leitideen einer humanistischen Sicht des Menschen, sondern seine konkrete leibliche Existenz. Obwohl
Schelling das Wesen des Menschen nicht in der Leiblichkeit begriindet, bildet der Leib doch die Grundlage
fiir ein wirklich Seiendes — sowohl fiir den Menschen als auch fiir Gott. Ohne Leib bliebe Gott lediglich eine
abstrakte Idee und wiirde niemals zur Wirklichkeit. Zudem ist die leibliche Existenz die Voraussetzung fiir
den Tod, der fiir die Bestimmung des Menschen von zentraler Bedeutung ist. Die Sterblichkeit stellt somit
einen wesentlichen Aspekt menschlicher Existenz dar.

179



Auch wenn die kiinstliche Intelligenz den menschlichen Denkprozesse imitieren und
nachbilden kann, kann sie aber das scelische Leid sowie den Schwermut und die
unvordenkliche Melancholie tiber die mogliche Unversohnlichkeit zwischen Geist und Natur
nicht erfahren. Die Gefiihle insbesondere die negativen Gefiithle im Gemiit sind aber die
Voraussetzung der Verkldrung im Geist.

Besonders bedeutsam ist jedoch, dass Kiinstliche Intelligenz nicht als sterbliches Wesen
verstanden werden kann. Schelling und Scheler stimmen darin iiberein, dass nur ein sterbliches
Wesen im Tod die reine, geistige Personlichkeit seiner Existenz vollstindig offenbaren kann.
Gerade dieser iiber den Leib hinausreichende, unsterbliche Anteil macht das eigentliche Wesen
des Menschen aus. Dass der Mensch ein geistiges Wesen ist, wurde in der Freiheitsschrift
dadurch bewiesen, dass dessen Freiheit sich in der Féhigkeit zur Wahl zwischen Gut und Bose
zeigt. Dass sich seine geistige Existenz offenbaren kann, wird weiter im Jahr 1810 erst mal
nicht zuletzt in der Fortdauer des Todes und dem Fortleben nach dem Tod verklart, dessen

Voraussetzung nichts anders als der Leib in der Natur sei.

3.6. Die Bestimmung des Menschen im Jahr 1810

Nachdem der Tod und die Auferstehung der Menschen diskutiert wurden, ist die Endabsicht
oder ,,der hochste Endzweck® (I, 7, 483) der Schopfung zu diskutieren. Der Mensch steht dabei
im Mittelpunkt des kosmischen Umlaufs (vgl. I, 7, 483): Er verbindet das Hochste mit dem
Niedrigsten und wird zum Ort der endgiiltigen Vergottlichung, auch der Natur durch ihn. Die
Schopfung ruht erst dann, wenn Anfang und Ende ineinander fallen und alles, auch das Bdse,
in die gottliche Ordnung riickgefiihrt ist. Uber den Umlauf und die Bestimmung des Menschen

muss man sich auch an den Clara-Fragmente zuwenden:

Allein wenn es wenigstens Eine gottliche Endabsicht ist, dal das Innere soviel moglich im
AuBeren dargestellt werde, so sind die beiden Endpunkte, der, wo das Innerste am reinsten
erhalten, und der, wo es am meisten verkorpert und verduBerlicht ist, gewissermaBlen gleich
wichtig, und wenn wir uns die lebendige fortgehende Schopfung gleich- sam als einen Umlauf
vorstellen diirfen, in welchem bestindig das Korperliche ins Geistige erhoben, das Geistige
zum Korperlichen herabgesetzt wird, bis beide Elemente mehr oder weniger sich durchdrungen

haben und eins geworden sind, so wiirde dieser Umlauf erst dann seinen wahren Zweck erreicht
180



haben, wenn das Hochste und Geistigste bis zum Korperlichsten herabgestiegen, das Tiefste
und Allergrobste aber bis zum Geistigsten und Verklartesten emporgehoben wire. Gerade also
auf dieser duBersten Grenze der Welt, wo das Gewéchs der Schopfung gleichsam ganz in die
Masse und Korperlichkeit geht, wire im Laufe der Zeiten die Erscheinung des Reinsten und
Geistigsten notwendig gewesen, und im Gegenteil das, was aus dem Untersten und Grébsten
kommt, also gerade der Mensch, muf} seiner letzten Bestimmung nach zur héchsten und
zartesten Geistigkeit erhoben werden. Denn eher kann die Schopfung nicht ruhen, bis das
Oberste wieder zum Untersten gekommen, und es gilt auch hier, daf die Ersten die Letzten und

die Letzten die Ersten werden miissen®. (1, 107f.)

Der ganze Kosmos muss als ein Umlauf verstanden werden. Die Natur muss konstant zum Geist
erhoben werden, wihrend sich die Geister immer wieder nach der Natur sehnen. In diesem
Umlauf verschmelzen die beiden Welten schlieBlich miteinander und miinden in die Einheit.
Der hochste Geist als Gott steigt deshalb in die tiefsten Schichten der Naturwelt hinab, wihrend
der Mensch, der aus der Natur hervorgeht, danach strebt, sich zum hochsten Geist zu erheben.
Die Bestimmung des Menschen liegt gerade darin, sich zum Géttlichen zu erheben bzw. sich
zu vergottlichen. Umgekehrt liegt die hochste Absicht der Schopfung darin, dass das Absolute
oder Gott endlich einen sichtbaren, wirklichen Leib fiir sich gewinnt. Das hei3t, Gott muss
Mensch werden, um sich selbst wirklich zu sein. Aber der Mensch muss versuchen, das
Gottliche in sich offenbaren zu lassen®!.

Dieser doppelte dialektische Wege die Menschwerdung des Gottlichen und die
Vergotterung des Menschlichen, ist der lebendige schopferischer Prozess, der sich durch die
ganze Geschichte der Welt zieht. Erst wenn das Geistigste bis ins Korperlichste herabgestiegen
und das Grobste bis ins Geistigste erhoben worden ist, kommt der kosmische Umlauf zur Ruhe.
Dann werden die Ersten die Letzten und die Letzten die Ersten sein. Somit beendet Schelling

die Privatvorlesungen:

Diese letzte Periode in der letzten ist die der ganz vollkommenen Verwirklichung — also der
volligen Menschwerdung Gottes, wo das Unendliche ganz endlich geworden ohne Nachteil

seiner Unendlichkeit.

Dann ist Gott wirklich Alles in Allem, der Pantheismus wahr. (I, 7, 484)

60
61

Hervorhebung von der Autorin.
Uber die Bestimmung des Menschen in Privatvorlesungen sehe auch Frigo, Gian Franco: Natur in den
Stuttgarter Privatvorlesugnen, in Hithn, Lore; Schwab, Phillip (Hrsg.): System, Natur und Anthropologie.
Zum 200. Jubildum von Schellings Stuttgarter Privatvorlesungen, S. 183-200, hier S. 198: ,,So war es die
Bestimmung des Menschen (und ist es geblieben), die wahre Einheit der Natur zu verwirklichen und durch
sein Werk das Géttliche und das Ewige in ihr zu offenbaren.*

181



Der Beweis der Gottesexistenz liegt in der Manifestation eines lebendigen pantheistischen
Systems, die in der Aufthebung des Menschen zum Absoluten und der Verkorperung des Geistes
in der Natur besteht. Die Anthropologie gilt ndmlich als die Grundlage des Verstdndnis des
Absoluten (Gottes), auch als die Vollendung der Darstellung der Gottesexistenz.

Der Mensch besitzt eine Stellung als Mittler zwischen Natur und Geist. Einerseits ist er der
Hoéhepunkt der Schopfung in der Natur. Als Hohepunkt unterscheidet er sich aber nicht von den
anderen Lebenswesen quantitativ, sondern qualitativ. In der systematischen Philosophie des
Jahres 1810 wird das Verhiltnis des Menschen zum Universum neu bestimmt: Der Mensch
erscheint nicht bloB als Ubergangswesen zwischen Natur und Geist, sondern als das lebendige
Zentrum, das beide Sphéren vermittelt. Als hochste Potenz der Naturwelt und zugleich als
Beginn der Geisterwelt verkorpert der Mensch nicht nur den ,,Gipfel der Schopfung®, sondern
auch das Prinzip der inneren Einheit aller Gegensitze.

Das Wesen des Menschen griindet nicht allein in seiner organischen Leiblichkeit oder
psychischen Empfanglichkeit, sondern auch in seiner Féhigkeit zur gottlichen Darstellung. Der
Mensch besitzt die Moglichkeit in sich, die Einheit in der Differenz, Endlichkeit in der
Offenbarung des Unendlichen zu leben. In der Analogie zwischen Gott und Mensch, zwischen
dem Sein und dem Seienden erscheint der Mensch als Mikrokosmos, in dem sich die Spannung
der Prinzipien und ihre Versohnung konkret vollzieht. Er ist nicht nur ein Teil der Schopfung,
sondern auch eine vom Bewusstsein erfasste Reflexion derselben.

Der Mensch ist zugleich Resultat und Ursprung: Er ist Ziel der natiirlichen Entwicklung
und zugleich Anfangspunkt der freien, geistigen Entfaltung. In ihm wird das Universum nicht
nur gedacht, sondern erlebt und getragen. Erst durch den Menschen wird das Absolute nicht nur
als bloBe Substanz, sondern als wirklich lebendig und als Person, von dem Menschen im
Bewusstsein erfasst. Im Menschen erreicht deswegen das Universum Bewusstsein iiber sich
selbst. Gott, der nicht mehr ohne den Menschen gedacht werden kann, offenbart sich in ihm als

lebendiges Werden.

182



Zusatz: die Visualisierung des Kosmos und die Position des Menschen (1810)

Das Absolute

Contraction (Selbstbeschrankung)

Expansion (Selbstoffenbarung)

Identitat des Realen und Idealen

Potenz 1 Natur (das Reale)

Potenz 2 Geist (das Ideale)

183

Korperwelt

die Schwere/Nacht

Organismus

Staat

Kirche

der menschliche Geist

Tod und die Geisterwelt

die Lange/die Linien

die Breite

die dritte Dimension

das Reale

das Ideale

Reproduktion/Vegetation

Initabilitét

Sensibilitat

der Mensch als Totalitét

Magnetismus

Elektrizitat

Chemismus

Klang

Licht

Warmeprozess

Zirkulation

Respiration

Willkiirliche Bewegung

Gesicht und Gefilhl

Gehor

Geruch/Geschmack

Sehnsucht/Melancholie

Gemiit Begierde/Lust
Gefihl
Eigenwille
Geist/Wille der freie Wille
Verstand
in Bezug auf Sehnsucht und Eigenwille: Kunst und Poesie
in Bezug auf Begierde und den eigentlichen Willen: Tugend
Seele
in Bezug auf Gefiihl und Verstand: Philosophie
Religion
das gute Geister
das bose Geister



4. ExKkurs: Verteidigung des Menschen: Das
anthropologische und psychologische Schema bei

Schelling (1837)

Der letzte Text, der zusammen mit der Freiheitsschrift und den Privatvorlesungen die
Anthropologie bei Schelling ausmacht, stammt aus dem Nachlass Schellings, und zwar aus der
spiteren Periode (ungefihr im Jahr 1837) bzw. Anthropologisches Schema (I, 10, 287-294).
Diese Schrift besteht zwar nur aus sechs Seiten, ist aber der einzige Text in Schellings
samtlichen Werken, der die ,,Anthropologie zum Titel gemacht hat. Aber der Titel
,2Anthropologisches Schema“ stammt nicht von Schelling selbst, sondern wurde von seinem
Sohn K. F. A. Schelling beim Edieren erdacht.!

Was bedeutet Anthropologie bei Schelling in diesem Zusammenhang? Neben den unter dem
Titel ,,Anthropologie” von Schellings Sohn K. F. A. Schelling in die Gesamtausgabe
aufgenommenen Texten wurde im Geheimen Hausarchiv im Bayerischen Hauptstaatsarchiv
auch eine inhaltlich mit dem Anthropologischen Schema sehr nah verwandte Reinschrift mit
dem Titel ,,Das Psychologische Schema* entdeckt, die Schelling ,,offenbar auf Bitten des

Kronprinzen hin ausgearbeitet hat*?

. Dieses psychologische Schema weicht laut Walter
Ehrhardt ,an etlichen Stellen von dem in den Sadmtlichen Werken enthaltenen
,Anthropologischen Schema‘ ab“?. Diese Abweichungen betreffen aber vor allem formale
Aspekte, wohingegen eine starke inhaltliche Verwandtschaft zwischen den Texten besteht.

Die kleine Anthropologie oder Psychologie ist ein eigenstindiger Text, der sich
ausschlieBlich dem dynamischen Prozess der menschlichen Seele widmet, an dessen Ende sich
eine vollstindige Personlichkeit herausbildet. Die hier entworfene Anthropologie ist demnach

weder als Teil einer Identitétsphilosophie zu verstehen noch tritt sie in impliziter Form vor dem

Hintergrund einer metaphysischen Prinzipienlehre auf.* In diesem Zusammenhang ist die

Vgl. Ehrhardt, Walter E.: Schellings Leonbergensis und Maximilian II, von Bayern Lerhstunden der
Philosophie, Stuttgart-Bad Cannstatt: 1989, S. 16. Das psychologische Schema vgl. S. 16.
Vgl. Ehrhardt, Walter E.: Schellings Leonbergensis und Maximilian II, von Bayern Lerhstunden der
Philosophie, Stuttgart-Bad Cannstatt: 1989, S. 16. Das psychologische Schema (vgl. S. 17-22).
* Vgl Ebd.
,,Es ist nicht bekannt, daf3 Schelling den Text in irgendeinem anderen Zusammenhang benutzt hat.“ Vgl. ebd.
S. 22.

184



Anthropologie der Psychologie gleichzusetzen. Diese versteht sich als eine eigenstéindige
Wissenschaft, die die Elemente der menschlichen ,Psyche‘ sowie deren organischen und
lebendigen Zusammenhang untersucht.

Eine auf Psychologie konzertierte Anthropologie impliziert, dass das Wesen der Menschen
nicht nur in der Naturwelt Es stellt sich nun die Frage, inwieweit sich in ihr noch ein Echo der
rekonstruierten Anthropologie von 1809 sowie der explizit ausgefiihrten Anthropologie aus den
Privatvorlesungen vernehmen ldsst. Gleichzeitig bleibt die Frage offen, ob das
anthropologische Schema allein in der Lage ist, die Frage nach der Bestimmung des Menschen
sowie den Sinn des Lebens zu beantworten.

Die Anthropologie gliedert sich in drei Bereiche: Wille, Verstand und Geist. Diese Elemente
sind keinesfalls ,,als statische Elemente eingefiihrt>. Neben der Darstellung der drei Elemente
kann die Anthropologie als ,die Stufen der freien Entfaltungsmdglichkeiten der
Personlichkeiten*® betrachtet werden.

Am Anfang des anthropologischen Schemas kniipft Schelling an die Freiheitsschrift an, in
der der Wille als die hochste Instanz bezeichnet wurde. Er folgt der Freiheitsschrift also darin,
dass der Wille ,,der Grund von allem, das urspriinglich Stoff-Erzeugende, das Einzige im
Menschen, die Ursache von Seyn ist* (I, 10, 289). Ebenso wie in der Freiheitsschrift hat
Schelling dem Willen auch hier die primére Initiative zugesprochen. Die Anthropologie fangt
auf dynamische Weise an: Der Wille des Menschen ist die unbedingte und unendliche Ursache
von allem Sein. Gegen die erschaffende Kraft steht die begrenzende Kraft im Menschen:
Verstand (I, 10, 289). Der Verstand ist ein erhobener Wille, dessen Zweck im Geist liegt.

Die Aufgabe des Menschwerdens liegt darin, die drei Elemente ,,im rechten, ihrer Natur
gemiBen Verhéltnis zu vereinigen® (I, 10, 289). Der Prozess der Vereinigung ist der Prozess der
Formulierung bestimmter Personlichkeiten des Menschen. Die natiirlichen Eigenschaften eines
Menschen bestehen in den Anlagen seines Willens, Verstandes und Geistes, die er vor jedem
bewussten Handeln bereits besitzt. Diese Eigenschaften wirken entweder fordernd oder
hemmend auf sein Tun und miissen im Handeln genutzt, {iberwunden oder verdndert werden.
Wille, Verstand und Geist sind dabei jeweils gesondert zu betrachten.

Der Wille ist eine Kraft mit Energie, deren Quantitit sich verstarken oder verringern kann’.
Mit seinem Willen steht der Mensch also in einer Skala der Intensitit der Energie. Nur wenn

die Energie mehr als Null ist, erschafft man erst einen ,,Gegenstand* fiir sich, ohne den der

5 Vgl Ebd. S. 17.
¢ Ebd.
Die Quantmichte des Willens erwecken die Erinnerung an Spinozas Conatus oder Nietzsches
Willensphilosophie.
185



Verstand kein Objekt zur Regelung mehr hat. Das heif3t, ein Mensch ohne Willen ist geistig tot.
Der Zustand von einem nichtswollenden Menschen ist demnach ,,B16dsinn® oder ,,Idiotismus®.
(I, 10, 290)

Setzt sich der Wille einmal in Bewegung, verbleibt er im Prozess. Daraus konnen sich
sowohl eine gute als auch eine schlechte Anlage des Willens ergeben. Ein Wille, der sich noch
in der Entwicklung befindet, kann sich dabei als bildsam, unbildsam oder gar als storrisch
erweisen (vgl. I, 10, 290). Der Wille ist auch eine Selbstmanifestation. Entsprechend treten gute
oder iible Laune als die Erscheinungsformen der Willens-Anlage hervor. Wegen des Willens
kann man auch ,,Empféanglichkeit fiir Vergniigungen und Verdrossenheit™ (ebd.) haben. Der
Wille ist nicht bloB3 einfache Willensfreiheit, sondern vielmehr eine Lebenskraft, die dem
menschlichen Dasein verschiedene Empfindungen und Affektionen bzw. Freude, Schmerz und
anderes verschafft. Als Lebenskraft bildet der Wille die Grundlage der Selbstbildung und der
Ausbildung der Personalitit. Ohne ihn wiirde das Leben geistig sterben. Ein Wille jedoch, der
nicht durch den Verstand geordnet und reguliert ist, bleibt bloBes Begehren und nichts weiter
als der tierische Wille (ebd.). Andererseits erkennt Schelling aber gleichzeitig durch den Begriff
Willen die Animalitét an, oder genauer gesagt, die natiirliche Bestimmtheit des Menschen.

Der Wille selbst macht noch keine menschliche Freiheit aus, wie im zweiten Kapitel bereits
dargestellt wurde. Die menschliche Freiheit besteht nur im Kampf zwischen dem Wollen und
dem Verstand bzw. der Selbstheit und dem regulierenden Verstand. Der menschliche Verstand
als begrenzende Kraft beweist nicht, dass der Mensch in Grenzen leben muss, sondern
umgekehrt, dass der Mensch eine ,,natiirliche und schon angeborene Unabhéngigkeit® (I, 10,
290) vom Willen besitzt.  Der Verstand kann durch Bildung formiert werden. Die
Uberwindung des Verstandes durch die Selbstheit ist das Bése und ,,verfinstert den Verstand* (I,
10, 290)

Der Geist als die hochste Potenz ist eine ,,natiirliche Superioritit™ (I, 10, 291) {iber Willen
und Verstand. Fiir den Geist sind die beiden anderen nur Werkzeuge, aber der Geist selbst ist
nur ,,Stoff fiir den hoheren Proce3*. (I, 10, 291)

Schelling hat auch das Zusammenwirken unter den drei Stufen beschrieben. Zuerst ist da
das umgekehrte Verhéltnis zwischen Willen und Verstand. In den unterschiedlichen
Beziehungen zwischen Wille und Verstand ergeben sich vielfdltige Ausdrucksmoglichkeiten
des Willens. Ordnet sich der Wille dem Verstand unter, so tritt er im Gegensatz zum blof3en
Blodsinn als Wahnsinn in Erscheinung. Stot der Wille den Verstand zuriick, duflert er sich in

Form von Leidenschaft. Schlieft der Wille den Verstand jedoch vollig aus, so zeigt er sich in

186



roher Brutalitdt. (vgl. I, 10, 291). Wenn der Wille das Gesetz vom Verstand verweigert und ihm
selbst Gesetz gibt, nimmt er die Gestalt der Willkiir an. (ebd.)

Der Verstand kann in den Dienst des Willens treten, um diesem gemil3 seinen Absichten
,Moglichkeiten* zu erschlieBen. Setzt der Wille seine Tétigkeit im Verstand fort, so erscheint
er in der Gestalt echter oder unechter ,,Phantasie (I, 10, 291). Ob es sich dabei um wahre oder
bloBe Phantasterei handelt, hingt davon ab, ob der Wille, nachdem seine schopferische Kraft
aktiviert wurde, weiterhin dem Gesetz des Verstandes zu folgen vermag. Die Frage, ob die
Fantasie edel oder unedel ist, bestimmt sich zudem durch die Ausrichtung des Willens: auf blof3
sinnliche Lust oder auf héhere Zwecke. (I, 10, 291)

Der Wille kann auch dem Verstand dienen. In diesem Falle manifestiert sich der Wille in
,sanguinischer Temperatur (vgl. I, 10, 292). In den Dienst bestimmter Zwecke, indem er sich
durch Beobachtungsgabe, Gedichtnisstirke und Aufmerksamkeit auszeichnet, bleibt der Wille
dabei meist in einer rezeptiven Haltung. (ebd.)

Als eine unbedingte Neigung erscheint dieses Temperament dort, wo der Geist
ausgeschlossen bleibt und der Wille nicht zur schopferischen Tétigkeit gelangt, sondern sich
auf ein Objekt fixiert. Dies fiihrt zu einem bloB verstandesmdBigen Wissen, das sich
ausschlieBlich auf das Gegebene, auf Erfahrung richtet, ein einseitiger Scharfsinn, der im
Extremfall in Aberwitz und Griibelei umschlagen kann. In moralischer Hinsicht zeigt sich eine
bloBe Legalitit, die von geistiger Freiheit unberiihrt bleibt, eine unfreie, illiberale Gesinnung,
die eher Knechtschaft als Autonomie offenbart. Daraus kann eine selbstsiichtige, geistlose
Klugheit hervorgehen, die schlieBlich in Tyrannei miindet, im Unterschied zum Despotismus
jedoch eine gewisse Rationalitit bewahrt.

Fiir Schelling besteht die eigentliche Bildung der Personlichkeit in der freien Einheit von
Wille, Verstand und Geist. Nur im Zustand ihrer harmonischen Vereinigung kann der Mensch
als ein frei schopfendes Wesen erscheinen und Personlichkeit sowie einen wirklichen Charakter
erlangen. Doch im hdchsten Sinn ist Personlichkeit ein Zustand der Charakterlosigkeit — das
heiflt: die absolute Einheit aller Prinzipien. Die freie Sittlichkeit griindet in eben dieser
absoluten Einheit. (I, 10, 292)

Der gesunde Geist des Menschen kann auf zwei Weisen erlangt werden. Die eine griindet
in der natiirlichen Gegebenheit: Wer eine innerlich einheitliche Natur besitzt, verfiigt eher tiber
eine passive Seele als liber einen aktiven Geist. In seinem Gemiit herrscht eine gefiihlsmaBige
Einheit, die mit einer Liebe und einer Neigung zum Mystizismus einhergeht. Dies ist die
sogenannte schone Seele (I, 10, 292). Die schone Seele tendiert dazu, ein melancholisches

Temperament zu haben. (ebd.)

187



Die geistige Einheit kann sich auch in heroischer Form ausdriicken. Das sogenannte
heroische Temperament entsteht durch die selbsttitige Bildung des Individuums und zeigt sich
als Ubereinstimmung zwischen dem egoistischen Ich und seinem Willen. Das heiBt: Der Wille
vollzieht seine Selbstverwirklichung im Einklang mit dem Verstand. (ebd.)

Neben dem heroischen Temperament findet sich dieses maBvolle und zugleich
selbstverwirklichende Gleichgewicht (die ,,harmonische Bildung* (I, 10, 293)) auch im Bereich
offentlicher Angelegenheiten.  Diejenigen, die liber Weisheit im o6ffentlichen Handeln
verfligen, vermogen auch andere zum gemeinsamen Handeln zu rufen. In der kiinstlerischen
Tétigkeit hingegen verklart sich ein Geist, der Wille und Verstand in sich auszugleichen vermag,
zur schopferischen Fantasie (Einbildungskraft). Der hochste Ausdruck der Kunst ist der
gelduterte Geschmack, der nichts anderes als ein vollstindig gereinigter Wille ist und nichts
Unschones mehr begehren kann.

Ein gesunder Geist kann sich auch in wissenschaftlicher und philosophischer Tétigkeit
zeigen. In den wissenschaftlichen Titigkeiten verfligt der Mensch iiber die einfache
Verstandesfahigkeit, nach bestimmten Regeln zu handeln. Die Urteilskraft, die erkennt,
welche Regel anzuwenden ist, ist eine hohere Fahigkeit als der Verstand. Die hochste Form der
Erkenntnisfahigkeit bzw. die Vernunft ist die Fahigkeit, sich die Regel selbst zu schaffen. Dieses
Vermogen wird von Schelling auch als Genialitdt bezeichnet (vgl. I, 10, 294).

In den hoheren Erscheinungsformen des Geistes werden alle vorhergehenden Stufen zu
seinen Momenten. Die Religion erscheint nicht erst auf der hochsten Stufe des Geistes, sondern
sie nimmt je nach Stufe unterschiedliche Gestalten an. Eine Religion, die sich ausschlielich
auf den Willen griindet und Verstand sowie Geist ausschlieft, ist ein religioser Empirismus (I,
10 294). Da in dieser Form sowohl der Verstand als auch der Geist vollstidndig ausgeschlossen
sind, duflert sich Religion lediglich als religiose Schwérmerei (I, 10, 294). Wenn sich dieser
Enthusiasmus mit Politik verbindet (zum Beispiel im Jesuitismus), entsteht daraus Fanatismus
(ebd.). Befindet sich Religion hingegen ausschlieBlich im Bereich der bloen Vernunft, so
verkommt sie zum ,,kahlen Rationalismus® (I, 10, 294).

Dieser kurze und priagnante Text beim spéten Schelling, ndmlich Das anthropologische
Schema oder Psychologisches Schema, behandelt die Anthropologie weder auf der Grundlage
einer metaphysischen Lehre oder der Prinzipienlehre noch in Bezug auf die Naturphilosophie
oder im Verhiltnis zu Gott. Es geht umgekehrt unmittelbar im Detail auf die zahlreichen
psychischen Phidnomene ein. Trotzdem erkennen wir in ihm viele Echos an Ideen aus der Zeit

zwischen 1809 und 1810 wieder. Dies zeigt sich vor allem in folgenden Aspekten:

188



Wie bereits in der Zeit der Freiheitsschrift betrachtet Schelling den Willen weiterhin als die
hochste Instanz und als den genetischen Grund allen Seins. Der Wille ist seinem Wesen nach
schopferisch, tdtig, begehrend, aber keine starre Substanz. Erst durch den Verstand, der als
begrenzende und einschridnkende Kraft wirkt, vermag der Wille im Menschen eine verniinftige
Wirksamkeit zu entfalten. Eine wahrhaft gesunde Psyche entsteht nur in der harmonischen
Einheit von Wille und Verstand innerhalb eines hoheren Prinzips: der Personlichkeit bzw. dem
Geist.

Das anthropologische Schema kreist weiterhin um das Modell der zwei Prinzipien im Eins,
also um das Spannungsverhéltnis zwischen Wille und Verstand sowie deren Versohnung im
Geist. In diesem Text beschrankt sich Schelling nicht mehr allein auf die moralischen
Phinomene des Guten und Bosen, sondern er versucht, die vielfdltigen Beziehungen zwischen
dem Willen und dem Verstand auf die verschiedenen Erscheinungsformen des Geistes oder des
Gemiits auszudehnen. Dabei betont Schelling, dass ein gesunder Geist nur in der harmonischen
Einheit von Willen, Verstand und Geist bestehen kann. Dieses grundlegende Verstdndnis von
Spiritualitét erinnert noch an die um 1810 entwickelte Lehre vom Gemiit, vom Willen und von
der Seele, auch wenn sich die Verwendung der Begriffe unterscheidet.

Die anthropologische Darstellung dieses Textes ist nicht nur eine Fortsetzung der Ideen des
mittleren Schelling zwischen 1809 und 1810, sondern hat auch ihre eigenen, einzigartigen
Aspekte und Ziige. Sie ist insofern einzigartig, als es sich um einen Text handelt, der
unabhingig von Metaphysik, Naturphilosophie und Theologie entstanden ist. Aus diesem Text
lasst sich erkennen, dass der spite Schelling sich dessen bereits bewusst war, dass die
Anthropologie als eine eigenstindige Disziplin zu begreifen ist. Der Grund hierfiir liegt darin,
dass die Anthropologie das Studium der menschlichen Psyche als ein eigenstindiges und
komplexes Objekt in den Mittelpunkt stellt. Im Gegensatz dazu konnten 1804 der Platz des
Menschen im Universum, sein Wesen und sogar der Sinn des Lebens nur unter der Bedingung
der Kldrung des Wesens des Absoluten und des Verhéltnisses des Endlichen zum Absoluten
beantwortet werden. Auch im Jahr 1809 lief3 sich das Wesen und der Zweck des Menschen, die
sich vor allem um die Frage der Freiheit und der Moral drehten, nur im Spannungsverhéltnis
zwischen Gott und dem Absoluten deuten. In beiden Schriften hat Schelling die Anthropologie
noch nicht als eine eigenstéindige Wissenschaft verstanden. Um 1810 stand die Anthropologie
vielmehr neben der Naturphilosophie, und gemeinsam bearbeiteten sie zentrale an-
thropologische Fraugestellungen. Im anthropologischen Schema schlieBlich hat Schelling

bereits angedeutet, dass der Mensch, losgeldst von seinen natiirlichen und gottlichen Anteilen

189



und nur auf sich selbst, auf seinen eigenen Geist zuriickgefiihrt, den Gegenstand einer
eigenstindigen Wissenschaft bildet.

Im Jahr 1809 steht das Wesen und das telos des Menschen, der sich in erster Linie um die
Frage der Freiheit und der Moral dreht, in der Spannung des Verhiltnisses zwischen Gott und
dem Absoluten, bevor das Wesen interpretiert werden kann. In beiden Texten hat Schelling nie
daran gedacht, dass die Anthropologie eine eigenstindige Wissenschaft sein konnte. Um 1810
standen die Anthropologie mit der Naturphilosophie zusammen und beantworteten gemeinsam
die wichtigen Fragen der Anthropologie. Und in dem anthropologischen Schema mag Schelling
uns suggeriert haben, dass die Seele des Menschen selbst schon eine unabhéngige Wissenschaft
ist. Doch selbst im Inneren des Geistes wurzeln die niedersten Schichten der seelischen
Erscheinungen in der Natur, wahrend die hoheren seelischen Erscheinungen mit dem Geist zu
tun haben. Die Seele selbst ist eine zweite Natur, die aus der ersten Natur des Menschen
hervorgewachsen ist.

Schellings ,,anthropologisches Schema® eroffnet eine einheitliche Perspektive, die den
Menschen in der Gesamtheit seiner physiologischen, bewussten, geistigen und geschichtlichen
Dimensionen erfasst. Angesichts einer Gegenwart, die von technischer Rationalitdt dominiert,
den Korper zur bloBen Funktionalitit reduziert und das Geistige marginalisiert, bietet
Schellings Denken wichtige Orientierung: Der Mensch ist nicht blo Gehirn und Kognition,
sondern ein ganzheitliches Wesen, dessen Freiheit sich in geistiger Vielfdltigkeit und der

Freiheit und in allen Richtungen entwickeln kann.

190



Zusatz: Visualisierung des anthropologischen Schemas (1837)

Anthropologisches Schema

Psychologisches Schema Persénliches Schema: Wechselwirkung zwischen Willem und religidses Schema
Verstand

Wille religléser Empirismus

in verkehrter Einheit

Stoff erzeugend, Ursache von Sein religiése Schwérmerei

Wahnsinn
Geist Jesuitismus
Leidenschaft/Brutalitét
Zweck
Rationalismus
Verstand im Dienst des Willens
Verstand
echte Panthasie
Begrenzende Kraft
unechte Panthasie

191



Schluss

Diese Untersuchung nimmt ihren Ausgang bei jener ,,verzweifelten Frage®, ndmlich ,,Warum
ist nicht Nichts?* (II, 3, 7), die Schelling in seiner Spatphilosophie aufwirft, und verfolgt von
dort aus die inneren Beweggriinde seines philosophischen Wandels zuriick. Im Zentrum steht
dabei der Ubergangszeitraum von 1804 bis 1810, in dem die zunichst verborgene, spiter
explizit werdende philosophische Anthropologie rekonstruiert werden soll.

Dies ist nicht nur eine Analyse philosophischer Texte, sondern zugleich die Manifestation
einer theoretischen Ausrichtung: Inmitten der Krise des Seins nach den Moglichkeiten des
Menschen zu fragen, und im Systemumbruch die Bestimmung des Menschen neu zu bedenken.

Ausgehend von der Lehre der zwei Prinzipien ldsst sich auch der Mensch aus verschiedenen
Hinsichten als doppelseitig erkennen. Der Mensch ist ein sterbliches, endliches Wesen, doch
seine Personlichkeit kann den Tod iibersteigen und sich in die Ewigkeit ausdehnen. Auflerdem
tragt er sowohl das Vermdgen zum Bosen in sich als auch eine Offenheit fiir die Offenbarung
Gottes in ihm selbst. Als ein geistiges, zur Selbstbestimmung fahiges, organisches Wesen ist
der Mensch zwar in der Natur verwurzelt, gehort aber letztlich zu dem Geist. Er entstammt dem
Verstandlosen und Bewusstlosen, kann aber zum Verstand und Bewusstsein erhoben werden.
Der Mensch steht stindig in diesen Spannungsverhéltnissen und vor allem: Er ist sich dieser
Spannungen bewusst und erkennt seine Freiheit, zwischen ihnen wihlen zu konnen.

Mit dieser doppelten Struktur zeigt sich, dass das Wesen des einzelnen Menschen sich nicht
einfach auf bestimmte Elemente reduzieren ldsst. Gerade die Doppelseitigkeit seines Daseins
und das Bewusstsein dessen verweisen darauf, dass der einzelne Mensch sein eigenes Wesen
selbst bestimmen soll, auch wenn diese Selbstbestimmung nicht im existentialistischen Sinne
verstanden werden soll, sondern vielmehr eine Entscheidung zwischen Sittlichkeit und
Unsittlichkeit ist.

Neben dem Menschen als Individuum steht auch die Menschheit selbst in einer
dynamischen Struktur zwischen Natur und Gott. Der Mensch ist weder blo3 Natur (Leib) noch
bloB Geist, sondern die dynamische Einheit beider. Der Mensch soll seinen Geist in der Natur
und seinen Verstand im Verstandlosen verwirklichen. Innerhalb dieses Zusammenhangs
manifestiert sich die geistige Welt des Menschen in Religion, Kunst, Kirche, Staat und
Philosophie. Schelling erkennt im Jahr 1810 sogar die Unsterblichkeit der Personalitit an und

begreift die Geisterwelt als eine Fortsetzung des menschlichen Geistes. Und eben diese ewige
192



Geisterwelt sehnt sich nach der Natur als ihrem eigenen Leib, um wieder zu einem realen,
lebendigen Menschen zu werden. Der Mensch ist somit das notwendige Medium, durch das der
Geist, insbesondere der hochste Geist, sich selbst verwirklicht.

Die Menschheit als Gattung hat aber im Laufe ihrer Geschichte bereits bezeugt, dass Tod,
Endlichkeit und das Bose nicht nur abstrakte Begriffe, sondern unleugbare Realititen sind.
Doch gerade die Anerkennung dieser Realititen in der Menschheit erdffnet den Weg, die
Sittlichkeit und den Sinn des Lebens neu zu begriinden.

Das Wesen des Menschen bestimmt sich in jedem Individuum durch Selbstentscheidung.
Doch der Sinn seiner Existenz lasst sich nicht allein im Leben des Einzelnen erfassen, sondern
muss sich in der Geschichte der Menschheit als Ganzer verwirklichen. Der Zweck der
Menschheit besteht darin, im Tod das Ewige zu verwirklichen, in der Verletzlichkeit die
Sittlichkeit neu zu begriinden und ein organisches Ganzes zu werden, in dem Geist und Natur,
Ewigkeit und Zeit, Freiheit und Notwendigkeit zur Einheit kommen, von der endlichen zur

absoluten Person.

193



Literaturverzeichnis

1. Schelling

Samtliche Werke:

Schelling wird, wenn nicht anders angegeben, in der iiblichen Weise (Band- und Seitenangabe)
nach der ersten Werkausgabe zitiert: Sdmmtliche Werke. Hg. v. K.F.A. Schelling, Bde. I-XIV
(urspr. in zwei Abteilungen erschienen: 1. Abt., Bd. 1-10 und II. Abt, Bd. 1-4), Stuttgart: 1856-
1861.

Vom Ich als Princip der Philosophie oder iiber das Unbedingte im menschlichen Wissen (1, 1,
149-244)

Neue Deduktion des Naturrechts (1, 1, 245-280)
Philosophische Briefe tiber Dogmatismus und Kriticismus (1, 1, S. 281-342)

Ideen zu einer Philosophie der Natur als Einleiung in das Studium dieser Wissenschaft (1, 2, S.

1-344)

Die Einleitung zu dem Entwurf eines Systems der Naturphilosophie. Oder iiber den Begriff der
speculative Physik und die innere Organisation eines Systems dieser Wissenschaft (1, 3, S. 269-

326)

System des transscendentalen Idealismus (1, 3, S. 327-364)

Darstellung meines Systems der Philosophie (1, 4, S. 105-212)

Fernere Darstellungen aus dem System der Philosophie (1, 4, S. 333-510)

194



Bruno oder iiber das géttliche und natiirliche Princip der Dinge, Ein Gesprdch (1, 4, 213-332)
Philosophie und Religion (1,4 , S. 11-70)

System der gesammten Philosophie und der Naturphilosophie insbesondere (1, 4, S.133-576)
Aphorismen zur Einleitung in die Naturphilosophie (1, 7, 140-189)

Aphorismen tiber die Naturphilosophie (1, 7, 198-244)

Uber das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhdingenden Gegenstinde

(1,7, S.331-426)

Stuttgarter Privatvorlesungen (1,7, S. 417-484)

Zur Geschichte der neueren Philosophie. Miinchener Vorlesungen (1, 10, S. 1-200)
Anthropologisches Schema (1, 10, S. 287-294)

Historisch-kritische Einleitung in die Philosophie der Mythologie (11, 1, 1-573)

Einleitung in die Philosophie der Offenbarung der Begriindung der positiven Philosophie (11,
3, 3-530)

Andere Deduktion der Principien der positiven Philosophie (11, 4, 337-357)

Andere Editionen:

Clara oder iiber den Zusammenhang der Natur mit der Geisterwelt, mit einer Einleitung und

Anmerkungen, herausgegeben von Vicki Miiller-Liineschloss mit Hamburg: 2025.

Fortdauer  nach  dem  Tode:  Hybride  Nachlass-Edition*  zur  Verfiigung:
https://schelling.badw.de/text/7501/, 2025.

Nachschrift Eberhard Friedrich von Georgii, in: F. W. J. Schelling, Stuttgarter

Privatvorlesungen, mit einer Einleitung und Anmerkungen, kritisch herausgegeben von Vicki
195


https://schelling.badw.de/text/7501/

Miiller-Liineschloss, Hamburg: 2016, S. 69-134.

,, Timaues.** (1794), herausgegeben von Hartmut Buchner, mit einem Beitrag von Hermann
Krings: Genesis und Materie — Zur Bedeutung der ,, Timaues " — Handschrift fiir Schellings
Naturphilosophie. Stuttgart-Bad Cannstatt: 1994.

Urfassung der Philosophie der Offenbarung. Teilband 1, herausgegeben von Walter E. Ehrhardt,
Hamburg: 1992.

Einleitung in die Philosophie, herausgegeben von Walter E. Ehrhardt, Stuttgart-Bad Cannstatt:
1989.

System der Weltalter: Miinchener Vorlesung 1827/28 in einer Einleitung in die Philosophie,
herausgegeben von Walter E. Ehrhardt, Stuttgart-Bad Cannstatt: 1989.

Initia philosophiae universae. Erlanger Vorlesungen WS 1820/21, herausgegeben und
kommentiert von Horst Fuhrmans, Bonn: 1969.

196



2. Sonstige Literatur

Asmuth, Christoph: Philosophie und Religion und der Platonismus, in: Denker. A. und
Zaborowski, H. (Hrsg,): F. W. J. Schelling, Philosophie und Religion, Freiburg/Miinchen: 2008,
S. 98-107.

___, Das Begreifen des Unbegreiflichen, Philosophie und Religion bei Johann Gottlieb Fichte
1800-1806, Stuttgart-Bad Cannstatt: 1999.

Barbari¢, Damir: ,, Die grofle Diffonanz, mit der alles anfingt* Zur Philosophie Schellings,
Wiirzburg: 2021.

Baumgartner, Hans Michael: Zur Einleitung: Ubersicht, Aufbau und Problemanzeigen (336-
350), in: Hoffe, Otfried; Pieper, Annemarie (Hrsg.): F.W.J. Schelling. Uber das Wesen der
menschlichen Freiheit, Berlin: 1995, S. 35-53.

___, Die Bestimmung des Absoluten, Ein Strukturvergleich der Reflexionsformen bei J. G.
Fichte und Plotin, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Bd. 34, H. 3, 1980, S. 321-342.

Baumgartner, Hans Michael; Korten, Harald: Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Miinchen:
1996.

Beierwaltes, Werner: Platonismus und Idealismus, Frankfurt am Main: 2004.
Bracken, Joseph A.: Freiheit und Kausalitdt bei Schelling, Miinchen: 1972.
Brandt, Reinhard: Die Bestimmung des Menschen bei Kant, Hamburg: 2007.

Brown, R. F.: Is Much of Schelling’s Freiheitsschrift (1809) already present in his Philosophie
und Religion (1804)? in: Baumgartner H. M. und Jacobs W. G. (Hrsg.): Schellings Weg zur
Freiheitsschrift, Legende und Wirklichkeit, Stuttgart-Bac Cannstatt: frommann-holzboog, 1996,
S. 110-131.

Buchheim, Thomas und Hermanni, Friedrich: Einleitung, in: ,,Alle Personlichkeit ruht auf
einem dunkeln Grunde*, Schellings Philosophie der Personalitdt, herausgegeben von Thomas

Buchheim und Friedrich Hermanni, Berlin: 2014, S. 7-8.
197



Buchheim, Thomas: Anmerkungen, in: Philosophische Untersuchungen tiber das Wesen der
menschlichen Freiheit und die damit zusammenhdingenden Gegenstinde, Hamburg: 2011,

Anmerkung 130.

Ciirsgen, Dirk: Letztbegriindung und Geschichte, Schellings Philosophie der Mythologie und
Offenbarung, Berlin: 2017.

Danz, Christian: Individualitdt, Religion, Mystik: Zur Transformation der Mystik in Schellings
Stuttgarter Privatvorlesungen: in: Quero-Sanchez, Andrés (Hg.), Mystik und Idealismus: Eine
Lichtung des deutschen Waldes, Leiden/Boston: 2020, S. 436-477.

Decher, Freidhelm/Hennigfeld, Jochem (Hg.): Philosophische Anthropologie im 19.
Jahrhundert, Wiirzburg: 1992, S. 11-21.

Denker, Alfred: Der exzentrische Gott, Schellings Miinchener Philosophie, in: System-Freiheit-
Geschichte, Schellings Einleitung in die Philosophie von 1830 im Kontext seines Werkes,
herausgegeben von Holger Zaborowski, Alfred Denker, Stuttgart-Bad Cannstatt: 2004, S. 1-36.

Dews, Peter: Schelling's Late Philosophy in Confrontation with Hegel, Oxford University Press,
2022.

Drews, Arthur: Vorwort und FEinleitung zur Schellings Miinchener Vorlesungen: Zur
Geschichte der neueren Philosophie und Darstellung des philosophischen Empirismus, Leipzig:

1902, S. III-XVI.

Egloft, Lisa: Das Bose als Vollzug menschlicher Freiheit, Die Neuausrichtung idealistischer

Systemphilosophie in Schellings Freiheitsschrift, Berlin/Boston: 2016.

Ehrhardt, Walter E.: Nur ein Schelling, in: Eidam, Heinz; Schmied-Kowarzik, Wolfdietrich
(Hrsg.): Schellings Denken der Freiheit, Kassel: 2010, S. 253-264.

___, Einleitende Bemerkungen tiber Philosophie und Religion im Kontext von Schellings Werk,
in: Denker, A. und Zaborowski, H. (Hrsg.): F. W. J. Schelling, Philosophie und Religion,
Freiburg/Miinchen: 2008, S. 61-75.

___, Schellings Leonbergensis und Maximilian II, von Bayern Lerhstunden der Philosophie,

Stuttgart-Bad Cannstatt: 1989.

Ffytche, Matt: The foundation of the unconscious: Schelling, Freud and the Birth of the Modern
198



Psyche, Cambridge University Press, 2012.

Fichte, J. G.: Johann Gottlieb Fichte's samtliche Werke: Band IIl. Abteilung 2. A. Zur Rechts -
und Sittenlehre. Band 1, Adamant Media Corporation: 2006.

__, Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Band, I, 9: Werk 1806-
1807, Herausgegeben von Reinhard Lauth und Hans Gliwitzky, Stuttgart-Bad Cannstatt 1995.

Frank, Manfred: Vorbemerkung zu F. W. J. Schelling, ausgewéhlte Schriften, Stuttgart: 1985.

Franz, Michael: Tiibinger Platonismus, Die gemeinsamen philosophischen Anfangsgriinde von

Holderlin, Schelling und Hegel, Marburg: 2012.

Friedrich, Hans-Joachim Der Urgrund der Freiheit im Denken von Bohme, Schelling und
Heidegger, Stuttgart-Bad Cannstatt: 2009.

Frigo, Gian Franco: Natur in den Stuttgarter Privatvorlesugnen, in Hiihn, Lore; Schwab, Phillip
(Hrsg.): System, Natur und Anthropologie. Zum 200. Jubildum von Schellings Stuttgarter
Privatvorlesungen, S. 183-200.

Fuchs, Thomas: Verteidigung des Menschen, Grundfragen einer verkérperten Anthropologie,

Frankfurt am Main: 2020.

Fuhrmans, Horst: Dokumente zur Schellingforschung, in: Kant-Studien, Jan. 1, 1955, Bd. 47,
S. 182-191.

__, Schellings Philosophie der Weltalter, Schellings Philosophie in den Jahren (1806-1821)
zum Problem des Schellingschen Theismus, Diisseldorf: 1954.

___, Schellings letzte Philosophie, die negative und positive Philosophie im Einsatz des spdten

Idealismus, Berlin: 1940.
Gabriel, Markus: Das Ich ist nicht Gehirn, Berlin: 2023.

_, Der Mensch im Mythos, Untersuchung iiber Ontotheologie, Anthropologie und
Selbstbewusstseinsgeschichte in Schellings Philosophie der Mythologie, Berlin, New York:
2006.

__, Schellings Antwort auf die Grundfrage der Metaphysik in der Urfassung der Philosophie

199



der Offenbarung, in: Schubbe, D./Lemanski, J./Hauswald, R. (Hg.): Warum ist iiberhaupt etwas
und nicht vielmehr nichts? Wandel und Variationen einer Frage, , Hamburg: 2013, S. 159-187.

Gardner, Sebastian: Satre, Schelling and onto-theology, in: Religious Studies 42, 2006, pp. 247-
271.

Greek Word Study Tool, Daimon,

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=daimwn&la=greek#lexicon, 2025.

Gulyga, Arsenij: Schelling: Leben und Werk, aus dem Russischen tibertragen von Elke Kirsten,
Stuttgart: 1989.

Habermas, Jiirgen: Dialektischer Idealismus: Im Ubergang zum Materialismus,
Geschichtsphilosophische Folgerungen aus Schellings Idee einer Contraction Gottes, in:

Theorie und Praxis, Sozialphilosophische Studien, Frankfurt am Main: 1971, S. 170-225.

__, Das Absolute und die Geschichte von der Zwiespdltigkeit in Schellings Denken, Bonn:
1954.

Halfwassen, Jens: Der Aufstieg zum Einen, Untersuchung zu Platon und Plotin, Leipzig: 2006.

__, Das Boése in Schellings Freiheitsschrift und in der Moderne, in: Gewalt, Strukturen -
Formen - Reprdsentationen. Hrsg. Von M. Dabag, A. Kapust und B. Waldenfels. Miinchen:
2000, S. 81-96.

___, Die Bestimmung des Menschen in Schellings Freiheitsschrift, in Aktive Gelassenheit:
Freiheitsschrift fiir Heinrich Beck zum 70. Geburtstag, hrg. von Eun Kim, Frankfurt am Main:
1999, S. 503-515.

Hartung, Gerald: Philosophische Anthropologie, Leipzig: 2020.

Hegel, G. W. F.: Differenz des Ficheschen und Schellingschen Systems der Philosophie, als
Kantische, Jacobische und FfichteschePhilosophie, in: Theorie Werkausgabe 2, Frankfurt am
Main: 1970, S. 9-140.

_, Glauben und Wissen oder Reflexionsphilosophie der Subjektivitdt in der Vollstindigkeit
ihrer Formen, in: Theorie Werkausgabe 2, S. 287-433.

___, Phdnomenologie des Geistes, in: Theorie Werkausgabe 3, Frankfurt am Main: 1970.
200


https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=daimwn&la=greek#lexicon

___, Grundlinien der Philosophie des Rechts, in: Theorie Werkausgabe 7, Frankfurt am Main:
1970.

__, Enzyklopddie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse 1830, Dritter Teil: Die
Philosophie des Geistes Mit den miindlichen Zusdtzen, in :Theorei Werkausgabe 10, Frankfurt
am Main: 1970.

Hennigfeld, Jochem: Der Mensch im Absoluten System, Anthropologische Ansdtze in der
Philosophie Schellings, in: J. Jantzen/ P. L. Oesterreich (Hrsg.), Schellings philosophische
Anthropologie, Stuttgart-Bad Cannstatt: 2022, S. 1-22.

___, F. W. J. Schellings ,,Uber das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit

zusammenhdngenden Gegenstdinde *“, Darmstadt: 2001.
Henrich, Dieter: Fichtes urspriingliche Einsicht, Frankfurt am Main: 1967.
Herder, J. G.: Werke/1, Friihe Schriften : 1764-1772, Frankfurt am Main: 1985, S. 715-721.

Horn, Friedmann: F. W. J. Schellings Lehre von den letzten Dingen, in: Zeitschrift fiir Religions-
und Geistesgeschichte, 1954, Vgl. 6, No. 3 (1954), S. 248-265.

Hiihn, Lore und Schwab, Philip, Systemabbreviatur oder System im Umbruch? Zur Einleitung
in Schellings Stuttgarter Privatvorlesungen, in: System, Natur und Anthropologie, Zum 200.
Jubildum von Schellings Stuttgarter Privatvorlesungen, Lore Hiihn und Philip Schwab (Hg.),
Freiburg/Miinchen: 2014, S. 1-12.

Hutter, Axel: Das geschichtliche Wesen der Personalitdt, in: , Alle Personlichkeit ruht auf

einem dunkeln Grunde*, Schellings Philosophie der Personalitdt, herausgegeben von Thomas

Buchheim und Friedrich Hermanni, Berlin: 2014, S. 73-90.

___, Das Unvordenkliche der menschlichen Freiheit, Zur Deutung der Angst bei Schelling und
Kierkegaard, in: Kierkegaards und Schelling, Freiheit, Angst und Wirklichkeit, herausgegeben
von Jochem Hennigfeld und Jon Stewart, Berlin, New York: 2003, S. 117-132.

__, Geschichtliche Vernunft. Die Weiterfiihrung der Kantischen Vernunftkritik in der
Spdtphilosophie Schellings, Frankfurt am Main: 1996.

Iber, Christian: Prinzipien von Personalitit in Schellings ,, Freiheitsschrift”, in: Alle

Personlichkeit ruht auf einem dunkeln Grunde®, Schellings Philosophie der Personalitdt,
201



herausgegeben von Thomas Buchheim und Friedrich Hermanni, Berlin: 2014, S. 119-136.

_, Das Andere der Vernunft als ihr Prinzip: Grundziige der philosophischen Entwicklung
Schellings mit einem Ausblick auf die nachidealistischen Philosophiekonzeptionen Heideggers

und Adornos, Berlin, Boston: De Gruyter, 1994.

Irlenborn, Bernd: ,, Das Gute ist das Bose“, Die Depotenzierung des Bosen in Schellings
Freiheitsschrift vor dem Hintergrund der abendldndischen Privationslehre, in: Archiv fiir

Begriffsgeschichte, 2000 Vol. 42, S. 155-178.

Jacobi, Friedrich Heinrich: Uber die Lehre des Spinoza in Briefen an den Herrn Moses
Mendelssohn, auf der Grundlage der Ausgabe von Klaus Hammacher und Irmgard-Maria Piske,

bearbeitet von Marion Lauschke, Hamburg: 2000, S. 327-338.

Janke, Wolfgang, Leben und Tod in Fichtes ,, Lebenslehre*, in: Philosophisches Jahrbuch,
1966, Vol. 74(1), S.78-98.

Jung, Christian: Neue Literatur zu Schellings ,, Stuttgarter Privatvorlesungen*, in: Zeitschrift

fiir philosophische Forschung, 2017, Bd. 71, H. 3, S. 433-444.

Jirgensen, Sven: Schellings logisches Prinzip: Der Unterschied in der Identitdt, in: Asmuth,
Christoph, Denker, Alfred, Vater, Michael (Hg.): Schelling: Zwischen Fichte und Hegel,
Amsterdam: 2000, S. 113-143.

Kant, Immanuel: Die Religion innerhalb der Grenzen der blofien Vernunft, herausgegeben von

Betinna Stangneth, Hamburg: 2017.

_, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, mit einer Einleitung herausgegeben von Bernd

Kraft und Dieter Schonecker, Hamburg: 2016.

____, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, herausgegeben von Reinhard Brandt, Hamburg:

2003.

__, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloffen Vernunft, mit einer Einleitung und

Anmerkungen herausgegeben von Bettina Stangneth, Hamburg: 2003.

Kasper, Walter: Das Absolute in der Geschichte, Philosophie und Theologie der Geschichte in
der Spdtphilosophie Schellings, Freiburg im Breisgau: 2010.

202



Knatz, Lothar: Der Grund der Freiheit, in: Baumgartner, Hans Michael; Jacobs, Wilhelm G.
(Hrsg.): Schellings Weg zur Freiheitsschrift Legende und Wirklichkeit, Akten der Fachtagung
der Internationalen Schelling-Gesellschaft 1992, Paris: 1945, S. 288-298.

Kohler, Dietmar: Freiheit und System im Spannungsfeld von Hegels Phdnomenologie des
Geistes und Schellings Freiheitsschrift, Miinchen: 2006.

Lawrence, Joseph P., Schellings Philosophie des ewigen Anfangs, Wiirzburg: 1989.

Macgrath, S. J.: The Dark Grund of Spirit, Schelling and the Unconscious, in: Routledge,
London and New York: 2012.

Marquardo, Odo: Grund und Existenz in Gott, in: Hoffe, Otfried (Hrsg.): F. W. J. Schelling.
Uber das Wesen der menschlichen Freiheit, Berlin: 1995, S. 55-60.

___, Anthropologie, in: Joachim Ritter (Hg.). Historisches Worterbuch der Philosophie, Band
1. Basel: 1971, S. 361-385.

___, Zur Geschichte des philosophischen Begriffs ,,Anthropologie* seit dem Ende des
achtzehnten Jahrhunderts, in: Collegium Philosophicum, Studien Joachim Ritter zum 60.

Geburtstag, Basel/Stuttgart: 1965, S. 209-239.

Michael Bastian: Leben als Leben, Johann Gottlieb Fichtes spdte Wissenschaftslehre,
Wiirzburg: 2019.

Mohr, Georg: Der Begriff der Person bei Kant, in: Sturma, Dieter (Hrsg.): Person,
Philosophiegeschichte — Theoretische Philosophie — Praktische Philosophie, Paderborn: 2001,
S. 103-142.

Miiller-LiineschloB, Vicki: Einleitung zu Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Clara oder iiber
den Zusammenhang der Natur mit der Geisterwelt, Hamburg: 2025, S. VII-LXI.

_, Uber das Verhdltnis von der Natur und Geisterwelt Ihre Trennung, ihre Verséhnung, Gott
und den Menschen, Eine Studie zu F. W. J. Schellings »Stuttgarter Privatvorlesungen« (1810)
nebst des Briefwechsels Wangenheim — Niederer — Schelling der Jahre 1809/1810, Stuttgart-
Bad Cannstatt: 2012.

Miiller, Oliver: Anamnese des Bosen, Zu Schellings Anthropologie in der Freiheitsschrift und

in den Stuttgarter Privatvorlesungen, in Hiihn, Lore; Schwab, Phillip (Hrsg.): System, Natur
203



und Anthropologie. Zum 200. Jubildum von Schellings Stuttgarter Privatvorlesungen, S. 257-
277.

Oesterreich, Peter L.: Die Freiheit, Der Irrtum, der Tod und die Geisterwelt: Schellings
anthropologischer Ubergang in die Metaphysik, in: Schellings philosophische Anthropologie,
Jorg Jantzen/Peter L. Oesterreich (Hrsg.), Stuttgart—-Bad Cannstatt 2002, S. 23-50.

Pannenberg, Wolfgang: Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegenwart im Lichte der
Theologie, Gottingen: 1995.

Peetz, Siegbert: Die Freiheit im Wissen: Eine Untersuchung zu Schellings Konzept der
Rationalitdt, Frankfurt am Main: 1995.

Plessner, Helmuth: Die Stufen des Organischen und der Mensch, Einleitung in die
philosophische Anthropologie, Berlin und Leipzig: 1928.

Rang, Bernhard: Identitdit wund Indifferenz: Eine Untersuchung zu Schellings
Identitdtsphilosophie, Frankfurt am Main: 2000.

Reutlinger, Christoph: Natiirlicher Tod und Ethik, Erkundungen im Anschluss an Jankélévitch,
Kierkegaard und Scheler, Gottingen: 2014.

Said, Edward W.: On Late Style: Music and Literature Against the Grain, Knopf Doubleday
Publishing Group: 2017.

Sandkaulen, Birgit: ,,Die Seele ist der existierende Begriff”, Herausforderungen
philosophischer Anthropologie, in: Hegel-Studien, Vol. 45 (2010), S. 35-50.

__, Jacobis Philosophie. Uber den Widerspruch zwischen System und Freiheit, Hamburg:
2019.

Scheerlinck, Ryan: Gedanken iiber die Religion, Der ,,stille Krieg* zwischen Schelling und
Schleiermacher (1799-1807), Leipzig: 2020.

Scheler, Max: Die Stellung des Menschen im Kosmos, mit einer Einleitung und Anmerkungen,

herausgegeben von Wolthart Henckmann, Hamburg: 2018.

_,Tod und Fortleben, in: Witter, Héctor (hrsg.), Der Tod, Philosophische Texte von der Antike
bis zur Gegenwart, Leipzig: 2014. S. 164-181.

204



Schlegel, Friedrich: Uber die Sprache und Weisheit der Inder, in: Studien zur Philosophie und
Theologie, eingeleitet und herausgegeben von Ernst Behler und Ursula Struc-Oppenberg,

kritische Ausgabe, Bd. VIII, Miinchen: 1975, S. 105-433.

___, Transcendentalphilosophie, in: Schriften aus dem Nachlaf3: Philosophische Vorlesungen
(1800-1807); Teil 1, eingeleitet und herausgegeben von Ernst Behler und Ursula Struc-
Oppenberg, kritische Ausgabe, Bd. VIII, Miinchen: 1975, S. 1-106.

Schmidt, Alexander: Schellings Zeittheorie — das verborgene System hinter der

Weltalterphilosophie, Stuttgart-Bad Cannstatt: 2024.

Schmied-Kowarzik, Wolfdietrich: Existenz denken. Schellings Philosophie von ihren
Anfdngenbis zum Spdtwerk, Freiburg/Miinchen: 2015.

__, ,Von der wirklichen, von der seyenden Natur®, Schellings Ringen um eine
Naturphilosophie in Auseinandersetzung mit Kant, Fichte und Hegel, frommann-holzboog,

Stutttgart-Bad Cannstatt: 1996, Schellingiana Bd. 8.

Schubbe, D./Lemanski, J./Hauswald, R. (Hg.): Warum ist iiberhaupt etwas und nicht vielmehr

nichts? Wandel und Variationen einer Frage, Hamburg: 2013.

Schiilein, Johannes-Georg: ,Der Geist ist nicht das Hochste®, Schellings Psychologie in den
Stuttgarter Privatvorlesungen von 1810, in: Internationales Jahrbuch des deutschen Idealismus,

Herherausgegebenn Diana Emundts und Sally Sedgwick, Berlin/Boston: 2017, S. 2017-24—.
Schulte, Christoph: Zimzum, Gott und Weltsrpung, Berlin: 2014.

_, Zimzum bei Schelling, in: Kabbala und Romantik, herausgegeben von Eveline Goodman-

Thau, Gerd Mattenklott und Christoph Schulte, Tiibingen: 1994.
Schulz, Walter: Pilosophie in der verdnderten Welt, Frankfurt am Main: 1972.

___, Die Vollendung des Deutschen Idealismus in der Spdtphilosophie Schellings, Stuttgart:
1955.

Schulze, Wilhelm August: Der Einflufs Boehmes und Oetingers auf Schelling, in: Leube, Martin
(Hrsg.), Blatter fiir Wiirttembergische Kirchengeschichte, 56-58, Stuttgart: 1956, S. 171-180.

__, Schelling und die Kabbala, in: Judaica: Beitrdge zum Verstehen des Judentums, Band 13

205



(1957), S. 210-232.

Schwab, Philipp: ,, Uebergang von Identitdt zu Differenz“, Die Bestimmung des Systemprinzips
in den Stuttgarter Privatvorlesungen vor dem Hintergrund von Schellings Denkentwicklung seit
1801, in: Hiihn, Lore; Schwab, Phillip (Hrsg.): System, Natur und Anthropologie Zum 200.
Jubildum von Schellings Stuttgarter Privatvorlesungen, S. 35-70.

Schwaetzer, Harald: Schellings Freiheitsschrift und Baaders Beitrage zur dynamischen
Philosophie, in: Quero-Sanchez, Andrés (Hg.), Mystik und Idealismus: Eine Lichtung des
deutschen Waldes, Leiden/Boston: 2020, S. 417-435.

Siemek, Marek J.: Transzendenz und Immanenz in Schellings ontologischem Freiheitsbegriff,
in: Baumgartner, Hans Michael; Jacobs, Wilhelm G. (Hrsg.): Schellings Weg zur
Freiheitsschrift, Legende und Wirklichkeit. Akten der Fachtagung der Internationalen
Schelling-Gesellschaft 1992, Stuttgart-Bad Cannstatt: 1996, S. 40-50.

Sommer, Konstanze: Zwischen Metaphysik und Metaphysikkritik, Heidegger, Schelling und
Jacobi, Hamburg: 2015, S. 133-135.

Spadling, Johann Joachim: Betrachtung iiber die Bestimmung des Menschen, Berlin: 1749.

Spinoza, Baruch de: Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt, neu libersetzt,

herausgegeben, mit einer Einleitung versehen von Wolfgang Bartuschat, Hamburg: 2015.

Steinkamp, Fiona: General introduction to Clara or, on nature's connection to the spirit world,
F.W.J. Schelling, translated, with an introduction, by Fiona Steinkamp, State University of New
York Press, 2002, PP. vii-x1.

Sturma, Dieter: Person und Philosophie der Person, in: Sturma, Dieter (Hrsg.): Person,
Philosophiegeschichte — Theoretische Philosophie — Praktische Philosophie, Paderborn: 2001,
S. 11-22.

Tautz, Johannes: Schellings philosophischen Anthropologie, Wiirzburg: 1941.

Theunissen, Michael: Schellings Anthropologischer Ansatz, in: Archiv fiir Geschichte der
Philosophie 47 (1), 1965, S. 174-189.

Thomas, Mark J.: Freedom and Ground, A Study of Schelling’s Treatise on Freedom,

University of New York Press: 2023, pp. 132-144.
206



Tilliette, Xavier: Schelling: Biographie, aus dem Franzdsischen iibersetzt, Stuttgart: 2004.

Tilliette, Xavier, Eglof, Lisa (Hrsg.): Untersuchungen tiber Die Intellektuelle Anschauung Von
Kant Bis Hegel, Stuttgart-Bad Cannstatt: 2015.

Stojkovski, Velimir: Schellings Political Thought, Nature, Freedom, and Recognition,
Bloomsbury Press: 2022.

Wetz, F. J.: Friedrich W. J. Schelling: zur Einfiihrung, Hamburg: 1996.

Wulf, Séren: Pantheismus und Pantheismuskritik in Schellings Freiheitsschrift, in: SATS 13
(2012), S. 128-146.

Zaborowski, Holger: Geschichte, Freiheit, Schopfung und die Herrlichkeit Gottes: Das ,, System
der Freiheit” und die unaufhebbare Ambivalenz der Philosophie Schellings, in: Zaborowski,
Holger; Denker, Alfred (Hrsg.): System-Freiheit-Geschichte. Schellings Einleitung in die
Philosophie von 1830 im Kontext seines Werkes, Stuttgart-Bad Cannstatt: 2004, S. 37-78.

Ziche, Paul: Das System als Medium, Mediales Aufweisen und deduktives Ableiten bei Schelling,
in: System der Vernunft: Kant und der deutsche Idealismus, Hrsg. von Danz, C. und Stolzenberg,

J., Hamburg: 2011, S. 147-168.

207



