
 

 
 
 

 

        Rebellionen II 
Reaktionen der Charaktere in ausgewählten modernen Sanskrit- 

Erzählungen auf eine Beeinträchtigung durch traditionelle Normen 
 

 

Inaugural-Dissertation 

zur Erlangung der Doktorwürde 

der 

Philosophischen Fakultät 

der 

Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität  

zu Bonn 

 

vorgelegt von 

Beate Guttandin 
aus Mainz 

	

	
	
	

Bonn 2025 



Gedruckt mit der Genehmigung der Philosophischen Fakultät 

der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Zusammensetzung der Prüfungskommission: 

Prof. Dr. Carmen Brandt 

(Vorsitzende) 

Prof. Dr. Konrad Klaus 

(Betreuer und Gutachter) 

Prof. Dr. Jürgen Hanneder 

(Gutachter) 

Prof. Dr. Kristina Großmann 

(Weiteres prüfungsberechtigtes Mitglied) 

 

Tag der mündlichen Prüfung: 24. Juni 2025 



Für ihre  Unterstützung  

bedanke ich mich herzlich bei 

Madhav Deshpande 

Jürgen Freitag 

Kris4na Großmann 

Jürgen Hanneder 

Bethany Walker und 

Malgorzata Wielinska-Soltwedel. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 2 

 Inhalt 

 

2 

 Formalia 6 

 Abkürzungsverzeichnis 8 

I. Einleitung 9 

1. Hinführung zur Forschungsfrage 9 

1.1. Entstehung des Forschungsinteresses 9 

1.2 Das Forschungsfeld „Moderne Sanskritliteratur“ 9 

1.3 

 

Eingrenzung des Forschungsfeldes auf Kurzepik in der Zeit nach der  

Unabhängigkeit 

13 

1.4 Fokus der Forschungsfrage: Rebellionen in den Erzählungen 16 

2. Leitgedanken der Untersuchung 17 

2.1 Die Sichtweise der Charaktere muss eingenommen werden 17 

2.2. Die Autoren und Autorinnen haben immer Recht 19 

2.3 Erfundene Traditionen 20 

2.4 Die Welthaltigkeit von Erzählungen 22 

2.4.1 Welthaltigkeit bedarf des Beweises 22 

2.4.2 Welthaltige Belletristik als Quelle für anthropologische Erkenntnisse 24 

2.4.3 Die Welthaltigkeit von Alltagsgeschichte ist persönlich und politisch 26 

2.5 Transkulturalität und das Individuum in der Alltagsgeschichte 27 

3. Methodik 28 

3.1 Annäherung an die Einschätzung der Rebellionen in den Erzählungen 28 

3.2 Belege aus den Erzählungen für die Notwendigkeit der Vorgehensweise 30 

3.3. Definition einiger dehnbarer Begriffe für ihre Verwendung im  

Untersuchungstext 

31 

4. Textmaterial für die Untersuchung 32 

4.1 Die zehn übersetzten Erzählungen 33 

4.1.1 Die Originalausgaben 33 

4.1.2 Der Übertragungsprozess der Sanskrit-Originale in die Zielsprache 34 

4.2 Säkulare Rechtstexte, anthropologische Studien und soziologische  

Datenerhebungen 

35 



 3 

4.3 Traditionelles Textmaterial 37 

4.3.1 Frühe Textquellen für Kernnormen der Muslime 38 

4.3.2 Frühe Textquellen für Kernnormen der Hindus 39 

5. Erzählungs- und Untersuchungsinhalte 43 

5.1 Dramatis Personae in den Erzählungen 43 

5.2 Kapitelinhalte der Untersuchung 44 

6. Erkenntnisgewinn 46 

   

II. Hauptteil 

Untersuchung zur Frage:  

Wie reagieren die Personen in ausgewählten modernen Sanskrit- 

Erzählungen auf eine Beeinträchtigung durch traditionelle Normen? 

48 

1. Die Älteren als Autoritätspersonen 48 

1.1 Die Älteren der Tradition 48 

1.2 Die Älteren und die Jüngeren in einem Lebenszusammenhang 52 

1.3 Die „Älteren“ der säkularen Ehe- und Familiengesetze 54 

1.4 Widerstand gegen die Autorität der Älteren in den Erzählungen 57 

2. Das Konzept der arrangierten Ehe in den Erzählungen 59 

2.1 Die Auffassung einer Heirat als saṃskāra als Grund für eine arrangierte Ehe 61 

2.2 Sahadharma (Partnerschaft in der Ritualdurchführung) als Grund für eine 

arrangierte Ehe 

63 

2.2.1 Hinweise auf Rituale in den Erzählungen 64 

2.2.2 Bestandskraft der Ahnenrituale, Privatheit von Ritualen und ihre  

Kurzformen 

67 

2.3 Patrilineare Nachfolge als Grund für eine arrangierte Ehe 71 

2.4 Endogame Nachkommen als Grund für eine arrangierte Ehe 72 

2.5 Belohnung für das Ehepaar als Grund für eine arrangierte Heirat 74 

2.6 Gründe von Muslimen für eine arrangierte Ehe in der ersten Hälfte des  

20. Jahrhunderts 

76 

2.7 Strafandrohungen der Tradition für den Erhalt der Linientreue zum System 79 

2.7.1 Strafmaß für Verstöße gegen traditionelle Normen 79 



 4 

2.7.2 karma[n] als unterstützendes Glaubensgerüst für den Erhalt der Tradition 81 

2.7.3 Kontrolle durch das Umfeld 84 

2.7.4 Konzertierte Aktion 88 

2.8 Rebellionen in den Erzählungen gegen das traditionelle Konzept  

der arrangierten Ehe 

90 

3. „Matchmaking“ 99 

3.1 Die verantwortlichen Personen 100 

3.1.1 Die Eltern 100 

3.1.2 Der Bruder der Ehefrau 101 

3.2 Kriterien der Personen, die am Prozess der Partner*innenvermittlung  

beteiligt sind 

108 

3.2.1 Das Heiratsalter als Kriterium für die Heiratsvermittler*innen 109 

3.2.2 Jāti-Endogamie als Kriterium für die Heiratsvermittler*innen 113 

3.2.3 Im Einklang stehende Geburtshoroskope als Kriterium für die  

Heiratsvermittler*innen 

116 

3.2.4 Mitgift als Kriterium für die Heiratsvermittler*innen 119 

3.2.5 Versicherung der körperlichen und geistigen Gesundheit der Heiratswilligen 

als Kriterium für die Eheanbahnung in den Erzählungen 

129 

3.2.6 Beteiligung der Brautleute in den Erzählungen am Prozess der  

Partner*innensuche 

133 

3.3 Vier Reaktionen von Personen in den Erzählungen auf die  

Partner*innensuche der Älteren 

137 

3.3.1 Einordnung 137 

3.3.2 Verzicht 141 

3.3.3 Flucht 142 

3.3.4 Individualisierung 149 

4.  Alltag in der Ehe 154 

4.1 Patrilokalität als Residenzregel nach der Eheschließung 155 

4.2 Pflichten der Ehefrau nach einer traditionellen Heirat 157 

4.3 „Bringing the men back in“ 167 

4.4 Rebellionen in der Ehe 176 

4.4.1 Rebellionen während der Ehe in den Erzählungen 177 



 5 

4.4.2 Ehebruch 

 

184 

III.  Ergebnisdiskussion 192 

1.  Die eingeführten Leitgedanken ergaben eine wichtige Grundlage für die Un-

tersuchung der Erzählungsinhalte.  

192 

1.1 „Erfundene Traditionen“ werden in den Erzählungen offengelegt.  192 

1.2 Studien sollten genauere Fragestellungen anbieten.  193 

1.3 Die Erzählungen können als illustrierende Informationsquelle für  

soziologische oder anthropologische Studien dienen.  

194 

2. Die Persönlichkeit der Rebellierenden und die Ausprägung ihres Widerstan-

des sind komplex ausgestaltet. 

195 

2.1 Bei den Jüngeren herrscht der Wille zum Konsens vor, während es den  

Älteren und Anweisungsbefugten an Flexibilität und Toleranz mangelt. 

195 

2.2 Die Gründe für Widerstand sind individuell. 196 

2.3 Auslöser des Widerstands ist die Unerträglichkeit der persönlichen Situation. 197 

2.4 Die Rebellierenden richten ihren Widerstand nicht gegen das traditionelle 

System, sondern gegen konkrete Personen. 

198 

2.5 Die Repressionsmechanismen der Gegenseite bestehen aus  

systemimmanenten Drohungen. 

199 

2.6 Die Rebellierenden passen ihre Strategien der individuellen Situation an.  199 

2.7 Die Rebellen stören andere Normen als die Rebellinnen. 199 

2.8 Die Rebellionen sind erfolgreich.  201 

3. Ergebnisse außerhalb der Fragestellung 201 

3.1 Beispiel für ein sūtra von Āpastamba 201 

3.2 Beweis für Individualität hinter einer scheinbaren Uniformität in hierarchisch 

strukturierten Zusammenhängen. 

202 

   

IV.  Zitierte Literatur 203 

 



 6 

Formalia 

 

Die Gestaltung des Textes folgt den Vorgaben des Instituts für Orient- und Asienwissenschaf-

ten (IOA) an der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn (Hg.) (2018): Formalregeln, 

S. 1–18. Entsprechend wurden Zeichensetzung und Rechtschreibung von Zitaten aus der Se-

kundärliteratur und die voneinander abweichenden Gestaltungen der Zitate aus Guttandin 

(2018, 2020, 2021) beibehalten.  

Zitate aus den untersuchten Erzählungen wurden mit dem Datum der Publikationen 

der Originalwerke zitiert, um die jeweils erzählte Zeit anzuzeigen. Beigefügt wurde die Publi-

kation der Transliteration und der Übersetzung mit Seitenzahl. Im Literaturverzeichnis wurde 

für manches Werk aus der Sekundärliteratur das Datum der Erstausgabe beigegeben, um die 

Relevanz seiner Inhalte für eine der erzählten Zeiten anzuzeigen. Auf Kapitälchen, die Einrü-

ckung der Nummerierung und ein zusätzliches Glossar der fremdsprachlichen Fachausdrücke 

wurde in Absprache mit dem Betreuer verzichtet. Sanskritbegriffe werden jeweils bei der ers-

ten Erwähnung übersetzt und im Folgenden ohne Übersetzung verwendet. 

Indische Gesetze wurden unter ihrem im Text zitierten Akronym oder, wenn nicht vor-

handen, unter ihrem offiziellen Zitiernamen in das Inhaltsverzeichnis aufgenommen, zusam-

men mit der Webseite, in die das Gesetz eingestellt wurde und der URL, die direkt auf die Seite 

mit dem Gesetzestext führt. Nach einmaligem Zitat des vollen Namens mit Akronym wird bei 

wiederholter Erwähnung nur noch das Akronym zitiert.   

Urteile an indischen Gerichtshöfen sind unter dem Namen des*der Richter*in mit Ta-

gesdatum zitiert, um Verwechslungen mit Urteilen derselben Richter*innen aus dem gleichen 

Jahr zu vermeiden. Entsprechend wurden sie zusammen mit den Angaben der Webseite und 

der URL in das Inhaltsverzeichnis aufgenommen.  

Alle Internetadressen wurden am 14.10.2024 nachgeprüft und waren gültig. Sie führen 

zur Webseite „India Code – digital repository of all Indian State Acts“ (Content Provided by the 

Ministries/Departments in the Government of India) und zu der privaten Webseite  „Indian 

Kanoon“, deren Links sich häufig stabiler verhalten. Auf den Webseiten sind sämtliche Gesetze 

und Urteile der Republik Indien und teilweise auch die Gesetze aus der Kolonialzeit eingestellt. 

Für einige Urteile musste auf Links juristischer Webseiten wie casemine.com zurückgegriffen 

werden.  



 7 

Geschlechterneutrale Formulierungen oder der Asterisk werden angewendet gemäß den Vor-

schlägen in: Gleichstellungsbüro der Universität Bonn (Hg.) (2022): Empfehlungen zur Umset-

zung einer geschlechtergerechten Sprache. PDF, o. S. 

Für die Vorabveröffentlichung von Inhalten und Teilen der Dissertation liegt die Ge-

nehmigung des philosophischen Dekanats der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität 

Bonn vor. 

 



 8 

Abkürzungsverzeichnis 

 
Ā. Āpastamba 
Bau. Baudhāyana 
CCrP Code of Criminal Procedure 
Dha. Dharmasūtra 
Gau. Gautama 
HAMA Hindu Adoptions and Maintenance Act 1956 
HEA Hindu Evidence Act 
HMA Hindu Marriage Act 
HSA Hindu Sucession Act 
HUF Hindu Undevided Family 
IPC Indian Penal Code 
NCPCR National Commission for Protection of Child Rights 
NRI Non Resident Indian 
OBC Other Backward Classes 
Va. Vasiṣṭha 

 



 9 

I. Einleitung 

 

1. Hinführung zur Forschungsfrage 

 

1.1  Entstehung des Forschungsinteresses  

Auf moderne Sanskritliteratur muss man trotz ihrer Masse, die sich seit 17841 aufgetürmt hat, 

durch eine Bemerkung am Rande hingewiesen werden2 oder anderweitig über sie stolpern, 

um sie zu entdecken. Beim Durchstöbern der Bibliothek des Instituts für Orient- und Asienwis-

senschaften der Rheinischen Friedrich- Wilhelms- Universität Bonn stieß ich auf einige Bände 

mit Sekundärliteratur indischer Wissenschaftler*innen in englischer Sprache, die annotierte 

Bibliografien und kurze Auszüge aus moderner Sanskritliteratur seit der zweiten Hälfte des 19. 

Jahrhunderts bis in das späte 20. Jahrhundert aufwiesen. Hanneder hatte sich schon 2009 mit 

allen Aspekten der modernen Sanskritliteratur bezüglich ihrer Menge und Inhalte, ihrer lite-

rarischen Einordnung, der Biografien der Schreibenden, ihrer Motivation und der Relevanz des 

Sanskrit als gesprochener und zu Literatur verarbeiteter Gegenwartssprache auseinanderge-

setzt. Seinen Ausführungen werden hier nur Ergänzungen beifügt, die bereits in einigen Ver-

öffentlichungen vorgetragen wurden (Guttandin 2018: 249+250, Guttandin 2020: 9–12, Gut-

tandin 2021: 123–125).  

 

1.2 Das Forschungsfeld „Moderne Sanskritliteratur“ 

Die Tendenz der Literaturwissenschaften, die Literatur seit etwa 1800 bis in die Gegenwart in 

zeitlich kleinere Perioden einzuteilen und diese isoliert zu betrachten, hat in letzter Zeit Kritik 

hervorgerufen: 

Ihr [der Literaturwissenschaft, Anm. d. Verf.] Leitbegriff ist der des Zerfalls, ihre kritische 
Norm dessen Gegensatz: Ganzheit. Gesellschaftliche Modernisierung erscheint im 
mainstream ästhetischer Reflexionen vom späten 18. Jahrhundert bis in die zweite 
Hälfte des 20. Jahrhunderts als Zerfallsprozeß, als Prozeß fortschreitenden Verlusts von 
(sozialer, normativer, personaler etc.) Ganzheit und darin des Verlusts universeller 
Wahrheiten, die Ganzheit garantieren könnten. Positives konnte die ästhetische Mo-
derne diesem Vorgang kaum abgewinnen. Wenn sie das Fragmentarische als ästhetische 
Leitkategorie moderner Kunst postulierte, so wollte sie dies selten als Zeichen einer Zu-
stimmung zum Modernisierungsgeschehen, wollte das Fragment vielmehr als 

 
1 Shukla (2002: 93) setzt den Beginn der modernen Sanskritliteratur in dieses Jahr, in dem die Royal Asiatic Society 

für die Forschungsarbeit an Manuskripten des Sanskrit gegründet wurde. Ein Aufschwung der literarischen Pro-

duktion mit neuen Ideen und Konzepten schien sich seitdem einzuleiten, der durch die Einführung der Drucker-

presse in Indien 1791 weiter belebt wurde. 
2 Die „Bemerkung am Rande“ kam von Philipp Kubisch.  



 10 

ästhetische Signatur einer Welt verstanden wissen, der etwas fehlt. Gesellschaftliche 
Modernisierung erscheint im mainstream ästhetischer Reflexion als Prozeß fortgesetz-
ter Beschädigung. […] Dieses Verständnis gesellschaftlicher Modernisierung prägt die 
Modernebegriffe der deutschen Literaturwissenschaft bis heute. (Lohmeier 2007: 1–2) 
 

Lohmeier schlägt vor, dass die Moderne in der Literatur zeitgemäß aus dem bereits in den 

Geschichts- und Sozialwissenschaften gefundenen Blickwinkel betrachtet wird, um die Einsei-

tigkeit der Fokussierung auf Beschädigung aufzuheben. Dazu wird eine Sattelzeit von 200 Jah-

ren vom späten 18. Jahrhundert bis in die Gegenwart in eine „Makroepoche“ (Lohmeier 2007: 

4) zusammengefasst, um Geschichte und Literatur in einem Langzeitzusammenhang zu be-

greifen, der es erlaubt, die immer wiederkehrenden Erfahrungen der gesellschaftlichen Mo-

dernisierungsprozesse zu sehen, statt einzelne Perioden voneinander unabhängig zu analysie-

ren und ihre frühen Wurzeln zu vernachlässigen (vgl. Lohmeier 2007: 4). Unter diesem erwei-

terten Blickwinkel kann das Schlagwort „modern“ für Sanskritliteratur zwischen dem späten 

18. Jahrhundert bis in die Gegenwart beibehalten werden, ein Zeitraum, den auch ādhuni-

kasaṃskritasāhitya, die im Sanskrit übliche Bezeichnung für „Moderne Sanskrit-Literatur“, ab-

deckt.  

Die Zuordnung von belletristischen Werken zu zeitgeschichtlichen Perioden von weni-

gen Jahrzehnten, die jeweils durch ein herausstechendes politisches Ereignis eingeleitet und 

beendet werden, die Shukla (2002) für Sanskritliteratur oder Das (2005 und 2021) für indische 

Literatur einschließlich der Sanskritliteratur wählen, ist aussagekräftig für die Themenfelder, 

die in der Sanskritbelletristik kasuistisch verarbeitet werden. Inhaltlich bilden die Verfas-

ser*innen moderner Sanskritliteratur die politische und sozialkritische Auseinandersetzung in 

Indien seit etwa dem letzten Viertel des 19. Jahrhunderts bis in die Gegenwart ab, die am 

Beispiel von Individuen literarisch gefasst wird.3 Die Konversionen zum Christentum von Zuge-

hörigen aller Gesellschaftsschichten, die sich ein Entkommen aus dem jāti-System, Bildungs-

möglichkeiten und soziale Aufstiegschancen erhofften oder deren Weltsicht ihnen nicht mehr 

mit den Vorstellungen der eigenen Geburtsgruppe vereinbar schien, führten zusätzlich zu 

christlich geprägter Sanskritliteratur in Monatszeitschriften4 und Büchern5, da viele ehemalige 

Hindus nach ihrem Religionswechsel dem Sanskrit verbunden blieben. Die Konzentration auf 

 
3 Die Vielfalt der politischen und gesellschaftlichen Themen, die in der Sanskritliteratur verarbeitet werden, führt 

Shukla (2002) detailliert auf. 
4 Die christlich beeinflussten Sanskrit-Zeitschriften Paṇḍitapatrikā und Kāśīvidyāsudhānidhiḥ erschienen seit 

1860 im damaligen Benares, heute Varāṇasī, sowie die Zeitschrift Vidyodaya in Lahore (Shukla 2002: 36).  
5  erhielt Devassia (2014) für sein Werk Kristubhāgavatam 1980 den Literaturpreis der Sāhitya Akadami. 



 11 

die Lebens- und Gefühlswelt von Frauen blieb seit dem Ende des 19. Jahrhunderts bis in die 

Gegenwart als Grundthema für Sanskritschriftsteller*innen interessant. Durch das Studium 

außerindischer Literaturen, Reisen, langjährige Arbeitsaufenthalte im Ausland und durch das 

Interesse an der Politik und Kultur anderer Länder seit der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 

kamen internationale Themen hinzu.6 Neue Themen werden kontinuierlich eingeführt, ohne 

dass sich schon früh literarisch aufgegriffene gesellschaftliche und politische Probleme erle-

digt hätten, die deshalb auch bis in die Gegenwart immer wieder literarisch neugestaltet wer-

den. Die kreativen Schriftsteller*innen wenden sich allen Literaturgattungen von Lyrik über 

Dramatik bis Epik zu, teils in autochthoner traditioneller Ausführung mit zeitgemäßen Inhalten 

als breit angelegte Versdichtung,7 teils in Romanform oder in kürzeren Erzählungen. Parallel 

zur langen und kurzen Versdichtung in sanskrittypischer Silbenfassung (vgl. Sawhney 2014) 

sind koreanische, japanische und freie Rhythmen in Gedichten (Mādhavaḥ 2016) und alle Ar-

ten von Prosastilen in Romanen, Biografien, Autobiografien und Erzählungen in den Werken 

vertreten. Es gibt Übersetzungen aus anderen indischen Sprachen in das Sanskrit (Śrī Yo-

gamāyā 2009) und Weltliteratur wird in das Sanskrit übertragen (Zadoo und Shastri in: Dimit-

rov 2019).  

Wenn ein so umfangreicher Themen- und Stilkatalog belletristischer Literatur vorge-

stellt wird, möchte wohl manche*r die Werke vollständig lesen. Der gesellschaftliche und po-

litische Hintergrund, aus dem die Literaturschaffenden ihre Themen ziehen, kann nicht annä-

hernd ihre kreative Gestaltung vermitteln. Die knappen Zusammenfassungen von Literaturin-

halten in einigen Werken der Sekundärliteratur können Leser*innen nicht zufriedenstellen, da 

der Plot erst lebt, wenn der Spannungsbogen des literarischen Erzeugnisses verfolgt werden 

kann. Die vielen Listen von Werken oder Autoren und Autorinnen moderner Sanskritbelletris-

tik in der Sekundärliteratur sind nur insofern nützlich, als die Nachwelt durch sie erfährt, wel-

che Menge an moderner Sanskritliteratur produziert wurde. Die Addition von Zahlenangaben 

aus der Sekundärliteratur über Belletristik in Versform oder Prosa und über Theaterstücke in 

der Sanskritliteratur der Moderne seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ergibt einen 

Werkausstoß im fünfstelligen und Namen von Verfassern und Verfasserinnen im dreistelligen 

Bereich (vgl. z. B. Mukherji 1997; Bharatīya 1999; Chattopadhyay 1999; Jha 2003; Shukla 1969 

 
6  Z. B. verfasste Mādhavaḥ (1994: 14) am Tag des Berliner Mauerfalls ein Gedicht in freiem Rhythmus zu diesem 

Ereignis. 
7 Schneider (1996) legte die Edition eines mahākāvya-s aus dem Jahr 1871 vor. Ein weiteres mahākāvya von 
Bālakṛṣṇa wurde 1998 editiert herausgegeben. 



 12 

und 2002; Das 2005; Prajapati, M. 2005; Hanneder 20098; Ranganath 2009; Hanneder und 

Broo (Hg.) 2012; Tripāṭhī 2012a und b; Prajapati S. (Hg.) 2014; Rawal 2017 u.a.).9 Die in Zeit-

schriften publizierte moderne Kurzepik10 ist darin nicht eingerechnet noch die unübersehbare 

Menge an Sanskritliteratur für Kinder jeden Alters.11  

Angesichts der Vielzahl dieser belletristischen Erzeugnisse könnte man erwarten, zu-

mindest einige von ihnen leicht im Original oder in englischen Übersetzungen beschaffen zu 

können; doch derlei Bücher mit Versdichtungen, Theaterstücken, Romanen, Novellen und kur-

zen Erzählungen, auf die sich die Zusammenfassungen beziehen, sind oftmals nicht mehr er-

hältlich. Sie scheinen, einmal veröffentlicht, ausverkauft zu werden und sind für die Forschung 

nicht mehr greifbar (vgl. Hanneder 2009: 208). Einzelne in der Sekundärliteratur erwähnte 

Werke, denen bibliografische Daten beigegeben wurden, wären möglicherweise in Indien auf-

zuspüren, was durch den Mangel an Hinweisen über einen möglichen Standort der Bücher 

und die Zurückhaltung der Bibliotheken bei der Sammlung moderner Sanskritliteratur er-

schwert wird (vgl. auch Hanneder 2009: 208). Wenige Bändchen mit Poesie, Theaterstücken 

und Erzählungen haben den Weg aus Indien herausgefunden und sind in einigen wenigen Bib-

liotheken verfügbar. Der umfangreichen modernen Sanskritliteratur steht eine geringe Zahl 

an Würdigungen von Einzelwerken als Übersetzung oder Untersuchung mit einer eingegrenz-

ten Fragestellung in wissenschaftlichen Artikeln oder Monografien gegenüber (z. B. Hanneder 

2009; Nelson 2018; Patton 2019; Schneider 1996; Tripāṭhī 2016).12 

Da vollständige Originale moderner Sanskritliteratur und Untersuchungen zu ihnen 

kaum vorliegen, ergab sich eine erhöhte Notwendigkeit, weitere moderne literarische Sans-

krittexte aufzufinden, zu übersetzen und mit einer eingegrenzten Fragestellung zu untersu-

chen. Ohne Kenntnis vollständiger Werke, ihrer Inhalte, der Intentionen der Schreibenden, 

ihrer Biografien und Sprachstile, und der Entwicklung der Plots fehlt die Grundlage für wissen-

schaftliche Diskussionen über diese Werke, und die Gelegenheit, die Untersuchungsergeb-

nisse am Original nachzuvollziehen und zu ergänzen, bleibt anderen Wissenschaftler*innen 

verwehrt. Die Präsentationen von Forschungen zu ādhunikasaṃskṛtasāhitya (Sanskrit-

 
8 Hanneder (2009) verweist auf weitere Anthologien und Listen mit moderner Sanskritliteratur. 
9 Glasenapp (1961: 248–252) erwähnt moderne Sanskritliteratur, ohne sich eingehender mit ihr zu beschäftigen.  
10 Eine Liste von Sanskrit-Zeitschriften, in denen Kurzepik publiziert ist, wurde in der Zeitschrift Gāṇḍīvam (1981) 

und unter: Sanskrit Periodicals: Newspapers and Magazines (2013) mit Links zu noch publizierenden Zeitschriften 

im Internet veröffentlicht. 
11 Eine Einführung in die Sanskritliteratur für Kinder gibt Saini (2023: 17–48). 
12 Mögliche Gründe für die Vernachlässigung von Übersetzungen und Untersuchungen moderner Sanskritlitera-

tur führt Hanneder (2009: 205–208; 211–216) an. 



 13 

Gegenwartsliteratur) während der World Sanskrit Conference 2023 (WSC) lassen im Vergleich 

zu den bei der WSC 2018 vorherrschenden Zusammenfassungen der gesamten modernen 

Sanskritliteratur einzelner indischer Bundesstaaten eine steigende Tendenz zu eingegrenzten 

Fragestellungen an Einzelwerke vermuten. Die Forschungen konzentrieren sich auf metrische 

Literatur13 sowie Theaterstücke14, lassen jedoch die Beschäftigung mit Prosa, insbesondere 

mit Kurzepik vermissen.  

 

1.3 Eingrenzung des Forschungsfeldes auf Kurzepik in der Zeit nach der Unabhängigkeit 

Das weitgehend unbearbeitete Forschungsfeld „Moderne Sanskritliteratur“ wurde für eine 

Untersuchung unter Ausschluss großer Mengen seit dem Ende des 18. Jahrhunderts geschaf-

fener Literatur zunächst auf Prosa limitiert. Sanskritprosa ist bereits um 900–700 v.u.Z. in den 

brāhmaṇa-s15 belegt und wurde neben metrischer Dichtung durch die Jahrhunderte16 bis 

heute fortgeführt. Das Untersuchungsmaterial wurde anschließend auf Kurzepik beschränkt. 

Diese Literaturgattung wurde bisher am wenigsten gewürdigt und eignet sich wegen ihrer im 

Vergleich zu Romanen relativen Kürze für die Übersetzung einiger Erzählungen mehrerer Ver-

fasser*innen. Es blieb die Frage nach dem Zeitraum übrig, aus dem die Kurzepik für die Unter-

suchung stammen sollte. Die Sekundärliteratur lässt erkennen, dass das Volumen der Sans-

kritliteratur seit 1791 mit der Einführung der Druckerpresse in Indien bis heute schnell zu-

nahm. Die Untersuchung neuerer und neuester Erzählungen könnte dabei helfen, den wissen-

schaftlichen Anschluss an immer neue Werke der Gegenwartsliteratur nicht vollständig zu ver-

lieren. Nach meiner Erfahrung mit der Komplexität von Sprachführung und Inhalt einer Erzäh-

lung Rāvas (Guttandin 2018) erschienen mir zehn zu übersetzende Erzählungen das Maximum 

als Grundlage der vorliegenden Studie. Da indische Erzählungen die Landesgrenzen meist 

nicht überwinden, musste eine Suche nach Verfasser*innen und ihren Erzählungs-

 
13 Z. B. der Vortrag von Viradiya, Manjula: Nārī: Her Ideological form and Empirical Aspect in “Nārī Gītam” by 
Shanker Deo Avtare, 1985. 
14 Z. B. Vorträge von Das, Abhishek: Critical Analysis of Yugajīvanam by Dr. Roma Choudhuri; Das, Rakesh: Śrī 
jīvanyāyatīrthakṛtacipiṭakacarvaṇanāṭake nāndīślokasya vimarśaḥ; Kattel, Nawaraj: nepāle saṃskṛtanāṭaka-
vikāsasya nūtana-prayāsaḥ; Mondal, Priyanka: Women Characters sketched in “Niṣkiñcana-Yaśodharām”: A 
Modern Sanskrit drama; Ray, Sipra: Contribution of Rama Chaudhuri as a Dramatist in Modern Sanskrit Literature. 
15 Als Teile des veda enthalten die brāhmaṇa-s Anleitungen für Rituale, kurze Erzählungen und philosophische 

Betrachtungen. 
16 Beispiele für frühere belletristische Prosaliteratur (gadya) und Prosa mit Einschlüssen von Versen (campū) sind: 

Viṣṇuśarman: pañcatantra (200 v. u. Z.), Bāṇabhaṭṭā: kādambarī und harṣacāritam (1. Hälfte des 7. Jhs.), Sub-

andhu: vāsavadattā (möglicherweise aus der 2. Hälfte des 7. Jhs.), Daṇḍin: daśakumāracaritam (8. Jh.), Soma-

deva: kathāsaritsāgara, eine Übersetzung aus dem Prākṛt in das Sanskrit (11. Jh.), Bhāskara (1336–1565): Werke 

zum kashmirischen Saivaismus, Desika (1560–1658): yādavābhyudayam. 



 14 

sammlungen initiiert werden. Zwei Forschungsreisen nach Indien, Empfehlungen von indi-

schen Schriftstellern in spezialisierten Gruppen der sozialen Medien und die anschließende 

persönliche Kontaktaufnahme17 ergaben mit zwei bereits in Bibliotheken außerhalb Indiens 

eingestellten Bänden zweier Autorinnen (Rāva 1954d und Pāṭaṇī 1994)18 eine kleine Samm-

lung von Erzählungen, die vorab gesetzten Kriterien standhielten: 

1. Die Erzählungen sollten in der Zeit zwischen 1947, dem Jahr der Unabhängigkeit Indi-

ens, und der Gegenwart verfasst worden sein und einen Einblick in das 20. und 21. 

Jahrhundert gewähren. Dafür konnten Erzählungen von 1954, die inhaltlich in der ers-

ten Hälfte des 20. Jahrhunderts angesiedelt sind, von 2013 mit Inhalten aus den 1960er 

Jahren, von 1994 mit Inhalten aus den 1980er Jahren sowie von 2006, 2010, 2011, 

2012 und 2015, die von der Zeit um den Jahrtausendwechsel erzählen, zusammenge-

stellt werden. 

2. Die Erzählungen sollten aus mehreren indischen Bundesstaaten oder Regionen stam-

men, da der Umgang der Schriftsteller*innen mit der Sprache und die Auffassung des 

jeweiligen Themas in den verschiedenen Regionen Indiens unterschiedlich sein könn-

ten und womöglich ein breiteres Spektrum an Informationen liefern würden. Es wur-

den Verfasser*innen aus Mahārāṣṭra, Gujarāt, Oriśa und Uttar Pradeś ausgewählt, de-

ren Erzählungsplots auch häufig dort lokalisiert sind. 

3. Zur Vermeidung von Diskriminierung wurden Erzählungen zur einen Hälfte von Auto-

rinnen und zur anderen von Autoren ausgewählt. 

4. Die Erzählungen sollten vollständig in einer Zeitschrift oder einem Buch in Indien ver-

öffentlicht worden und die Schriftsteller*innen bei Kollegen und Kolleginnen bekannt 

sein, um eine Basis an literarischer Qualität zu gewährleisten. 

5. Um die Auswahl unvoreingenommen zu halten und sie nicht durch persönliche Nei-

gung zu bestimmten Inhalten und Meinungen der Schriftsteller*innen oder zu ihren 

Stil- und Sprachausprägungen zu steuern, wurden keine Inhalte geprüft, sondern 

 
17 Hinweise auf Dvivedī erhielt ich von Gopabandhu Mishra, Abteilungsleiter des Sanskritdepartments der Bana-

ras Hindu University in Varānasī 2017. Im Dezember 2017 konnte ich Dvivedī in Varāṇasī treffen, um seine beiden 

Kurzepik-Bände in Empfang nehmen. Er verstarb im Januar 2018. Harṣadeva Mādhavaḥ gelang es, Vīnā Pāṭaṇīs 

Kontaktdaten aufzufinden und ein telefonisches Vorgespräch für einen Besuch bei ihr in Lucknow 2017 zu führen. 

Pāṭaṇīs Tochter Ruchira Kamboj war so freundlich, über WhatsApp die Vor- und Nachbereitung des Treffens 

durchzuführen, bei dem auch Pāṭaṇīs Bruder, Schwägerin und Schwiegertochter anwesend waren. Mit Śrī Yo-

gamāyā hielt ich Kontakt über WhatsApp und Videogespräche, mit Biśvālaḥ, Jānī und Mādhavaḥ über E-Mail. 
18 Hanneder hat seinen Ausführungen zum modernen Sanskrit jeweils einen übersetzten Absatz aus der ersten 

von Rāvas (1954d) fünfzehn Erzählungen (Hanneder 2009: 225–227) und aus Pāṭaṇīs erster Erzählung aus ihrer 

Sammlung von 1994 beigegeben (Hanneder 2009: 221–222). 



 15 

stichprobenartig insgesamt zehn Erzählungen aus den Sammlungen der ausgewählten 

Verfasser*innen für eine Übersetzung herausgegriffen.  

Zur Vorbereitung der Untersuchung wurden die Erzählungen übersetzt und mit einer Einfüh-

rung vorab publiziert (Guttandin 2018; Guttandin 2020; Guttandin 2021). Kurzbiografien der 

Verfasser*innen wurden den übersetzten Erzählungen beigefügt (Guttandin 2020: 195–211). 

Sie basieren auf einem dafür erstellten Fragebogen19, den die Schriftsteller*innen entgegen-

kommend ausfüllten. Sie wurden darin nach ihren Eltern, ihrem Bildungsweg, ihrer Karriere 

und Religion, ihrem Interesse an der Sprache und dem kreativen Schreiben in Sanskrit befragt. 

Für den 2018 verstorbenen Autor Dvivedī lieferte dessen Enkel die erfragten Angaben und 

eine Werkliste. Material für eine Biografie der Autorin Rāva, die nach der Niederschrift ihrer 

fünfzehn Erzählungen 1954 verstorben war, konnte anhand der Angaben in den Vorworten 

ihrer Bücher, in Zeitungsnotizen und auf einer Website der Ramakrishna- Mission zusammen-

getragen werden (Guttandin 2018: 250+251, Fußnoten 5–10).  

Um kreativ schreibend tätig zu werden, reicht es nicht aus, die Sprache zu beherrschen 

und zu lieben. Es muss ein starker individueller Ausdruckswunsch hinzukommen, der einige 

Rückschläge aushalten und einige Mühe verkraften kann, denn erste Ergebnisse werden häu-

fig nicht veröffentlicht. Und doch lassen sich Schriftstellende nicht entmutigen. Es folgen wei-

tere Versuche, die schließlich die Öffentlichkeit erreichen und in ein längeres Einzelwerk oder 

eine Sammlung kürzerer Erzählungen münden. Bei ausreichender Beachtung durch Medien, 

schreibende Kolleg*innen, Kritiker*innen und Teilnehmer*innen von Fachkonferenzen kann 

ein Literaturpreis gewonnen werden. Die Finanzierung ihres Lebensunterhaltes mit schriftstel-

lerischer Tätigkeit gelingt auch in Indien nur wenigen Menschen. Die Verfasser*innen der in 

dieser Arbeit untersuchten Erzählungen haben oder hatten alle einen anderen Hauptberuf 

(vgl. Hanneder 2009: 215+216), der ihren Biografien (Guttandin 2018 und 2020) zu entneh-

men ist, sei es eine Anstellung bei der indischen Post (Mādhavaḥ), an einer Universität im 

Bereich Sanskrit (Biśvālaḥ, Śrī Yogamāyā) oder in einem pharmazeutischen Unternehmen 

(Jānī).  

In den Veröffentlichungen der übersetzten Erzählungen wurde in den Einführungen 

auf die teilweise kritischen gesellschaftspolitischen Inhalte (Guttandin 2018, 2020, 2021), auf 

die Aktualität von Dorfgeschichten (Guttandin 2021), auf Sanskrit als Sprache moderner 

 
19 Die ausgefüllten Fragebögen sind im Besitz der Verfasserin dieser Arbeit. Für diese Untersuchung wurden sie 

nicht mehr verwertet. 



 16 

Literatur (Guttandin 2018: 249; 2020: 9+10), auf die indische Bezeichnung „laghukathā“ für 

die Erzählungen und ihre unzureichende Übersetzung mit „shortstory“ (Guttandin 2018; 2020: 

11), auf die parallele Existenz von säkularer und traditioneller Gesetzgebung und auf den Wi-

derstand von Personen in den Erzählungen gegen einige traditionelle Normen unter dem 

Schlagwort „Rebellionen“ eingegangen, das auch der Titel dieser Studie ist (Guttandin 2020).  

 

1.4 Fokus der Forschungsfrage: Rebellionen in den Erzählungen 

Trotz aller Unterschiede in Stil und Handlungsgerüst ragen aus allen Erzählungen Konfliktsitu-

ationen hervor, seien sie führendes Thema oder am Rande auftretend, die von Untersu-

chungsinteresse sind: Die Figuren in den Erzählungen reagieren auf eine Gefahr für ihr Wohl-

befinden, die in den Vorgaben des ihnen vertrauten traditionellen Ehe- und Familienkonzep-

tes wurzelt. Sie befinden sich mit der Gesellschaft, ihrer Geburtsgruppe und der Familie in 

einem Aktionsraum und beabsichtigen, von seitens der meisten Mitglieder des Aktionsraums 

anerkannten traditionellen Normen abzuweichen oder sie zeigen, dass sie sich diesen Normen 

nur ungern unterordnen. Die Reaktion der Charaktere auf gesellschaftlichen Druck, ihr Um-

gang mit dem daraus resultierenden persönlichen Stress, ihre Mittel zur Sicherung ihres 

Selbstwertes, die Frage nach der Art und Flexibilität ihrer Strategien zur Abwehr einer Beein-

trächtigung durch die Maßnahmen der Gegenseite und nach Erfolg oder Scheitern des Auf-

stands bilden den Rahmen für diese Untersuchung und führten zur Forschungsfrage unter 

dem Haupttitel „Rebellionen II“20: 

Wie reagieren die Personen in ausgewählten modernen Sanskriterzählungen auf eine 

Beeinträchtigung durch traditionelle Normen?  

Dass die Personen21 in den Erzählungen Widerstand leisten, ist durch den Haupttitel „Rebellio-

nen“ bereits gesetzt. Gefragt wird nach der Bandbreite des Widerstands, den Gründen, auslö-

senden Momenten und Strategien, einer möglichen Unterstützung durch Außenstehende und 

nach Erfolg oder Misserfolg der Rebellion. Dabei muss im Auge behalten werden, dass Re-

bell*innen nicht unbedingt aktive Kämpfer*innen sind oder sein können. Der Spielraum ist 

häufig so eng bemessen, dass ein ausgehandelter Kompromiss bereits die Rebellion darstellt 

(Deshpande 2005: 7). Aus dem gleichen Grund kann das Schweigen einer Mehrheit nicht 

 
20 Acht der untersuchten Erzählungen wurden unter dem Titel „Rebellionen (I)“ (Guttandin 2020) veröffentlicht. 
21 Die Charaktere in den Erzählungen sind weitgehend in einen kulturellen Zusammenhang eingebunden, dem 

Einzelpersonen unter- oder eingeordnet sind. Da es ihnen andererseits nicht an Persönlichkeit mangelt, wird der 

Vorschlag von Daniel (1984), „Individuum“ durch „Person“ zu ersetzen, in dieser Untersuchung aufgegriffen. 



 17 

regelmäßig mit Zustimmung zu den gegebenen Verhältnissen gleichgesetzt werden (Desh-

pande 2005: 4). 

Aspekte aus Einzelwerken der wissenschaftlichen Literatur zur Fassbarmachung einer 

Rebellion und daraus extrahierbare mögliche Definitionen des Begriffs sind für diese Untersu-

chung zu unspezifisch: Die Vorschläge von Durkheim aus dem Jahr 1895 (König 2011), Merton 

(1968) und Agnew (1992) sind zu sehr auf Rebellionen größerer Gruppen gegen einen Staat 

fokussiert und wurden in der Folgezeit auf Fragen zum Strafrecht ausgerichtet. Die Rebellion 

innerhalb einer geschlossenen sozialen Struktur in Indien wird vorwiegend unter „teenage re-

bellions“ in Zusammenhang mit dem Thema Jugendkultur (z. B. Bansal 2013) abgehandelt. Die 

Rebellion indischer Erwachsener in einem engeren sozialen Umfeld wird wissenschaftlich 

kaum berücksichtigt. Wenn das Thema angepackt wird, geschieht es anhand der Veröffentli-

chung von Erzählungen (z. B. Bagul und Deshpande 1999: 29–37).22 Aumann (2024: 118–128) 

fasst Motive für individuelle Entscheidungen zur Rebellion zusammen, die sich auf Überlegun-

gen von Autoren gründen, die dem Existenzialismus zugeordnet werden. Sein Aufsatz eignete 

sich als Anregung für die Suche nach der Motivation einer rebellierenden Person gegen eine 

der Tradition verhaftete Mehrheit.  

 

2. Leitgedanken der Untersuchung 

Unter der Oberfläche eines nüchternen (Biśvālaḥ) und eines auf das psychische Erleben der 

Protagonistin eingehenden (Rāva, Srī Yogamāyā) Schreibstils oder hinter der Mischung aus 

WhatsApp-Chats und poetischen Einschüben (Jānī) gilt es, die Motive und Strategien der Re-

bellierenden in ihrer Zeit und Umgebung aufzuspüren. Einige Leitgedanken schwingen bei der 

Untersuchung mit. Sie unterstützen ihre Stoßrichtung und halten den Kurs.  

 

2.1 Die Sichtweise der Charaktere muss eingenommen werden. 

Die Schriftsteller*innen richten ihre Erzählungen an ein panindisches Lesepublikum (vgl. Han-

neder 2009: 206), das mit allen Aspekten der Erzählungen vertraut ist und die Gefühle der 

Charaktere aus eigener Erfahrung oder aus der Erfahrung im Umfeld lebender Personen kennt. 

Zum Zeitpunkt des Schreibens ahnten die Autoren und Autorinnen nicht, dass ihre 

 
22 Bagul stellt in seiner Erzählung die Rebellion des Sohns eines Latrinenreinigers gegen seine Eltern und die kas-

tenorientierte Umgebung vor. Dieser weigert sich, den Beruf des Vaters weiterzuführen. Die Geschichte nimmt 

kein glückliches Ende: Der Held wird mit Vorgaben aus der Tradition „aus-‚manu‘-vriert“ (Bagul und Deshpande 

1999: 37). Die Erzählung wurde von Deshpande aus dem Marāṭhī in die englische Sprache übertragen und trägt 

den Titel „Rebellion“.  



 18 

Erzählungen in eine andere Sprache für eine andere Kultur übersetzt werden würden. Sie ge-

ben größtenteils nur sparsame Andeutungen auf die dem Plot unterliegende spezielle Proble-

matik, die zwar in Indien, doch nicht detailliert genug und nicht in ihrer umfassenden Auswir-

kung außerhalb des Landes bekannt ist. Um zu einem Forschungsergebnis zu gelangen, das 

die beschriebenen Handlungen, Gefühle und Gedankengänge ausreichend erfasst, muss die 

Sichtweise der Personen aus ihrer Tradition heraus nachvollzogen werden.  

Ein Exkurs zu den Gründen für eine arrangierte Ehe aus traditioneller Sicht ist für die 

Untersuchung notwendig, da viele Ältere in den Erzählungen trotz mancher Gegenwehr auf 

dieser Vorgabe bestehen und die meisten Rebellierenden keineswegs grundsätzlich dagegen 

protestieren. Es muss nachvollzogen werden können, aus welchem Grund und auf welche 

Weise sie schließlich doch gegen ihre Verheiratung in eine arrangierte Ehe protestieren und 

wie sich die Machtverhältnisse in der Ehe und im Zusammenleben mit den älteren Verwand-

ten in den Erzählungen entwickeln und ob sie mit dem realen Alltag übereinstimmen. Der Ex-

kurs orientiert sich dabei nur an den Informationen und ihren Verknüpfungen innerhalb der 

Tradition, die für den Gang der ausgewählten Erzählungen wichtig sind. Die Sekundärliteratur 

mit Kapiteln zu Heirat, Ehe und Familie im Hinduismus ist reichhaltig (beginnend mit z. B. Kane 

1941, II, Teil 1, Kap. 9, 12 und 14 bis z. B. Michaels 1998, Teil 3, 7 oder Davis 2013). Für diese 

Untersuchung musste jedoch Literatur zu enger gefassten Themen beigezogen werden, die 

weniger bekannte Aspekte einiger in den Erzählungen angesprochener Einzelnormen der Tra-

dition erhellen konnte. Es waren vor allem Aufsätze und Datenerhebungen mit Untersuchun-

gen zu besonderen Umständen und Details der traditionellen Vorgaben erforderlich. Gleiches 

gilt für die muslimische Standardliteratur. Als Einführung in muslimisches Familienrecht könn-

ten wohl Pearl und Menski (1998) genutzt werden, doch war für Rāvas Erzählung (1954a) nur 

die spärlich vorhandene Literatur zur Shī’a23 relevant, aus der für die Erzählung notwendigen 

Informationen zusammengetragen werden konnten. 

Ein zweiter Exkurs wurde zur Darstellung von Kurzformen der häuslichen Opferrituale 

erstellt. Die dafür vorausgesetzte religiöse Übereinstimmung zwischen den Ehepartner*innen 

wird als einer der wichtigsten Gründe für eine arrangierte Ehe in soziologischen Befragungen 

angegeben. Die umfänglichen Rituale mussten für ihre praktische Durchführung schon in der 

Zeit ihrer ersten schriftlichen Kodifizierungen dem Alltag der Menschen angepasst werden. 

Umso mehr bedurfte es alltagstauglicher Zuschnitte, die der Arbeitsüberlastung moderner 

 
23 Die Shī’a ist eine der beiden Hauptströmungen des Islam. 



 19 

indischer Menschen Rechnung tragen konnten. Ohne ein Verständnis ihrer Kurzformen kann 

kaum eine Vorstellung der Ritualdurchführung im Alltag der Erzählungsfiguren gewonnen wer-

den, die dort stets als präsent vorgestellt werden muss, auch wenn sie kein leitendes Thema 

ist. Wenn in den Erzählungen Rituale erwähnt werden, transportieren sie wichtige Informati-

onen wie das Selbstverständnis der Ehepartner*innen als sahadharmacārin und sahadhar-

macāriṇī („Partner und Partnerin bei der Ritualdurchführung in der Ehe“), das in diesen Exkurs 

einbezogen wird. 

 

2.2 Die Autoren und Autorinnen haben immer Recht.24 

Dass die Literaturschaffenden ihre Tradition kennen, keinen Umstand ohne Grund erwähnen 

und jedes Detail bewusst gestalten, wird vorausgesetzt. Wenn mehrere Stellen einer Erzäh-

lung vermeintlich nicht zusammenpassen, Begriffe der Originalsprache an der gesetzten Stelle 

erstaunen oder sich die Frage nach der Realitätsnähe einer Darstellung stellt, muss so lange 

recherchiert werden, bis sich alles zusammenfügt und sich der Sinn der fraglichen Stelle inner-

halb der Erzählung einleuchtend ergibt. Beispiele aus der Menge der anfänglichen Missver-

ständnisse während des Übersetzungs- und Untersuchungsprozesses mögen den Wert des 

Axioms verdeutlichen: Das mit dem Begriff dvija („zweimalgeboren“) verbundene übliche 

Fachgrundwissen musste für das Verständnis der Aussagen der Hauptfigur in Rāva (1954b) mit 

Details zum upanayanasaṃskāra („Übergangsritual von der Kindheit in den Bildungsweg“) er-

gänzt werden, um die Aussage der Hauptfigur, dass sie und ihr Geliebter dvija-s seien, aus der 

Tradition heraus nachvollziehen zu können. Die scheinbar übertrieben große Freude der Mus-

limin Amīnā (Rāva 1954a) über ihre Lebensperspektive nach dem Tod des Ehemannes ent-

puppte sich erst als harsche Kritik der Autorin am Hinduismus, als der angesehenere Status 

einer muslimischen Witwe recherchiert und zwei weitere Erzählungen derselben Autorin im 

gleichen Erzählband über die beklagenswerte Situation hinduistischer Witwen übersetzt wor-

den waren. Die Erwähnung von Gerüchten über ins Ausland gereiste und nicht mehr zurück-

kehrende indische Ehemänner (Śrī Yogamāyā 2011) stellte sich als Hinweis auf einen tatsäch-

lichen und weiterhin aktuellen Missstand heraus und legitimierte die scheinbar übertriebenen 

Ängste der Hauptfigur vor einem Auslandsaufenthalt ihres Ehemannes.  

 

 
24 Abgewandelt nach Raimund Fellinger, dem verstorbenen ehemaligen Cheflektor der Verlage Suhrkamp und 

Insel: „Der Autor hat immer Recht.“ (Rothmann (27.04.2020).   



 20 

2.3 Erfundene Traditionen25 

Die Möglichkeiten, eine Tradition zu erfinden, sind vielfältig. Die bewusste Kreation eines 

neuen Brauchs und seine Etablierung als angebliche Tradition aus unbekannter Vorzeit unter-

suchen die Verfasser*innen der Beiträge eines von Hobsbawm und Ranger (1983) herausge-

gebenen Bandes. Sie zeigen an Beispielen aus der Praxis erfundene Traditionen und ihre Wir-

kung in der Gegenwart als Rückprojektionen auf: 

‚Invented tradition‘ is taken to mean a set of practices, normally governed by overtly or 
tacitly accepted rules and of a ritual or symbolic nature, which seek to inculcate certain 
values and norms of behavior by repetition, which automatically implies continuity with 
the past. In fact, where possible, they normally attempt to establish continuity with a 
suitable historic past. [...] However, insofar as there is such reference to a historic past, 
the peculiarity of ‚invented‘ traditions is that the continuity with it is largely factitious. 
In short, they are responses to novel situations which take the form of reference to old 
situations, or which establish their own past by quasi-obligatory repetition. (Hobsbawm 
und Ranger (Hg.) 1983: 1+2) 

Bharucha (1989) untersucht in ihrem Artikel erfundene Traditionen im indischen Theater, die 

zwischen tatsächlich überlieferten Elementen eingefügt worden sind:  

In this essay I will […] focus […] on the more seemingly ‚creative’ inventions of tradition that 
have been implemented by our own artists, directors and ‚experts’ in the Indian theatre. 
Much of the discussion will focus on the discourse of theatre, in which concepts of the 
‚folk’ and the ‚theatre of roots’ will be examined as inventions of the urban intelligentsia. 
(Bharucha 1989: 1907) 

Die „Erfindung“ einer Tradition, auch im Sinn einer Modernisierung und Anpassung, kann eine 

Kultur erhalten und stärken und ist nicht per se als negativ zu bewerten. Es ist auch nicht nötig, 

grundsätzlich eine neu entworfene oder stark veränderte oder nur noch rudimentär existie-

rende Tradition zu verwerfen oder als nicht „echt“ zu brandmarken (vgl. Plant 2008). Eine er-

fundene Tradition wird erst dann zum Störfaktor, wenn durch die Erfindung Eigeninteressen 

gegen andere durchgesetzt werden sollen. Die Rekonstruktion von bereits verblichenen und 

künstlich erneut in die Tradition eingesetzten Bräuchen gehört ebenfalls in den Bereich „er-

fundene Tradition“ (Handler und Linnekin 1984: 276) und wird vermehrt in Zeiten beschleu-

nigten, umfassenden und tiefgreifenden Wandels festgestellt. Die behauptete Anbindung an 

traditionelle Normen scheint häufig dem Wunschdenken von Menschen späterer Zeiten zu 

entspringen, die auch selbst kaum noch an die traditionelle Norm angebunden sind:  

More often than not, when people ‚invent‘ tradition (‚authentic‘ or ‚spurious‘, through acts 
of ‚cultural preservation‘ or ‚subversion‘), they unavoidably imply that they are no longer in 

 
25 Einen ersten Hinweis auf „erfundene Traditionen“ erhielt ich 2019 von Rahul Peter Das. 



 21 

touch with its immediacies. Yet an illusion is often maintained whereby the ‚invention‘ is 
placed within the mainstream of tradition itself. (Bharucha 1989: 1907) 

Die „erfundene Tradition“ tritt nicht vereinzelt oder gelegentlich einmal auf, sondern scheint 

eine inhärente Facette des sozialen Lebens zu sein (vgl. Boschung, Busch, Versluys (Hg.) 2015). 

Bei einer Untersuchung von Narrationen, deren Themen stark an deutlich markierte traditio-

nelle Elemente angebunden sind, muss daher aufmerksam darauf geachtet werden, wie die 

Schriftsteller*innen die Umgangsweise der Personen mit aus früher Zeit stammenden Elemen-

ten ihrer Kultur darstellen. Die Erzählungen handeln mehrheitlich von einem Personenkreis, 

der auch mit säkularen Gesetzen aufgewachsen ist und trotz der Einbindung in gesellschaftli-

che Zusammenhänge mit einer früh entstandenen Tradition dem 20. und 21. Jahrhundert zeit-

entsprechend denkt und lebt. Tradition und moderner Alltag sind miteinander verwoben und 

werden nicht als Gegensätze empfunden:  

The first idea that I would question is: are modernity and tradition two polarities, two 
distinct positions opposed to one another? If this is how we regard them, then certainly 
it would seem that they can never co-exist, and that a very positive effort needs to be 
made to bring them together. To me, this disregards the truth that these two are almost 
always operating simultaneously and continuously within all of us. We are forever and 
inevitably caught up in both of these. Tradition in the sense of a belief, a custom or a 
practice handed down to posterity […] is a natural and inevitable part of human life. […] 
Nevertheless it is equally true of human life that nothing remains unchanged, that noth-
ing is fixed forever – except perhaps human nature. Change is a part of life itself, move-
ment and flux the concomitants of it. Yet the human desire for the safety and security 
of the known makes us conjure up an illusion of an unchanging world. (Deshpande 2005, 
Keynote: 1+2) 
 

In den Erzählungen werden einige Personen porträtiert, die der Illusion einer statischen Welt 

unterliegen. Dass eine Tradition als „echt“ im Sinn eines nie veränderten und unveränderba-

ren Zustandes gelten kann, lässt sich nicht einmal für das über dreitausend Jahre alte vedische 

Ritual bestätigen, das früh Änderungen unterlag, die zur „Tradition“ wurden und erneut ver-

ändert und an neue Gegebenheiten angepasst werden mussten (vgl. u.a. Lubin 2016b; Houben 

2019). In den Erzählungen treffen wir auf Personen, die eine frühe Norm als noch unverändert 

gültig behaupten, und andere, die dies nicht so sehen. Vor dem Hintergrund der „erfundenen 

Tradition“ wird es für die Untersuchung auch interessant, ob und warum die von einer tradi-

tionellen Norm beeinträchtigten Personen schwächer als die Mehrheit ihrer Umgebung an der 

Tradition festhalten, ob die Verteidiger*innen der frühen Normen nur behaupten, noch von 

ihnen berührt zu sein, oder ob sie tatsächlich mehr davon berührt sind als die 



 22 

Widerständler*innen, und ob die Rebellierenden der Meinung sind, dass die Verteidiger*in-

nen der Tradition das Recht haben, ihnen ihre behauptete starke Berührtheit aufzuerlegen.  

 

2.4 Die Welthaltigkeit von Erzählungen 

Die neuere und neueste Belletristik weltweit widmet sich seit einigen Jahrzehnten wieder der 

literarischen Gestaltung der gelebten Wirklichkeit. Buchhandel und Kritiker*innen auf der Su-

che nach „Welthaltigkeit“ (Parr 2016: 11–22) in literarischen Erzeugnissen konzentrierten ihr 

Interesse in den letzten Jahren auf außereuropäische Schriftsteller*innen (Stüssel 2011: 265), 

die sich trotz der Fiktionalität ihrer Erzählungen an einer bekannten Realität orientieren (Galle 

2020: 122). Die Jury des Internationalen Literaturpreises des Deutschen Buchhandels zeich-

nete 2019 ausdrücklich „welthaltige Literatur“ aus. In einem Interview von Andrea Gerk für 

den Deutschlandfunk mit dem Vorsitzenden der Jury, Jens Hillje,26 wird die Entscheidung be-

gründet: 

Die Geschichte, die zu Anfang als Krimi verpackt daherkomme, erzähle weit mehr als 
einen Krimi […]. Die Welt der Gewalt in diesem mexikanischen Dorf werde zu „einem 
Brennspiegel der globalisierten Welt, an einem Ort, wo die Kolonialisierung mit der Er-
oberung Mexikos begonnen hat.“ Dass der Preis an „Saison der Wirbelstürme“ gehe, 
liege an der besonderen Geschichte, die die mexikanische Autorin Fernanda Melchor 
geschrieben habe – denn der Internationale Literaturpreis wolle „welthaltige“ Bücher 
auszeichnen (Gerk 18.06.2019). 

 

2.4.1 Welthaltigkeit bedarf des Beweises. 

Der Leserschaft von Erzählungen tritt nicht in jedem Fall Welthaltigkeit entgegen, nur weil die 

Geschichten glaubhaft erscheinen. Es gibt keine literaturwissenschaftlichen Kriterien für den 

Inhalt von Erzählungen und keine Vorgaben für ihren Realitätsgehalt. Sowohl Rahmen- als 

auch Binnenerzählungen könnten nur scheinbar der Realität entsprechen. Die Verfasser*in-

nen können die erzählte Realität so darstellen, dass sie gut an bekannte Alltagsrealitäten adap-

tiert ist und doch in der Wirklichkeit nicht existiert, während bei der Leserschaft der Eindruck 

erweckt wird, man könne die erzählte Realität für bare Münze nehmen, obwohl die Verfas-

ser*innen bewusst Reales mit „Phantasy“ vermischen (Z. B. Borges 1940). Erzählungen können 

auch von einer Realität handeln, die so unglaublich ist, dass die Inhalte für eine Lügenge-

schichte gehalten werden.27 Andere Erzählungen führen uns in Narrative von Menschen ein, 

 
26 Jens Hillje ist ein mehrfach ausgezeichneter Berliner Dramaturg. 
27 Plimmer und King (2004) haben wahre Geschichten gesammelt, die so wenig realitätsnah erscheinen, dass sie 

für Lügengeschichten gehalten werden könnten.  



 23 

die vollständig erfunden und doch so glaubhaft sind, dass an ihrem Wahrheitsgehalt nicht ge-

zweifelt wird (z. B. Ulickaja 2002). In anderen Erzählungen wiederum wird die geschilderte und 

sicher geglaubte Realität als Fiktion dekonstruiert (z. B. Edelbauer 2019). Nähme die panindi-

sche Leserschaft der untersuchten Erzählungen bei einer Kongruenz von Erzählinhalten und 

eigener Erfahrung an, dass diese Inhalte der Realität entsprechen, weil sie von der Schilderung 

emotional berührt wird, so erkennten Leser*innen in den Schilderungen doch nur ihre per-

sönliche Erfahrung wieder. Andere Leser*innen könnten kraft ihrer Lebenserfahrungen urtei-

len, dass die Realität ganz anders aussähe. Sie könnten die Erzählungsinhalte als interessant, 

aber doch der ihnen bekannten Realität in einzelnen Punkten widersprechend beurteilen und 

die behauptete Welthaltigkeit der Erzählung nur gutwillig glauben, weil sie mit den Literatur-

schaffenden einen „Pakt“ schließen (Ette 2020: 132), dass die in der Erzählung behauptete 

Realität der Wirklichkeit entspricht. Und schließlich sind belletristische Erzeugnisse von der 

eigenen Wahrheit der Schriftsteller*innen über die Wirklichkeit geprägt. Ihr persönliches Nar-

rativ beeinflusst die Realitätsdarstellung in ihren Erzählungen, die durch den Filter der Verfas-

ser*innen dargeboten wird und sich durch den Filter der Lesenden hindurcharbeiten muss. Es 

kann nicht gelingen, die Wirklichkeit deckungsgleich abzubilden.  

Andererseits kann der Inhalt einer Erzählung so realitätsnah gestaltet sein, dass die 

Fakten im realen Leben nachprüfbar sind und die Handlung potenziell auch in einem realitäts-

nahen Alltag angenommen werden kann, mag sie auch nicht völlig deckungsgleich sein. Auch 

die untersuchten Erzählungen vermitteln den Eindruck, als seien sie „welthaltig“ und würden 

gelebte Realität literarisch verarbeiten. Wenn die Erzählungen aber tatsächlich eine Wirklich-

keit im Sinn einer „geglaubten Realität“ (Selbmann 2015: 99) vor der Leserschaft entstehen 

lassen, die sie kraft ihrer eigenen Lebenserfahrung wiedererkennt, muss diese erzählte Wirk-

lichkeit eine Referenzialisierbarkeit im Alltag des tatsächlichen Lebens besitzen, die durch so-

ziologische Untersuchungen belegt werden kann. In den untersuchten Erzählungen taucht 

Faktuales wie Orte, Zeitangaben, Hinweise auf nachprüfbare traditionelle Normen und säku-

lare Gesetze auf, aber größtenteils sind jene Erzählungen Fiktionen, die teilweise aus einem 

kulturellen Grundwissen oder aus der Ähnlichkeit mancher Gefühle leicht glaubhaft sind, wie 

die Auseinandersetzungen von Personen mit den traditionellen Normen, die Depression bei 

Burnout oder der Suizidgedanke, die Arbeitsabläufe einer indischen Hausfrau in einer Großfa-

milie und das Leid bei dem Verlust eines oder einer Geliebten. Andere wesentliche Beschrei-

bungen in den Erzählungen können vorerst nur als welthaltig vermutet werden, denn ein 



 24 

erstes Lesen kann die Oberfläche der Erzählungen häufig nicht durchdringen. Selbst die mit 

Ereignissen verknüpften Emotionen der Charaktere sind in ihrer Kraft oder ihrer Verhaltenheit 

ohne Recherche zum auslösenden Ereignis nicht immer nachzuvollziehen. Einige Erzählungen 

bieten so detaillierte Informationen zu ihrem Thema, dass sie zu einer Fortbildung auch für 

mit der Grundproblematik vertraute Wissenschaftler*innen werden (z. B. Rāva 1954a, b und 

c). Dass dazu umfangreich recherchiert werden muss, liegt nicht nur daran, dass in der Unter-

suchung aus einer anderen Kultur heraus auf die Erzählungen geschaut wird, sondern auch an 

den zahlreichen Ebenen der Narrationen, die einzeln und in ihrem Zusammenhang zu durch-

dringen sind, damit aus den Erzählungen extrahiert werden kann, was die Schriftsteller*innen 

meinen (Z. B. Śrī Yogamāyā 2011). Daher wird für diese Untersuchung „Welthaltigkeit“ hypo-

thetisch vorausgesetzt, um sie anschließend in der erzählten Zeit zu belegen. Inhaltliche Fehl-

interpretationen werden dadurch weitestgehend vermieden, die viele der untersuchten Er-

zählungen an einigen Stellen betreffen könnten. 

 

2.4.2 Welthaltige Belletristik als Quelle für anthropologische Erkenntnisse 

Nachdem von Geertz (1973)28 der „literary turn“ in der Ethnologie mit der Forderung ange-

schoben worden war, dass Ethnologen und Ethnologinnen wie Schriftsteller*innen schreiben 

sollten, um ihren trockenen Daten durch „thick descriptions“ (Geertz 1973: 3–23) die Substanz 

des realen Alltags zu verleihen, wurde als nächster Schritt die Aufnahme von Mythen und Er-

zählungen konkreter Personen aus dem Alltag einer beobachteten Kultur hinzugefügt (vgl. Fal-

coni und Grab 2019). Schließlich wurde Belletristik selbst zur Quelle anthropologischer Aus-

wertungen (vgl. D’Angelis 2002; Lebkowska 2012) und literaturwissenschaftliche Theorie 

„anthropologisiert“ (Lebkowska 2012: 35). Belletristik und Theaterstücke enthüllen wie jede 

andere ethnologische Forschung wichtige Informationen über Lebensweise und Kultur, selbst 

wenn die Schriftsteller*innen dies nicht explizit beabsichtigen:  

Literary anthropologists argue that narrative and dramatic literature can provide a rich 
source of information about culture and lifestyles even for non-native readers and that 
semiotics constitute important material products of a culture. A novel or short story for 
instance reveals how cultural habits operate within specific temporal and spatial set-
tings. The systems operating in real life can thus become visible, irrespective of the 
writer’s intentions. The setting is also important: class identity, domestic architecture, 
manners, and clothing reveal as much as any ethnographic work. All these contribute to 
the understanding of a culture defined as an agglomeration of habits shared by those 

 
28 Einen ersten Hinweis auf die Relevanz von Geertz’ „thick descriptions“ und die sich daraus ergebenden Ent-

wicklungen für Untersuchungen von Literaturen erhielt ich 2018 von Christian Moser. 



 25 

living in a specified area which is both learned and biologically conditioned. This includes 
various daily activities, means of communication, cultural patterns, and prohibitions. (Al-
Gharib 2020: 92) 
 

Die Methodik, aus Erzählungen Kenntnisse und Erkenntnisse über den gelebten Alltag einer 

Kultur zu ziehen, wird umgesetzt (vgl. Sadana 2016), weil aus anderem Textmaterial be-

stimmte Informationen nicht zu extrahieren sind:  

Returning to the specific context of researching social change, I claim to have demon-
strated that the unique value of literature and other fiction as ethnographic data lies 
precisely in that which is non-verifiable, either because it has not been documented, or 
because it cannot be documented. The literary imagination can give voice to those who 
are silenced – not only the victims of violations, but also the perpetrators, who seldom, 
if ever, testify. (Hemer 2016: 20+21) 

Hemers Einschätzung betrifft auch die untersuchten Erzählungen, die sozialen Wandel mit den 

Stimmen von Verteidiger*innen der Tradition und ihrer Gegenspieler*innen in mancher erbar-

mungslosen Auseinandersetzung fassbar machen. In einer wissenschaftlichen Arbeit muss hier 

einen Moment innegehalten werden, denn Wissenschaft und Kunst bleiben trotz ihrer Mög-

lichkeiten, sich gegenseitig zu informieren, zwei verschiedene Welten: 

The methodological challenge when using creative writing, whether as a means of ex-
ploration or as a knowledge source, is to bear in mind the distinction between fact and 
fiction. Even though the borderline may be arbitrary and increasingly blurred, Academia 
and Art remain sovereign states, governed by their own rules and standards. In order 
for them to inform each other, and for the distinction to even be unsettled, it is a re-
quirement to be aware of their fundamental separateness. (Hemer 2016: 22) 

Kreative Schriftsteller*innen erschaffen Kunst in Form von Literatur. Sie erläutern sie nicht. 

Wenn die Plots und Personenprofile in den untersuchten Erzählungen tatsächlich von der 

Wirklichkeit berührt werden oder nah an die Wirklichkeit angebunden sind, können sie sich 

jedoch an der Realität der tatsächlichen Welt messen lassen (vgl. Braungart 2016: 2). Erst dann 

bilden sie neben ihrer Wirkung als unterhaltende Belletristik eine anthropologische Quelle. 

Die Kongruenz von Erzählung und Realität ist überprüfbar und muss insbesondere dann über-

prüft werden, wenn extreme Themen in Erzählungen auftauchen wie die Ausleihe der Ehefrau 

an einen Gast oder die Psychose einer Ehefrau wegen astrologischer Voraussagen, denen sie 

kaum selbst traut. Wenn wir das Axiom befolgen, dass die Autoren und Autorinnen immer 

recht haben, wird wissenschaftliches Arbeiten die Plausibilität „unglaublicher“ Geschichten 

durch Recherche beweisen.  

 



 26 

2.4.3 Die Welthaltigkeit von Alltagsgeschichte ist persönlich und politisch 

Konventionelle Soziologie definiert Handelnde in einem sozialen Zusammenhang als Subjekte 

der Integration in das sie umschließende System (Dubet und Jager 1994: 16). Diese Auffassung 

wurde als nicht mehr ausreichend erachtet, seitdem persönliches soziales Handeln, insbeson-

dere von marginalisierten Personen und Gruppen, seit den späten Sechzigerjahren als poli-

tisch (Carol Hanisch 1970: 76–78) im Sinn von Machtkonstellationen im sozialen Miteinander 

des Alltags (vgl. Rosenhaft 1987)29 wahrgenommen wurde. 

Indeed, it might be imperative that we give some attention to defining a theory of 
politics which treats power relationships on grounds less conventional than those to 
which we are accustomed to. I have therefore found it pertinent to define them on 
grounds of personal contact and interaction between members of well-defined and 
coherent groups: races, castes, classes, and sexes. For it is precisely because certain 
groups have no representation in a number of recognized political structures that their 
position tends to be so stable, their oppression so continuous. (Millett 1969: 22)  

Da das „Persönliche“ nun als „politisch“ gewertet wurde,30 kamen unmittelbare Auseinander-

setzungsfelder zwischen Menschen in den Fokus, die ungleiche Machtverhältnisse aufdeck-

ten: Persönliche Beziehungen, Geschlechterdiskussionen, Alltagsgeschehen, soziale Zusam-

menhänge, in denen und zwischen denen Auswirkungen von Machtverhältnissen analysiert 

wurden. Die Auffassung von Politik als Handlung im sozialen Zusammenhang des Alltagsge-

schehens etablierte sich auch in der Geschichtsschreibung als so wesentlich, dass „es sich His-

toriker*innen heute nicht mehr leisten [können], auf Fragen danach, wie das von ihnen be-

schriebene Phänomen sich im Alltag, im normalen Leben normaler Leute ausgewirkt habe, 

keine Antwort zu wissen, weil es ihnen nie in den Sinn gekommen wäre, an sowas überhaupt 

zu denken“ (Sarasin 1996: 73). Alltägliche Verhältnisse werden als so komplex wahrgenom-

men, dass in ihnen „das gesellschaftliche Ganze“ (Sarasin 1996: 73) offenbar wird und sie zur 

Sichtbarmachung historischer Prozesse genutzt werden können, indem jede alltägliche soziale 

Handlung in ihrer Auswirkung auch als politische Handlung angesehen wird (vgl. Nachescu: 

2006). Die Handelnden sind politische Subjekte, indem sie ihre Sache ansprechen und zur 

Selbsthilfe greifen (vgl. Kahlert 2005: 147–173 ). Die Schlussfolgerung, dass Aktionen, die eine 

Veränderung alltagspolitischer Themen bewirken können, von den Betroffenen ausgehen 

müssen, schlägt sich in ihrer Einbeziehung in Forschungen zu persönlichen Themen als 

 
29 Rosenhaft stellt in ihrer Rezension des Standardwerks von Berdahl et al. (1982) zum Thema Alltagsgeschichte 

in der Geschichtsschreibung die gegenseitigen Verpflichtungen von Geschichte und Sozialanthropologie gegen-

über der „Alltagsgeschichte“ komprimiert vor. 
30 Titel eines Aufsatzes von Carol Hanisch (1970), den ihr Verlag vergab: „Das Persönliche ist politisch.“ 



 27 

Mitforscher*innen nieder (z. B. Cahill 2007). Unterstützung von außen wird als Hilfe zur Selbst-

hilfe in enger Abstimmung mit den Betroffenen konzipiert. Als Beispiel können die indischen 

Programme zur Stärkung des Selbstbewusstseins von Frauen und Mädchen angeführt werden, 

die im Gegensatz zu auch erlassenen strikten staatlichen Verboten die Zahlen von Kinderhei-

raten senken konnten (Young Lives31 and NCPCR32 2017: 23–31).  

In den untersuchten Erzählungen ist soziales Handeln im alltäglichen Leben das füh-

rende Thema. Kastendenken, ein androzentristisches Weltbild (vgl. Millet 1969: 54), Mitgift-

forderungen, der Status von Witwen, der behauptete Wahrheitsgehalt der Astrologie und wei-

tere problembehaftete gesellschaftliche Gegebenheiten rufen Widerspruch hervor. Würde 

die Mikrogeschichte anhand der Erzählungen nicht aufgerufen, könnte aus der säkularen Ge-

setzeslage der Republik Indien geschlossen werden, dass soziale Probleme gelöst seien.  

 

2.5 Transkulturalität und das Individuum in der Alltagsgeschichte 

Kulturen sind keine isolierten Inseln. Sie nehmen von anderen Kulturen auf und geben an sie 

ab. Die Neuausrichtung des Kulturbegriffs seit den Neunzigerjahren hebt die Transkulturalität 

zwischen Kulturen moderner, differenzierter Gesellschaften und innerhalb von Gesellschaften 

die gegenseitige Beeinflussung der ihr zugehörigen Binnenkulturen und der binnenkulturellen 

Differenzen hervor. Die Sichtweise von Kultur als einheitlicher Lebensform, die in einem in sich 

abgeschlossenen Lebenszusammenhang rein erhalten bleibt, wird bezweifelt und stattdessen 

die Verflochtenheit, Durchmischung und Gemeinsamkeit der Gesellschaften und Binnenkultu-

ren betont. Die Begriffe „Interkulturalität“, das Bewusstsein von in sich geschlossene Kulturen 

ganzer Gesellschaften oder Staaten, und „Multikulturalität“, die Bezeichnung für geschlossene 

Kulturen innerhalb einer Gesellschaft, werden als nicht mehr zutreffend erachtet, da sie eine 

gesellschaftliche Homogenität von Kulturen annehmen, die nicht mehr existiert oder kaum 

jemals existiert hat. Es ergeben sich strukturell heterogene Hybridkulturen (vgl. Welsch 1997). 

Stattdessen kommt die Anerkennung unterschiedlicher Identitäten in das Blickfeld: Individuen 

und ihre Lebenssituation bilden die Kultur. Die Wahrnehmung richtet sich auf Denkmuster 

 
31 „Young Lives India“ ist ein Forschungsprojekt mehrerer Institute, das vom „Department of International Deve-

lopment“ der Universität Oxford koordiniert wird: www.younglives-india.org, letzter Abruf am 10.08.2023.  
32 NCPCR ist die Abkürzung für „The National Commission for Protection of Child Rights“, eine gesetzliche Ein-

richtung unter der administrativen Kontrolle des Ministeriums für Frauen- und Kinderentwicklung der indischen 

Regierung. Der Auftrag der Kommission besteht darin, sicherzustellen, dass alle Gesetze, Richtlinien, Programme 

und Verwaltungsmechanismen die Sichtweise auf Kinderrechte beachten, wie sie in der Verfassung Indiens und 

in der UN-Konvention über die Rechte des Kindes verankert ist: https://ncpcr.gov.in., URL: 

https://ncpcr.gov.in/about-commission, letzter Abruf am 14.10.2024. 



 28 

und das Handeln von konkreten Personen (vgl. Welsch 1998; Hühn et al. 2010). In den unter-

suchten Erzählungen können wir diese Sichtweise auf die eigene Kultur verfolgen. Die Selbst-

wahrnehmung mancher Charaktere benötigt die Vorstellung eines eigenen geschlossenen ho-

mogenen Kulturraums und seine Abgrenzung zu vermeintlich anderen geschlossenen Kultur-

räumen. Von einigen Charakteren in den Erzählungen werden die Länder Europas und die Ver-

einigten Staaten als homogene kulturelle Gruppe wahrgenommen und der eigenen als homo-

gen wahrgenommenen Kultur gegenübergestellt. Die Verfasser*innen möchten damit der Le-

serschaft etwas über die Person in der Erzählung mitteilen. Wenn wissenschaftlich auf die Er-

zählungen geschaut wird, ist es angemessen, die Vorstellung von homogenen Kulturen in In-

dien abzulegen, um nicht binnenkulturelle Differenzen und binnenkulturelles und transkultu-

relles Queren (vgl. Welsch 1998) in den Erzählungen zu vernachlässigen.33 Die Verwobenheit 

von Kulturen spielt für das Zustandekommen und die Entwicklung der Erzählungsplots eine 

Rolle. 

  

3. Methodik 

Die Untersuchung der Erzählungen richtet sich auf Rebellionen gegen eine traditionelle Norm, 

die eine oder mehrere Personen keinesfalls einhalten wollen. Nicht alle Erzählungen handeln 

davon als Hauptthema. Für die Untersuchung bleiben aber doch in jeder Erzählung einige 

Passagen der starken Beeinträchtigung und des deutlichen Widerspruchs, in denen die 

Verfasser*innen die Reaktion einer Person auf ihre Beeinträchtigung durch traditionelle 

Normen darstellen.  

 

3.1 Annäherung an die Einschätzung der Rebellionen in den Erzählungen 

Die Einschätzung der in den Erzählungen beschriebenen Reaktionen auf eine beeinträchti-

gende traditionelle Vorgabe soll mit drei Stützen versehen werden, um sie aus mehreren Blick-

winkeln begründen zu können.  

1. Die Erzählungen sind keine Texte zur theoretischen Erläuterung einer spezifischen 

Norm oder eines traditionellen Konzeptes, sondern deuten diese größtenteils nur 

durch direkte oder indirekte Hinweise an. Für das Verständnis der Rebellionen ist 

 
33 Binnenkulturelle Differenzen zeigen die Unterschiedlichkeit der Personen innerhalb einer Gruppe trotz eines 

oder mehrerer einigender Elemente an, während binnenkulturelles Queren den Blick auf den Austausch und die 

Beeinflussung zwischen Gruppen, Kasten, Klassen und Religionen innerhalb eines Staates legt und transkulturel-

les Queren die Verwobenheit zwischen großräumigen staatlichen Kulturzusammenhängen beobachtet. 



 29 

deshalb der Wortlaut der vor unserer Zeitrechnung entstandenen traditionellen Nor-

men erheblich, eine feste Basisformulierung, die in erinnerungsstützenden Doppelver-

sen für eine mündliche Weitergabe geeignet gemacht wurde (Rocher 1993: 262+232). 

Das in den Erzählungen angedeutete traditionelle Konzept oder eine zur Diskussion 

stehende Einzelnorm ist aber auch in früher schriftlicher Form erhalten, sodass die 

Möglichkeit besteht, einen Textfundus zu konsultieren. Die Erzählungen handeln von 

Personen im 20. und 21. Jahrhundert, von modernen Menschen mit einer von man-

chen Mitmenschen als unangreifbar und unveränderbar verteidigten Tradition im 

Schlepptau. Wir kommen nicht umhin, in den Erzählungen erwähnte traditionelle Vor-

gaben zu ihren systemischen Wurzeln zurückzuverfolgen, um nachvollziehen zu kön-

nen, warum und wie trotzdem erfolgreich rebelliert werden kann.  

2. Die Maßgeblichkeit der traditionellen Normen in der jeweils erzählten Zeit muss als 

zweite Beweisebene für den Realitätsgehalt der Erzählungen geklärt werden, um der 

Rebellion der Protagonist*innen in den Erzählungen, die mehr als zwei Jahrtausende 

nach den ersten Verschriftlichungen der traditionellen Vorgaben leben, eine adäquate 

Wertschätzung entgegenbringen zu können. Wenn so frühe traditionelle Normen im   

individuellen und gesamtgesellschaftlichen Gedächtnis als Vorgabe auch für die er-

zählte Gegenwart behauptet werden, wird durch soziologische Daten oder anthropo-

logische Studien unterstrichen werden müssen, dass sie noch für breite Bevölkerungs-

schichten in der erzählten Gegenwart gelten und wie stark ihre Ausstrahlung noch ist. 

Sind Themen wie die Ausleihe der Ehefrau an den Gast (Biśvālaḥ 2006) oder die Sorge 

einer Ehefrau, ihr Ehemann könne sie verlassen und im Ausland verbleiben, um dort 

eine zweite Frau zu nehmen (Śrī Yogamāyā 2011) zentraler Bestandteil einer erzählen-

den Darstellung, muss eine Recherche angestoßen werden, um die Problematik als 

noch relevant in der erzählten Zeit abzusichern, wenn zuvor frühe Belege für diese 

Bräuche gefunden worden sind.  

3. Die säkularen Gesetze Indiens und die darauf basierenden Rechtsprechungen setzen 

zahlreiche frühe traditionelle Normen außer Kraft oder bieten eine Alternative an. Be-

vor die Reaktionen der von einer traditionellen Norm und der Forderung nach ihrer 

Einhaltung durch das gesellschaftliche Umfeld unangenehm betroffenen Personen in 

den Erzählungen abschließend eingeschätzt werden können, sollen säkulare Gesetze 

und die Begründung der richterlichen Meinungen in Gerichtsurteilen einbezogen 



 30 

werden, wenn sie das Thema der Untersuchung berühren. Es kommt häufig vor, dass 

indische Richter*innen für ihre Entscheidung zwischen Normen der Tradition und dem 

realen Leben in der Zeit des geforderten Urteils abwägen müssen. Aus ihren Begrün-

dungen können Informationen zur Alltagsrealität extrahiert werden.  

 

3.2 Belege aus den Erzählungen für die Notwendigkeit der Vorgehensweise 

Drei Beispiele aus den untersuchten Erzählungen mögen die Vorgehensweise in der Untersu-

chung illustrieren: 

Rāva (1954b) beschreibt in ihrer Erzählung aus der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 

eine im Kindesalter verwitwete junge Frau und ihren „jungen Mann“, die keinen Priester fin-

den, der sie verheiratet. Über das Heiratsverbot für Witwen würden sich noch einige Priester 

hinwegsetzen, wären die Verliebten nicht verschiedener jāti-s (endogame Geburtsgruppen). 

Die Priester begründen ihre Weigerung mit dem traditionellen Gesetz, das durch eine exo-

game Heirat verletzt würde (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 30). Wird die Auffassung der Ehe 

in der hinduistischen Tradition mit der Logik einer frühen Textquelle verglichen, ist die Argu-

mentation der Priester berechtigt, und Pārvatīs Wunsch, als Witwe eine jāti-exogame eheliche 

Verbindung mit dem Geliebten einzugehen und gleichzeitig in ihrer Gemeinschaft zu bleiben, 

eine Illusion. Wenn zudem die volle Gültigkeit des traditionellen Ehekonzeptes für weite Be-

völkerungskreise in Indien in der erzählten Zeit belegt werden kann und als dritte Prüfung die 

Angelegenheit mit den Paragrafen der säkularen Gesetzgebung verglichen wurde, ist die Vo-

raussetzung für die Einschätzung der Rebellion geschaffen: Die Folgen des Widerstandes ge-

gen Normen der Tradition für Pārvatī und den „jungen Mann“, die Anpassung ihrer Strategien 

an die Stärke des traditionellen Konzeptes, die Druckmittel der Gegner*innen, die Modifizie-

rungen der Rebellion, das Gelingen oder Scheitern des Widerstandes und der dringende 

Wunsch der Protagonistin nach Erhalt ihrer Selbstachtung können realitätsnah ermessen wer-

den. 

Die Schrecken einer frühen Verwitwung im Hinduismus und des aus der Logik des tra-

ditionellen Gesetzes resultierenden einsamen langen Lebensrestes werfen noch Schatten auf 

die Protagonistin von Śrī Yogamāyās Erzählung (2011) aus dem zweiten Jahrtausend. Sumitrā 

belastet das Gemunkel der Leute, ins Ausland reisende indische Männer blieben dort und näh-

men sich eine neue Ehefrau (Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttandin 2020: 167). Die Auswirkung auf 

ihren gesellschaftlichen Status wäre gleichbedeutend mit einer Verwitwung. Das Auffinden 



 31 

eines ähnlichen Inhalts in einer frühen Normensammlung stößt eine Recherche an, ob es Hin-

weise dafür geben könnte, dass es im Jahr der Verfassung der Erzählung noch den gleichen 

oder einen ähnlichen weitverbreiteten Missstand gab und wie die indische Gesellschaft und 

die Organe der Rechtspflege damit umgingen. Die akute Belastung der Protagonistin anlässlich 

eines Studienjahres ihres Ehemannes im Ausland wäre dann keine individuelle Überreaktion, 

wie die Leserschaft gemeinsam mit Sumitrās Ehemann zunächst annehmen könnte, und muss 

vielschichtiger bewertet werden.  

Biśvālaḥs Erzählung „Vom Menschen zum Dämon“ (2006), in der eine Ehefrau an einen 

Gast „ausgeliehen“ wurde, könnte vorschnell als eine erfundene Sensationsgeschichte ver-

worfen werden. Nach dem Auffinden des Brauchs in der frühen Normenliteratur, der Konsul-

tation wissenschaftlicher Untersuchungen zu Missverständnissen im indischen Gastgewerbe 

bezüglich des weiblichen Service-Personals in der Gegenwart und eines aus der Kolonialzeit 

stammenden und in der erzählten Zeit noch gültigen säkulargesetzlichen Paragrafen musste 

eingestanden werden, dass der Autor ein Kernproblem korrekt schriftstellerisch verarbeitet 

hatte. Ohne die These „der Autor hat immer recht“ und die Prüfung über drei Beweisebenen 

ist die Erzählung kaum in ihrer realitätsnahen Bedeutung erfassbar. Der Autor befürchtete da-

her Kritik, wenn seine Erzählung einer ausländischen Leserschaft vorgelegt würde, und be-

stand darauf, zumindest eine weitere seiner Erzählungen, in der seine Landsmänner weniger 

aggressiv auftreten, zusätzlich zu übersetzen.  

 

3.3 Definition einiger dehnbarer Begriffe für ihre Verwendung im Untersuchungstext 

Die Untersuchung der Erzählungen verlangt nach der Definition einiger mit reicher Bedeutung 

angefüllter Begriffe für ihre Verwendung im Text dieser Studie: 

– „Tradition“ soll bedeuten:  

Normen mit einem inhärent hohen Anpassungs- und Veränderungspotenzial, die in einem frü-

hen Text als gültig für diese Zeit verschriftlicht wurden und noch in die erzählte Gegenwart 

ausstrahlen.  

– „Brauch“ soll bedeuten:  

Eine gesellschaftlich akzeptierte, traditionsgestützte Verhaltensweise in der erzählten Gegen-

wart.  

– „Kultur“ soll bedeuten: 



 32 

„The aquired knowledge people use to interpret tradition and generate behaviour“ (Spradley 

und McCurdy 1971: 2–5).  

– „Religion“ soll bedeuten:  

Der Glaube an eine oder mehrere Gottheiten und die dazugehörigen Rituale. 

– „Traditionelles Gesetz“ soll bedeuten: 

dharma, definiert nach Olivelle (2005: 1): „By ‚Law‘ I mean more and less than the general 

connotation of the term in modern societies. […] comprising codes of conduct and guidelines 

for judges, […] based on custom and convention.“ 

– „Säkulares Gesetz“ soll bedeuten: 

Die Gesetzgebung der britischen Kolonialmacht bis zur Unabhängigkeit Indiens 1947 und die 

Gesetzgebung der Republik Indien nach der Unabhängigkeit. 

– „Inder“ und „Inderinnen“ sollen umfassen:  

Alle indischen Staatsbürger*innen, unabhängig von ihrer Religion. Einige religiöse Bräuche 

und traditionelle Normen haben sich in einigen Facetten religionsübergreifend einander an-

geglichen. Manche Beobachtungen können daher generalisiert werden. 

– „Hindu“ soll bedeuten:  

Alle Personen, die in § 1 a und b des HMA (Hindu Marriage Act), dem säkularen indischen Ehe- 

und Familiengesetz ausgewiesen sind34 unter Ausschluss aller anderen Mitglieder von in In-

dien verbreiteten Religionen, die ihren eigenen Ehe- und Familiengesetzen mit Genehmigung 

des Staates folgen, sofern der Staat sich nicht aufgrund der Verfassung ein Eingriffsrecht er-

laubt.  

– „Muslim“ und „Muslima“ sollen umfassen: 

Alle Personen, die sich dem qur‘ān verpflichtet fühlen ohne Berücksichtigung der Aufsplittung 

in zahlreiche Untergruppen innerhalb des Islam mit sich unterscheidenden Bräuchen und In-

terpretationen der religiösen Schriften. 

 

4. Textmaterial für die Untersuchung.  

Die Untersuchung erfordert einen Grundstock moderner Sanskrit-Kurzepik, einen frühen Text 

mit Vorgaben der damals üblichen und teilweise bis in die Gegenwart befolgten traditionellen 

Ehe- und Familienrechtsnormen für Hindus, einige Suren des qur‘ān mit der zur Erzählung 

 
34 Im HMA (Hindu Marriage Act of 1955) sind in Section 2, § 1 a und b die Personengruppen, die dem Gesetz 

unterliegen, mit Hindus, Buddhisten und Jains bezeichnet. 



 33 

passend aufgefassten Übersetzung aus der erzählten Zeit, Spezialliteratur zu einer der Haupt-

strömungen im Islam, wissenschaftliche Literatur zur noch bestehenden Ausstrahlung traditi-

oneller Normen in den erzählten Zeiten und säkulare Gesetze, Rechtsnormen und richterlicher 

Urteile.  

 

4.1 Die zehn übersetzten Erzählungen 

Zehn transliterierte und übersetzte Sanskriterzählungen (Guttandin 2018, 2020, 2021), ver-

fasst zwischen 1954 und 2015, bilden die Basisdaten für diese Studie.  

 

4.1.1 Die Originalausgaben 

Die Bücher mit Sammlungen von Erzählungen der in dieser Untersuchung berücksichtigten 

Schriftstellenden wurden in die Bibliothek der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität 

Bonn eingestellt.35 Die Erzählungen von Rāva (1954d) befanden sich bereits dort, Pāṭaṇīs Er-

zählungen konnten ausgeliehen werden. Die Bücher sind in gutem Zustand. Der Druck der Bü-

cher von Rāva und Pāṭaṇī ist an wenigen Stellen nicht eindeutig lesbar. Wenn eine der unter-

suchten Erzählungen vorab in einer Zeitschrift veröffentlicht worden war, wird dieses Veröf-

fentlichungsdatum zitiert. Die späteren Erzählungssammlungen von Mādhavaḥ (2018) und 

Jāni (2018), in denen ihre hier untersuchten Erzählungen erneut veröffentlicht wurden, sind 

dem Literaturverzeichnis beigegeben.  

Die Verfasser*innen bezeichnen ihre Geschichten mit „laghukathā“, die Herausgeber 

fügen häufig „shortstory“ hinzu. Um die untersuchten „kurzen“ oder „leichtgängigen“ (laghu) 

Erzählungen (kathā) genauer in die Kurzepik Indiens und der Weltliteratur einordnen zu kön-

nen, bedarf es einer wissenschaftlichen Prüfung in einem gesonderten Artikel. Daher werden 

in dieser Untersuchung die Texte durchgängig mit dem weniger streng auszulegenden Genre 

„Erzählung“ (vgl. Genette 2010) bezeichnet, das von Novelle über Erzählung und Kurzge-

schichte alle Subgenres und Ausprägungen der Kurzepik der Weltliteratur umfassen kann, und 

damit auch diese indischen Erzählungen einschießt.36  

Zitate aus den Erzählungen in der transliterierten Originalsprache mit Übersetzung 

(Guttandin 2018, 2020, 2021) mögen einen Eindruck vermitteln, wie die Verfasser*innen die 

 
35 Für die sorgsame Einstellung in den Bibliotheksbestand bin ich dem Bibliothekar des Instituts für Orient- und 

Asienwissenschaften an der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität, Peter Wyzlic, zu Dank verpflichtet. 
36 Sharmas (2003) Untersuchung von Hindi-Geschichten ergab, dass die Gleichsetzung der laghukathā mit der 

„shortstory“ fehlleitet (vgl. Guttandin 2018: 251). Zur Übersetzung der Bezeichnung laghukathā vgl. Hanneder 

(2009: 227–228); Guttandin (2018: 251–254 und 2020: 11).  



 34 

Untersuchungsinhalte als kreative Schriftsteller*innen ausdrücken und durch Dialoge und 

Schilderungen des gelebten Alltags Informationen liefern, die andere Textquellen nicht herge-

ben können. Wo der Sanskrittext der veröffentlichten Übersetzung nicht beigegeben ist (Rāva 

1954c in: Guttandin 2018: 123–150), wurde die zitierte Stelle der Publikation der Autorin ent-

nommen (Rāva 1954d) und die devanāgarī-Schrift des Originals transliteriert. Erklärende Fuß-

noten in den bereits veröffentlichten Übersetzungen wurden für Zitate in dieser Untersuchung 

teilweise elidiert, teilweise in den Haupttext übernommen.  

 

4.1.2 Der Übertragungsprozess der Sanskrit-Originale in die Zielsprache 

Die Mischung zwischen Wörtlichkeit im Interesse des Originals und Paraphrasierung im Inte-

resse der Zielsprache richtet sich nach dem Geschmack der Übersetzer*innen (vgl. Renner 

2021). Diese Übersetzung sollte eine wissenschaftliche Untersuchung ermöglichen. Sie sollte 

auch die so deutlich in den Erzählungen aufscheinenden indischen Kulturen und ihre jeweilige 

Verwobenheit mit anderen Kulturen und modernen Lebensweisen belassen. Andererseits 

musste der Text des Originals in der Zielsprache verständlich sein. Es mussten grammatische 

Differenzen zwischen den Sprachen angeglichen, die Tendenz des Sanskrit zu komplexen Kom-

posita in eine begreifbare Wort- oder Satzfolge gebracht und Begriffe wie aurasa (Sohn der 

legitimen Ehefrau aus der gleichen Geburtsgruppe) so formuliert werden, dass sie verständlich 

sind, ohne dass ihr voller Gehalt verloren ginge. Es entstand eine Mischform von Überset-

zungsmethoden aus wortgetreuer Übersetzung mit Anmerkungen in den Fußnoten ( „zwei-

malgeboren“ für dvija)37, Lehnübersetzung (z. B. svastika)38, Transposition ( die meisten Kom-

posita, deren Wortfolgen oder Wortartenfolgen zu verändern waren) und Modulation ( „Gro-

ßer Gott!“ für paramātman!)39, um Ausdrücke aus der Ausgangssprache mit einem Kompro-

miss in die Zielsprache zu übertragen, wenn die wörtliche Übersetzung nicht verständlich sein 

würde (vgl. Vinay und Darbelnet 1995). Wann immer es jedoch möglich schien, wurden 

 
37 Einige Begriffe wie „dvija“ existieren in der Kultur der Zielsprache nicht. Ihre wörtliche Übersetzung ergibt in 

einer anderen Kultur keinen Sinn und wurde deshalb in einer Fußnote in der Übersetzung erläutert. Würde dvija 

in der Übersetzung modulierend übertragen, wäre ein längerer Einschub notwendig, der den Text der Sprecherin 

in der Erzählung auseinanderbrechen lassen und für ihren Diskussionspartner eine unnötige Erklärung ergeben 

würde, da dieser den Term in seiner komplexen Bedeutung vollständig versteht.  
38 In einer Fußnote wurde der Begriff mit „Symbol für die Sonne“ klargestellt, um den Gedanken an seine Ver-

wendung als rechtsradikales Symbol, als das es seit der Gründung der NSDAP 1920 noch heute wahrgenommen 

wird (vgl. Jäger 2006), im Zusammenhang der Erzählung auszuschließen. 
39 Wollte man hier wörtlicher übersetzen, wäre allenfalls „Höchstes Selbst!“ noch möglich, ein Ausruf, der in einer 

Fußnote erläutert werden müsste.  



 35 

kulturelle Ausdrücke so nahe wie möglich an der Ausgangssprache gehalten.40 An einigen Stel-

len wurde auf Kosten der Flüssigkeit der Übersetzung die Grammatik des Originals beibehal-

ten, um die Stelle zu markieren und von anderen Bedeutungen abzugrenzen. So wurde „hin-

dutva“41 als Substantiv erhalten und mit der Übersetzung „Hindutum“ in den säkulargesetzli-

chen Bedeutungszusammenhang der Erzählung gestellt (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 

30+31). Die Anredepronomina des Sanskrit bhavān/ bhavatī und tvam wurden durchgehend 

mit „Sie“ und „Du“ übersetzt (vgl. Guttandin 2020: 16–17), was die interessanten Anredevari-

anten in den modernen Sanskrit-Erzählungen auch in der Übersetzung zur Geltung brachte. 

Bei der Übertragung der Erzählungen wurde vor allem Mühe aufgewendet, eine Kultur nicht 

als etwas geschlossenes „Anderes“ misszuverstehen, sondern sich von den Handlungen der 

Personen in ihrer binnen- und transkulturellen Verwobenheit überraschen zu lassen (vgl. 

Welsch 1998; Hühn et al. 2010). Es sind so zahlreiche Informationen auf so vielen Ebenen zur 

Verwobenheit von Kulturen in jeder Erzählung enthalten, dass sich womöglich auch die indi-

sche Leserschaft, an die sich die Schriftstellenden richten, von den daraus entstehenden ver-

blüffenden Wendungen einiger Plots erstaunen lässt.  

 

4.2 Säkulare Rechtstexte, anthropologische Studien und soziologische Datenerhebungen 

Alle Gesetze der Republik Indien und viele aus der Kolonialzeit sind von den Highcourts der 

Bundesstaaten, einer anderen indischen Behörde oder auf seriösen juristischen Webseiten für 

die Öffentlichkeit im Internet eingestellt. Juristische Suchmaschinen stellen Einzelnormen und 

Urteile zur Verfügung. Für diese Untersuchung sind mit wenigen Ausnahmen Paragrafen im 

Zusammenhang mit dem Ehe- und Familienrecht aus der Menge der Gesetze der Republik 

Indien von Interesse. Das unabhängige Indien erließ ein Ehegesetz für Hindus, den (HMA) 

Hindu Marriage Act, 1955, der am 20. Dezember 1956 nach der Zustimmung des Präsidenten 

rechtskräftig wurde. Das Gesetz wurde kontinuierlich an gesellschaftliche Entwicklungen an-

gepasst und wird auf Anordnung der „High Courts“ und des „Supreme Court“ weiter entspre-

chend den Erfordernissen der neueren Gegenwart überprüft. Der HMA wurde durch den 

 
40 Interessante Anregungen gibt Gülmüş (2018), die sich den besonderen Herausforderungen des literarischen 

Übersetzens widmet und Übersetzungsverfahren zur Lösung häufig auftretender Probleme bei Übertragungen 

von Literatur in eine andere Kultur vorstellt, die den Lesefluss nicht behindern. 
41 „Hindutva“ wird häufig als Hinweis auf den kulturell-politischen Hindunationalismus wahrgenommen, der sich 

im frühen 20. Jahrhundert zu formen begann. Schied (2004: 43–68) gibt eine ausführliche Darstellung und Be-

gründung der Entwicklung des Hindunationalismus seit der Kolonialzeit bis in das 21. Jahrhundert. Davon war die 

Stelle in Rāvas Erzählung abzugrenzen. 



 36 

Hindu Adoptions and Maintenance Act, 1956, den Hindu Succession Act, 1956 (HSA) und den 

Hindu Succession Act, „Amendments“ 2005 ergänzt. Die Gesetze regeln die Rechte der hin-

duistischen Staatsbürger*innen Indiens bezüglich Gültigkeit und Registrierung einer Heirat, 

Bigamieverbot, Scheidung, Folgeregelungen nach einer Scheidung wie Wiederheirat, Unter-

halt, Sorgerecht für die Kinder, Vermögensaufteilung und das Erbe. Der Gesetzestext weist 

darauf hin, dass jegliche „custom or usage“ und früher erlassene Gesetze, widersprächen sie 

dem HMA, als ungütig anzusehen seien: 

Overriding effect of Act.—Save as otherwise expressly provided in this Act,—  
(a) any text rule or interpretation of Hindu law or any custom or usage as part of that 
law in force immediately before the commencement of this Act shall cease to have effect 
with respect to any matter for which provision is made in this Act;  
(b) any other law in force immediately before the commencement of this Act shall cease 
to have effect in so far as it is inconsistent with any of the provisions contained in this 
Act. (HMA § 4) 

Ausdrücklich wird über diese Bedingung hinaus für Sitte und Brauch, die sich in individuellen 

Zusammenhängen entwickelt haben und keinem säkularen Gesetz widersprechen, Geltung 

gestattet (HMA § 7; § 29.2): 

Definitions.—In this Act, unless the context otherwise requires,—  
the expressions „custom“ and „usage“ signify any rule which, having been continuously 
and uniformly observed for a long time, has obtained the force of law among Hindus in 
any local area, tribe, community, group or family: Provided that the rule is certain and 
not unreasonable or opposed to public policy;  and provided further that in the case of 
a rule applicable only to a family it has not been discontinued by the family […].“ (HMA, 
§ 3 a)  

Die Bräuche in Indien sind ständig im Wandel gewesen und werden weiterhin modifiziert. Ei-

nige werden strikt weiterverfolgt, an anderen wird vage festgehalten, einige lösen sich auf, 

andere werden ersetzt. Einige jāti-s integrierten sogar der Tradition widersprechende säkulare 

Gesetze bezüglich Heirat, Scheidung, Erbfolge oder Adoption in ihre traditionelle Rechtspre-

chung und schufen so neue Traditionen (Derrett 1999: 315–321; Schied 2004: 46–47). Zur Dis-

kussion um den HMA als Fortführung des traditionellen Gesetzes und der harschen Kritik frü-

her Mitgestalter an seinem endgültigen Zustand und der folgenden Auswirkung auf „custom“ 

und „usage“ im Sinn einer Erstarrung ihres inhärenten Veränderungspotenzials haben Kishwar 

(1994: 2145–2161) und Menski (2009: 273–321) geschrieben. Vor dem Erlass des HMA galten 

die säkularen Ehe- und Familiengesetze der Kolonialzeit. Für die drei Erzählungen der Autorin 

Rāva (Guttandin 2018; 2020; 2021), in denen aus der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts vor 

Erlass des HMA berichtet wird, muss in der Untersuchung darauf zurückgegriffen werden. Für 



 37 

das muslimische Ehepaar aus der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts in Rāvas Erzählung 

(1954a) gilt der Muslim Personal Law (Shariat) Application Act, 1937, der Muslimen die Orien-

tierung an ihrer eigenen Rechtsauslegung bezüglich Ehe und Familie garantiert. Nach der Un-

abhängigkeit Indiens 1947 erlassene staatliche Gesetze und richterliche Urteile, die in das 

muslimische Eherecht eingreifen, betreffen die Erzählung zeitlich und inhaltlich nicht.  

Der IPC (Indian Penal Code), der CCrP (Code of Criminal Procedure) und der IEA (Indian 

Evidence Act) bilden das Strafgesetz ab. Einige Paragrafen aus IPC und CCrP werden für die 

Untersuchung der Erzählungen beigezogen.42 Ein bis 2018 noch gültiger Paragraf des Straf-

rechts aus der Kolonialzeit ist für die Erzählung von Biśvālah (2006) von Bedeutung. Weitere 

Paragrafen sowie relevante Gerichtsurteile in Zusammenhang mit den Inhalten der Erzählun-

gen werden beweiskräftigend zitiert.  

Mit anthropologischen Studien und Forschungsartikeln wird die Einhaltung der in den 

Erzählungen erwähnten traditionellen Normen für indische Bevölkerungsgruppen in den er-

zählten Zeiten der untersuchten Narrative belegt. Dafür wurde Sekundärliteratur aus den ent-

sprechenden Zeiträumen gewählt, die auch die Ausnahmen und den Bedeutungsschwund 

mancher Vorgaben belegen. Der in der jeweiligen Erzählung geschilderte Einzelfall wird da-

durch in die reale Gesellschaft sichtbar eingebunden. Quantitative Umfragen, statistische Er-

hebungen und Zensus, die international bekannte Organisationen oder der indische Staat 

durchführen ließen, werden als Belege für gesellschaftliche Gegebenheiten herangezogen, für 

die Prozentzahlen aussagekräftig genug sind. Für einige Hinweise in den Erzählungen auf As-

pekte der Traditionen, die bisher zu gering oder nicht wissenschaftlich erforscht wurden, 

mussten Zeitungsartikel und Webseiten als Belege berücksichtigt werden.  

 

4.3 Traditionelles Textmaterial 

Zur Einschätzung von Gegenstand und Dimension einer Rebellion ist der Wortlaut der Einzel-

norm hilfreich, gegen die opponiert oder die verteidigt wird. Weder in der hinduistischen noch 

in der muslimischen Tradition muss lange nach einer frühen Kodifizierung und nachfolgender 

Verschriftlichung von Einzelnormen gesucht werden. Aus dem Textfundus muss lediglich aus-

gewählt werden. 

 

 
42 Im Juli 2024 wurden IPC, CCrP und IEA durch drei neue Strafgesetzbücher ersetzt. Für die Erzählungen gelten 

noch die älteren Gesetzeswerke. 



 38 

4.3.1 Frühe Textquellen für Kernnormen der Muslime 

In einer von Rāvas Erzählungen, die in der Mitte der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts spielt, 

wird am Rande des Hauptthemas über die enge Freundschaft zwischen einer Hindu und einer 

Muslimin Bezug auf einige Rechte und Pflichten eines muslimischen Paares genommen (Rāva 

1954a in: Guttandin 2017: 249–293). Die Muslimin verdächtigt ihre Freundin, eine Affäre mit 

ihrem Ehemann eingegangen zu sein. Zur Auflösung des Missverständnisses bezieht sich Rāva 

auf eine Norm, die im qurʾān erwähnt wird, die maßgebliche frühe schriftliche Quelle des Is-

lam. Ob sie eigene Worte verwendet oder aus einer der Sanskritübersetzungen des qurʾān 

zitiert, die ihr vorgelegen haben könnten, kann nicht durch Vergleich verifiziert werden, da sie 

verloren sind.43 Die englische Übersetzung des qur‘ān von Pickthall (1930) wurde für Zitate 

aus dieser Quelle gewählt, da sie aus der Zeit von Rāvas Erzählung stammt und nach Hurst 

(2010: 155–156) von der Al-Azhar-Universität in Kairo autorisiert wurde, eine wichtige Bestä-

tigung, dass die Übersetzung seitens islamischer Autoritäten anerkannt war. Der Engländer 

Pickthall bereiste mehrere arabische Länder. Anschließend lebte er viele Jahre in Indien, wid-

mete sich intensiv den Landessitten und konvertierte zum Islam. Er sprach fließend Arabisch. 

Fremantle (1938) verfasste posthum seine Biografie. Pickthalls Übersetzung, seine Artikel zu 

muslimischen Themen und seine politische Arbeit werden bis heute positiv bewertet (vgl. 

Nash 2016). In dieser Untersuchung wird aus der digitalisierten Kopie (Pickthall 2018) eines 

Nachdrucks (Pickthall 1953) zitiert. Neben der jahrhundertelangen Exegese des qurʾān in Kom-

mentaren islamischer Gelehrter bis in die Gegenwart gilt der ḥadīt, eine Sammlung von über-

lieferten Aussprüchen und Handlungen Muhammads und weiterer Personen, die Muhammad 

gebilligt habe. Zwar hat sich die muslimische Rechtsprechung als Teil des islamischen Rechts-

systems (šarīʿa) am qurʾān, der Überlieferung und deren normativer Auslegung durch frühe 

Rechtsgelehrte zu orientieren, doch werden die überlieferten Texte in verschiedenen Rechts-

schulen und durch die individuellen Imame nicht immer deckungsgleich interpretiert. Verän-

derungen und Anpassungen im Verlauf der Zeit sind nicht unbekannt (vgl. Heiss 2005).44 Die 

 
43 Auf der Website „Deoband Online“ eines Graduiertenteams des religiösen akademischen Zentrums Darul 

Uloom Deoband bezieht sich Qasmi, Muhammadullah Khalili (12.05.2023) auf das Research Center for Islamic 

History, Art and Culture in Istambul (IRCICA) als Quelle für Sanskrit-Übersetzungen des qur’ān, die Rāva vorgele-

gen haben könnten: Sharif, Qu‘ran (1897) und Yusuf, Muhammad (1932). Aus anderer Quelle zitiert die Website 

Hinweise auf Übersetzungen des qur’ān in das Sanskrit von H. Ganday Rao ohne weitere Informationen und auf 

eine Übersetzung von Rahul Sankrityayan (1893–1963), einem gelehrten Reisenden. Einige wenige Hinweise sind 

auch bei Glei (2012: 259–262) zu finden. 
44 Hinweise zum Verständnis der šarīʿa und den religiösen Untergruppen der Shī’a verdanke ich Stephan Coner-

mann und Johannes Rosenbaum. 



 39 

Weitergabe von Normen an die Nachkommen erfolgt größtenteils mündlich und durch Nach-

ahmung der Erwachsenen im Alltag, aber auch über das Lesen des qur’ān.  

Innerhalb des Islam gibt es zahlreiche religiöse Gruppen. Hinweise der Autorin auf Klei-

dung, Bräuche, Wohnort und Bildung weisen das Ehepaar als Zugehörige einer Gemeinschaft 

innerhalb der Shī’a aus, eine der beiden Hauptströmungen des Islam. Sie haben eine eigene 

Sammlung überlieferter Aussprüche Muhammads. Die Vorgaben des qur’ān gelten auch für 

die Shī’a (vgl. Tyabji 2023), doch differieren ihre besonderen Bräuche in vielen Bereichen stark 

von anderen Strömungen innerhalb des Islam. Aus der spärlich vorhandenen Literatur zur 

Shī’a konnten die relevanten Informationen für die Erzählung zusammengetragen werden.  

 

4.3.2 Frühe Textquellen für Kernnormen der Hindus 

Ein früher Textfundus, aus dem Informationen zu in den Erzählungen erwähnten hinduisti-

schen traditionellen Vorgaben extrahiert werden können, ist umfangreich erhalten.45 Gesucht 

wurde eine Textquelle, die zeitlich möglichst weit zurück datierbar ist, sich unter Berücksich-

tigung der stark diversifizierten Sitten und Bräuche in Familie, Geburtsgruppe und Region auf 

grundlegende Vorgaben beschränkt, aus der das traditionelle Ehe- und Familienkonzept und 

seine Einzelnormen deduzierbar sind, die inhaltlich möglichst auch alle weiteren in den unter-

suchten Narrationen erwähnten Normen abdeckt, durch koloniale Meinungen unbelastet ge-

blieben war und dharma („traditionelle Pflichten“)46 und vyavahāra („Umsetzung weltlicher 

Gesetze, Gerichtsbarkeit, Strafbewehrung“) in einem Text zusammenführt (vgl. McClish 2019). 

Einigen frühen Texten fehlten Teile dieser Kriterien, und auch das mānavadharmaśāstra (die 

Schrift zu dharma von Manu) hielt ihnen nicht stand. Seinen späteren Ruhm schufen erst seine 

Kommentatoren, Yājñavalkya und Vighneśvara, dessen Glossierung der yājñavalkyasmṛti als 

mitākṣarā bekannt geworden ist. Diese Schrift wurde von der damaligen britischen Kolonial-

macht über alle kula- und jāti-Bräuche (Bräuche der zahlreichen „Familien- und Geburtsgrup-

pen“) hinweg als Gesetz aller Hindus aufgefasst, sei sie es nun tatsächlich oder nicht annä-

hernd gewesen, und der kolonialen säkularen Gesetzgebung zugrunde gelegt (vgl. schon 

 
45 Eine Zusammenstellung der Texte kann u.a. bei Kane (1968, Bd. I) oder Derrett (1973) eingesehen werden. 

Eine diskutierte Übersicht gibt Alois Payer (3.9.2004) auf einer seiner Webseiten mit dem Titel Dharmashastra: 
Einführung und Überblick, 3. Übersicht über die wichtigsten Quellen, wo auch unter „12. Anhang“ die von P. V. 

Kane erstellte „Chronologie der Dharmashâstra-Werke“ aufgelistet ist. Einen transliterierten Textfundus bietet 

die „Resource Library for Dharmaśāstra Studies“ an der Universität von Texas in Austin online: 

<https://sites.utexas.edu/sanskrit/resources/dharmasastra/>, letzter Abruf am 21.08.2024.  
46 Dharma inkludiert ācāra (die von einer Gemeinschaft als passend anerkannte moralische Verhaltensweise und 

Lebensführung) und prāyaścitta (die Möglichkeit, eine Übertretung des ācāra zu sühnen). 



 40 

Mayne 1878; Kishwar 1994: 2146). Da es möglich ist, dass sich Manu an den dharmasūtra-s 

orientierte (Olivelle 2005: 41–49), sind diese vermutlich die ältesten47 erhaltenen Texte, die 

vyavahāra und dharma verknüpfen, damals noch zur Verfügung gestandene ältere Quellen 

einbeziehen (Lubin 2016a: 669), größtenteils nachweisbaren Vedaschulen zugeordnet werden 

können (Olivelle 1999, Introduction: xxiv), vermutlich aus unterschiedlichen Regionen Indiens 

stammen (Olivelle 1999, Introduction: xxvii) und vorwiegend im sūtra-Stil48 konzipiert wurden, 

dessen Knappheit dem Stil säkularer Gesetzeswerke nahesteht. Sie sind nicht durch die ehe-

malige Kolonialmacht in eine prominente Stellung erhoben worden. Ihre historische Quelle ist 

ācāra („Brauch“, „Konvention“ nach Olivelle 2005: 1). In den vier dharmasūtra-s49 verschrift-

lichte Normen decken ab, was allgemein beachtet wurde. Die Autoren halten sich aus spezifi-

schen Bräuchen der Familien heraus und betrachten „custom and usage as valid form of 

dharma“ (Lubin 2016a: 669). Āpastamba, neben Gautama, Vasiṣṭha und Baudhāyana einer ih-

rer Autoren, verweist in seinem einleitenden sūtra darauf, wie stark sein Text auf den damals 

gültigen Bräuchen beruht:  

athataḥ sāmayācārikān dharmān vyākhyāsyāmaḥ.  

And now we shall explain the accepted customary Laws.  
(Dha. Ā. 1.1.1 in: Olivelle 2005: 33) 

Da Bräuche von Gegend zu Gegend und Familie zu Familie differieren, wurden lediglich ver-

breitete Grundregeln für ein Zusammenleben niedergeschrieben und aufgeführt, was „com-

mon“ war (Pandey 1949: 20). Die Autoren beschreiben, was zu ihrer Zeit die ständige Bewe-

gung der Rituale und Bräuche der Hindutradition hergab (c. Lubin 2016b: 143–166): den aktu-

ellen Stand von Normen in der Verfassungszeit der dharmasūtra-s. Die Verfasser*innen der 

untersuchten Sanskriterzählungen konzentrieren sich ebenfalls auf grundlegende gesell-

schaftliche Normen und lassen weitestgehend Gruppenspezifisches beiseite, möglicherweise, 

weil sie ein panindisches Publikum ansprechen. Alle Themen, die in den Erzählungen erwähnt 

werden, wie die Pflichten und moralischen Verhaltensregeln, die unter dem Begriff dharma 

zusammengefasst werden, die daraus sich ergebende Vorstellung von Sünde bei Übertretung 

 
47 Die dharmasūtra-s wurden etwa zu Beginn des 3. Jahrhunderts v.u.Z., das dharmasūtra des Vasiṣṭha vermutlich 

etwas später (Olivelle 1999, Introduction: xxxiv) verschriftlicht, ihre mündliche Kodifizierung erfolgte weit früher. 
48 Aphoristischer Stil durch komprimierende grammatische Elemente wie komplexe Komposita, Einsparung der 

Verba und syntaktische Verbindungen zu dem jeweils vorangehenden sūtra: „Maximum coverage with the least 

amount of words“ (Olivelle 1999, Introduction: xxxvii). 
49 Weitere dharmasūtra-s liegen als größtenteils noch unübersetzte Manuskripte vor. 



 41 

einer Norm mit der Notwendigkeit von prāyaścitta („Sühne“), das Gesetz des „Karma“50, Straf-

bewehrung der Gesetze im Fall ihrer Übertretung, Vorgaben zur Heirat, die Auffassung der 

Ehe als saṃskāra, das Verbot der Witwenheirat, die Pflichten von Mann und Frau in der Ehe, 

ihre Einbindung in Familie und Gesellschaft und die Autoritätshierarchie werden von den dhar-

masūtra-s abgedeckt. Mindestens eine dieser Vorgaben beeinträchtigt eine Person oder meh-

rere Figuren in jeder der Erzählungen.  

Ein weiterer wichtiger Grund für die Wahl der dharmasūtra-s als Normenquelle für die 

Erzählungen ist ihre Kodifizierung in vorepischer Zeit51, denn das Selbstbild einiger Protago-

nistinnen in diesen Erzählungen scheint an eine Hausherrin angelehnt zu sein, die einen bes-

seren Stand gegenüber dem Hausherrn und dessen Verwandten innehatte als die sich in epi-

scher Zeit entwickelnde „selbstlose Dienerin des Ehemannes und seiner Familie“ (Heller 2010: 

32–33), die pativratā (vgl. Shah 2012). Ausnahmen von im Lauf der Zeit erstarrten Regeln, die 

die Rebellierenden für sich beanspruchen, könnten auch aus einer Vorstellung von weniger 

strikten Vorgaben aus vorepischen Zeiten stammen.  

Die Autoren der dharmasūtra-s erwähnen viele Abweichungen von der Norm, von der 

gandharva-Hochzeit52 über Untreue bis zur jāti-Exogamie, die trotz ihrer teilweisen Strafbe-

wehrung alle auch Teil der Realität waren und blieben. Die Strafbewehrung bei Unterlassung 

oder Übertretung der gesetzlichen Vorgaben weist darauf hin, dass die Einhaltung schwierig 

ist. Die Implikation von steter Veränderung und von Ausnahmen vieler zentraler Vorgaben in 

den dharmasūtra-s geben den Hintergrund ab für die Erzählungen, in denen Widerständ-

ler*innen nur selten auf Anweisungsbefugte treffen, die eine stete Veränderung der Norm 

oder eine Ausnahme von ihr gelten lassen. Nahezu alle ehe- und familienrechtlichen Inhalte 

der dharmasūtra-s und späterer dharmaśāstra-s53 sind durch die moderne säkulare Gesetzge-

bung und die Verfassung der indischen Republik überholt: Die Diskriminierung wegen einer 

jāti-Zugehörigkeit sowie Mitgiftzahlungen und -nachforderungen sind verboten, die letztend-

liche Anweisungsbefugnis der Eltern bezüglich der Partner*innenwahl durch das Gebot zum 

Einverständnis nur der Verlobten zur Heirat im HMA außer Kraft gesetzt, die Erbfolge ist 

 
50 Ein Konzept aus absichtsvoller Handlung einer Person oder einer Gruppe und der Konsequenz daraus für die 

Handelnden in der Zukunft.  
51 Ihre nachvedische Kodifizierung zeigt sich auch in der Erwähnung des Begriffs jāti („Geburtsgruppe“), der im 

veda noch nicht vorkommt ( Dha. Gau. 11.29–31: „viśiṣṭajāti“).  
52 Eine gāndharva-Hochzeit ist die Partner*innenwahl ohne Konsultation der Eltern auf der Basis von gegenseiti-

ger Anziehung. 
53 Als dharmaśāstra-s wird die Gesamtheit traditioneller Gesetzestexte bezeichnet, die dharma und vyavahāra 

umfassen und teils in sūtra-Form, teils in Versen verfasst sind. 



 42 

geschlechtsunabhängig geregelt, die Wiederheirat einer Witwe ist erlaubt. Auf den privaten 

Bereich einer Familie haben Exekutive und Judikative allerdings nur Zugriff, wenn eine Anzeige 

erfolgt, eine Petition eingereicht oder Klage erhoben wird, denn hier greift häufig die parallele 

Gesetzgebung der „Tradition“. An dieser Stelle setzen die Erzählungen an, wenn sie die Erstar-

rung der traditionellen Vorgaben im Familienzusammenhang hinterfragen. Für eine Vorstel-

lung des gelebten Alltags nach frühen Normen benötigen wir Erzählungen, die uns vorstellbar 

machen, was Leute tatsächlich tun (Olivelle 1999, Introduction: xlii), denn in frühen und neu-

zeitlichen Gesetzestexten ist lediglich die Norm aufgeführt. 

Olivelles Übersetzung von vier dharmasūtra-s von vier verschiedenen Autoren (1999) 

und seine Synopse (2005) mit parallelem Text in Sanskrit und Englisch sind geeignet, daraus 

Belege für in den Erzählungen erwähnte frühe Normen zu entnehmen. Eine Diskussion der 

Unterschiede der vier Texte, ihrer Zuordnung zu differierenden vedischen Schulen oder ihrer 

zeitlichen Ein- und Zuordnung (Olivelle 1999: xxi–xlii) ist für diese Arbeit nicht wesentlich. Viel-

mehr zählt, dass Einzelnormen in einer frühen Quelle aufgeführt werden, die einer erzähle-

risch dargestellten gesellschaftlichen Norm im 20. und 21. Jahrhundert gleichen. Falls einer 

der vier Autoren der dharmasūtra-s die Vorgabe näher an einer der untersuchten Erzählungen 

ausdrückt, wurde diesem gefolgt. Gelegentlich werden mehrere Autoren zitiert, wenn sie den 

gleichen Sachverhalt unter unterschiedlichen Aspekten ausführen oder die Bedeutung einer 

Vorgabe für die Erzählung durch gleichlautende oder ähnliche Formulierungen mehrerer Au-

toren betont werden soll. In den wenigen Fällen, wo spezifischere Informationen aus der 

Überlieferung für die Untersuchung einer Erzählung notwendig sind, wurden andere Schrift-

quellen beigezogen.  

Von Autoren, die vor über 2000 Jahren einen Text erstellten, kann Gendern nicht ver-

langt werden. Eine bewusste Leugnung weiblicher Handlungspräsenz kann den Autoren nicht 

nachgewiesen werden (Hüsken und Seamone 2013, Introduction: 5). Möglicherweise ist das 

Fehlen der weiblichen Form an vielen Stellen ein Anachronismus. Hüsken und Seamone (2013, 

Introduction: 5) weisen explizit darauf hin, dass einige verschobene Bilder der Rollen von 

Mann und Frau im Hinduismus aus der Fehlinterpretation des Anachronismus entstanden 

sind. In der Untersuchung wird daher der Versuch gewagt, auf die weibliche Form an entspre-

chender Stelle hinzuweisen.54 

 

 
54 Siehe dazu auch Scharfe (2002:209). 



 43 

5. Erzählungs- und Untersuchungsinhalte 

Die Verfasser*innen nutzen als Rahmen ihrer Erzählung vor allem den komplexen Prozess der 

Partner*innensuche für eine arrangierte Ehe, Liebesgeschichten, die zur Ehe führen sollen und 

Ereignisse im Eheleben und berichten davon chronologisch oder holen anachronisch unter 

Einbezug von Analepse, Prolepse und Ellipse in Zeitsprüngen bis zur Geburt (Dvivedī 2012), in 

die Kindheit (Rāva 1954b und c) oder Jugend (Pāṭaṇī und Śrī Yogamāyā) der Beteiligten aus. 

Innerhalb dieses Rahmens wird literarisch auf Inhalte traditioneller Normen hingewiesen. Der 

Wendepunkt lenkt die Handlung in eine neue Richtung, sobald eine Person von den Normen 

abweichen will oder auf andere Weise zeigt, dass sie sich von ihnen beeinträchtigt fühlt.  

 

5.1 Dramatis Personae in den Erzählungen. 

Die Häufigkeit von Dialogen und ihre Länge machen viele der untersuchten Erzählungen büh-

nentauglich: Eine von Rāvas Erzählungen (1954c) ist wie ein Theaterstück gestaltet. Sie führt 

die Sprecher*innen mit Namen und Doppelpunkt vor ihrer wörtlichen Rede auf. Eine ihrer 

anderen Erzählungen (Rāva 1954b) wurde mehrfach auf der Bühne aufgeführt. Auch Pāṭaṇīs 

(1994) und Śrī Yogamāyās (2011) Erzählungen eignen sich für die Darstellung auf der Bühne, 

einige weitere könnten leicht in ein Drama umgeschrieben werden. Die Leserschaft trifft in 

den Erzählungen auf viele Personen in unterschiedlichen Zusammenhängen, deren Geburts-

gruppen teils explizit angegeben werden (Rāva 1954b und c; Jānī 2015). Unterschiedliche Cha-

raktere beleben die Erzählungen: die brahmanische Kindwitwe Pārvatī, die Bruderfamilie ihres 

verstorbenen Kindehemannes und deren kleiner Sohn auf einem subsistenzwirtschaftlich ge-

führten Bauernhof in einem Dorf, ein gutsituierter junger brahmanischer Landbesitzer, der 

einsam auf seinem Landgut lebt und sich in Pārvatī verliebt, Dorffrauen und brahmanische 

Priester (Rāva 1954b); eine vermögende muslimische Familie mit der Tochter Amīnā, ihre 

Hindu-Kindheitsfreundin Saralā mit ihrem späteren Ehemann, der reiche Fabrikbesitzer 

Ḥāmid, den Amīnā heiratet, und seine spätere Geliebte (Rava 1954a); die mittellose alleiner-

ziehende brahmanische Witwe Sunīti, ihre Eltern, ihr zu zwanzig Jahren Haft verurteilter Ehe-

mann Hari, ihr Sohn Kumār, der wegen eines Ladendiebstahls für ein Jahr im gleichen Gefäng-

nis einsitzt und ihr sie freundlich unterstützender Schwager Rāmdās (Rava 1954c); der auf sei-

nem kleinen Feld hart arbeitende Bauer Karasanadāsa, seine Frau Ambā, ihre Tochter Savitā 

und deren Ehemann, Karasanadāsas Bruder, der mit dessen Frau Ambā eine Affäre lebt, der 

Autor Harṣa als neunjähriger Junge (Mādhavaḥ 2013); ein gut situiertes Ehepaar, bestehend 



 44 

aus Dāmodara und seiner Frau, deren Name nicht erwähnt wird, ihr jüngerer Sohn und ihre 

Tochter Padmā mit Masterabschluss, die dringend verheiratet werden muss, Padmās Onkel 

mütterlicherseits, der seine Rolle als Bräutigamwerber nicht ernst genug nimmt, die Eltern des 

Bräutigams mit drei Söhnen und zwei Schwiegertöchtern (Dvivedī 2012); der Lehrer 

Lakṣmaṇapāla und seine Frau Śānti mit dem neunjährigen Sohn Dineśa, den drei bereits ver-

heirateten Töchtern Kamalā, Vimalā und Nirmalā, den beiden noch schulpflichtigen Töchtern 

Mṛdulā und Śyāmalā und der viertältesten Tochter Vijayā mit einem Bachelorabschluss, deren 

gebildeter Ehemann Rākeśa mit einem gut dotierten Arbeitsplatz, ihre Schwiegermutter Lālī 

und ihr Schwiegervater Mevālāla mit dem jüngeren noch schulpflichtigen Sohn Maheśa und 

der Tochter Monā auf dem College und Vijayās selbstbewusste Freundin Svayaṃprabhā 

(Pāṭaṇī 1994); der Wissenschaftler und Unternehmer Ramāpati mit einer Tendenz zum Nar-

zissmus, sein toleranter Vater, seine frühere amerikanische Freundin Julia, sein amerikani-

scher Kollege George, dessen wissenschaftliche Projektmitabeiter*innen aus europäischen 

Ländern, die beiden wissenschaftlichen Mitarbeiter*innen Ramāpatis, seine die Traditionen 

pflegende Ehefrau Śraddhā, die Haushaltshilfe Pūjā und deren Mutter (Biśvālaḥ 2006); der 

Astronomiestudent Rājīv und seine Eltern, seine deutsche Ehefrau Katharinā, der Leipziger 

Restaurantbesitzer mit indischen Wurzeln Bālavanta, ein indischer Indologiedozent und seine 

Frau (Biśvālaḥ 2010); der Auslandsstipendiat Viśveśa, seine Frau Sumitrā und ihre Schwieger-

mutter (Śrī Yogamāyā 2011); der brahmanische Wissenschaftler Malhāra, seine Mutter und 

seine ältere Schwester Dāminī, seine in der jāti-Hierarchie weit niedriger stehende Mitstuden-

tin und erste Verlobte Varṣā, seine spätere Braut Meghā, die finanziell für ihre jüngeren Ge-

schwister aufkommt und mit einem Promotionsstipendium in die Vereinigten Staaten reist 

(Jānī 2015).  

Im Verlauf der Erzählungen entsteht bei der Leserschaft durch Interaktion der Perso-

nen mit ihrem Umfeld und Offenlegung ihrer Innen- und Außenwelt ein deutliches Profil ihrer 

Persönlichkeit (vgl. Mines 1988). 

 

5.2 Kapitelinhalte der Untersuchung 

Zur Eröffnung der Untersuchung wird der Personenkreis der Älteren aus der frühen Tradition 

extrahiert, ihre Rolle in der Traditionsvermittlung, der Grad ihrer möglichen Einflussnahme, 

ihre hierarchische Stellung innerhalb des Familienverbundes und die Stärke ihrer Autorität er-

fasst. Anschließend wird herausgearbeitet, ob es auch Ältere gibt, die über säkulare Gesetze 



 45 

informieren können und wollen und wo sich die Rebellierenden Informationen über ihre sä-

kularen Rechte einholen könnten. Der Respekt vor den Älteren in der Zeit der Erzählungen 

wird herausgearbeitet, und es wird gefragt, ob ihre einstige umfassende Autorität noch ak-

zeptiert wird. Die Reaktionen der Hauptfiguren auf ihre Beeinträchtigung durch traditionelle 

Normen und ihr Widerstand gegen die Anweisung der Älteren bilden den Abschluss.  

Im zweiten Kapitel werden Gründe für die arrangierte Ehe eines in sich logischen tra-

ditionellen Gesamtkonzepts zusammengetragen, an dem sich in den Erzählungen Widerstand 

entzündet. Die Einzelkomponenten des Konzeptes, soweit sie für die Erzählungsinhalte rele-

vant sind, werden aus autochthoner Sicht ausgeführt und ihrer Ausstrahlung bis in das 

21. Jahrhundert nachgegangen. Ein Exkurs zu den Möglichkeiten der Verkürzung von Ritualen 

zeigt auf, wie der Alltag der Personen in den Erzählungen auch als von Ritualen gestaltet vor-

zustellen ist, ohne dass diese ausdrücklich erwähnt oder ausführlich beschrieben noch in ex-

tenso ausgeführt werden müssen. Ein Exkurs zu Aufgaben von Eheleuten als Partner*innen in 

der Ritualdurchführung begründet die Ausführung von Haushälter*innenritualen in den Er-

zählungen durch Frauen. Die Gründe von Muslimen für eine arrangierte Heirat werden zum 

Verständnis von Rāvas Erzählung (1954a) zusammengetragen. Die Strafbewehrung traditio-

neller Normen, ihre religionsphilosophische Unterstützung und die Mitarbeit von Nachbar*in-

nen und Dorfleuten an der Durchsetzung der hinduistischen Normen werden aufgegriffen und 

Erfolge ihrer konzertierten Aktion in der Verhinderung von Rebellionen dargestellt. In den Er-

zählungen angesprochene Alternativen zur Eheschließung mit einer religiösen Zeremonie wer-

den diskutiert. Abschließend werden bei der Frage nach dem Widerstand in den Erzählungen 

gegen die arrangierte Ehe als Teil eines geschlossenen Systems die unterschiedlichen Motive 

der Personen für eine Rebellion dargestellt.  

Auf der Grundlage des Vorkapitels können im dritten Kapitel die Interessengruppen 

und deren Beweggründe und Vorgehensweisen für ein gutes „Matchmaking“ im gelebten All-

tag und in den Erzählungen vorgestellt werden. Anschließend wird nach der Art des Wider-

stands gegen diese Kriterien in den Erzählungen und in der indischen Gesellschaft der jeweils 

erzählten Zeit gesucht.  

Von Ereignissen im Ehealltag handelt das vierte Kapitel. Die Umsiedlung der Ehefrau in 

das Haus des Mannes ist das Initial für die gemeinsame Haushaltsführung. Die jeweils von 

Ehefrau und Ehemann zu beachtenden Pflichten werden aufgeführt, die auch in den Erzählun-

gen angesprochen werden. Anschließend wird auch hier gefragt, ob die Personen in den 



 46 

Erzählungen bereit sind, die Pflichten einzuhalten, und woran sich der Funke des Widerstands 

entzündet.  

Die Implikationen für Männer und Frauen, die sich in einigen Erzählungen der Untreue 

schuldig machen, schließen die Untersuchung in Kapitel sechs ab. Traditionelle Gesetzestexte 

beschreiben ausführlich Strafen und Sühnen für untreue Frauen und Männer. Die säkularen 

Rechtsnormen für die erzählten Zeiten werden nachgefragt. Abschließend stellt sich die Frage, 

ob Untreue eine Rebellion gegen die arrangierte Ehe sein könnte.  

Zusammenfassend werden in Kapitel sieben die Ergebnisse der Untersuchung erläu-

tert. Neben der Beantwortung der Forschungsfrage nach der Art der Rebellionen in den Er-

zählungen gegen beeinträchtigende Normen in der erzählten Zeit werden einige Nebenresul-

tate aufgeführt. 

 

6. Erkenntnisgewinn 

Trotz der geringen Anzahl von zehn Erzählungen im Vergleich zur großen Menge moderner 

Sanskritliteratur kann ein erster aussagekräftiger Einblick in die Inhalte der Sanskrit-Kurzepik 

zwischen 1954 und 2015 aus den Übersetzungen und der anschließenden Untersuchung ge-

wonnen werden: Nachdem die Tradition, ihre Ausstrahlung in die erzählte Zeit, die behauptete 

Ankopplung der Personen an eine sehr frühe Tradition und Alternativangebote der säkularen 

indischen Gesetzgebung zur Tradition aus den Erzähltexten abgeleitet und Hinweise auf Ände-

rungen im Lauf der Zeit berücksichtigt sind, kann die mögliche Kongruenz zwischen Erzählung 

und realem Leben abgeschätzt werden.  

Wenn die Erzählungen welthaltig sind, können sie Informationen über den gelebten 

Alltag liefern, die weder aus frühen Quellen noch aus anthropologischen Studien extrahierbar 

sind. Es darf erwartet werden, dass sich einige Informationen über den auslösenden Umstand, 

den Zeitpunkt, die Stärke und Zieldefinition von Widerstand der Personen in den Erzählungen 

ergeben, aus denen Rückschlüsse auf den gelebten Alltag gezogen werden dürfen. Die An-

griffs- und Verteidigungsmittel von Rebellierenden und ihren Gegner*innen könnten offenbar 

werden, woraus sich der erforderliche Grad des Mutes der Rebellierenden ergäbe. Möglich-

erweise wird Erkenntnis darüber gewonnen, welcher Teil des Konzeptes der Tradition das 

Wohlbefinden der Personen beeinträchtigt und wogegen genau rebelliert wird: Wird ein gan-

zes kulturelles System angegriffen oder nur ein Teil davon, beschränkt sich Widerstand lapidar 

auf das Beharren der Älteren auf einer Tradition, von der sich die Jüngeren nur noch wenig 



 47 

berührt fühlen, oder wird gegen Vertreter*innen eines Systems rebelliert, die eine bean-

spruchte Ausnahme nicht oder nicht mehr akzeptieren können; wird die Toleranz gegenüber 

traditionellen Normen im Vergleich zu ihrem Störpotential abgewogen und kann der Einfluss 

des sich wandelnden Zeitgeistes herausgefiltert werden; wollen und können die Rebellieren-

den andere überzeugen, mit ihnen zu rebellieren; findet Rebellion durchgängig statt oder re-

bellieren einige nicht, obwohl ihr Wohlbefinden beeinträchtigt ist; stören Rebellen andere 

Normen als Rebellinnen; gehen sie strategisch vor und ist diese Strategie von ihrer Persönlich-

keitsstruktur abhängig oder situationsbedingt; welche Begleiterscheinungen gehen mit der 

Rebellion einher und welche Auswirkungen hat der Widerstand auf die Rebellierenden und 

ihre Gegner*innen. 

Nebenergebnisse könnten den Erkenntnisgewinn erweitern. 

 
 
 



 48 

II. Hauptteil 

Untersuchung zur Frage: Wie reagieren die Personen in ausgewählten modernen Sanskrit-

Erzählungen auf eine Beeinträchtigung durch traditionelle Normen?  

 

1. Die Älteren als Autoritätspersonen 

Die Erzählungen berichten von Menschen des 20. und 21. Jahrhunderts, die in einem Staat mit 

zeitgemäßen säkularen Gesetzen leben. Der Personenkreis, der die Tradition und die säkula-

ren Rechte vermittelt, der Lebenszusammenhang von Älteren und Jüngeren, der von den An-

weisenden erwartete Gehorsam und die Äußerungen des Widerstandes werden in der 

Tradition, im realen Alltag und in den Erzählungen aufgespürt. 

 

1.1 Die Älteren der Tradition.  

Die junge Witwe Pārvatī bezieht sich auf die „ungebrochene Tradition unseres Geschlechts“57 

(Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 33) als Quelle ihres gründlichen Wissens über traditionelle 

Rechtsnormen und deren Strafbewehrung. Weder haben sie noch andere Figuren in den Er-

zählungen traditionelle Rechtsliteratur studiert. Der Verweis auf eine „ungebrochene Tradi-

tion unseres Geschlechts“ als Quelle impliziert daher notwendigerweise konkrete Personen, 

die die Vorgaben der Tradition weitergeben. Pārvatī benennt sie an anderer Stelle der Erzäh-

lung: 

vyavahāravicakṣaṇaiḥ pūrvajair ābālyād anuśiṣṭāḥ smaḥ. (Rāva 1954b in: Guttandin 
2020: 32) 
 
So haben uns die mit dem Brauchtum58 vertrauten Älteren von klein auf unterwiesen. 
(Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 33) 

Die Älteren werden in den dharmasūtra-s anhand von Anweisungen an den snātaka („Studi-

enabsolvent“) [und die snātikā59]  für das samāvartanasaṃskāra („Zeremonie zum Abschluss 

 
57 „Vaṃśaparamparā“ (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 32). Paramparā übersetzt Macdonell (1893: 231) mit 
„uninterrupted tradition“, von Böhtlingk und Roth (1865, Teil 4: 492) verweisen unter b) auf ihre „Mittelbarkeit“.    
58 Brauchtum hier im Sinn von „Umsetzung der traditionellen Rechtsvorgaben im Alltag“.  
59 Die Autoren der dharmasūtra-s erwähnen die weibliche Form nicht. Im älteren übersetzten Textgut ist sie nicht 
belegt. Die Anweisungen galten und gelten auch für Mädchen, die in ein traditionelles Studium eintreten wollten, 
mag es auch weniger üblich für sie gewesen sein. In der Vergangenheit waren diese „brahmavādinī-s“ zuhause 
zu unterrichten gewesen. Nach dem Studium konnten sie heiraten oder blieben Asketinnen (siehe Bālaṃbhaṭṭa 
in: Mitākṣarā 1918: 102). Die Bezeichnungen snātaka und snātikā sind bis in die Gegenwart im Sanskrit und Hindī 
für alle, die Schule oder Universität abschließen, gebräuchlich. Die Autorin Pātāṇī (1994 in: Guttandin 2020: 86) 
bezeichnet das letzte Jahr des Graduiertenstudiums als snātakīyakakṣā, Pandey (1949: 252) zieht Parallelen zwi-
schen dem samāvartana und den Feiern für Absolvent*innen eines Bildungsweges an öffentlichen Schulen. 



 49 

der Studienzeit“)60 vorgestellt. Nachdem alle Gottheiten und ihre Begleiterinnen, einige Göt-

tinnen und ihre männlichen und weiblichen Begleiter*innen, die Seher, alle anderen Wesen 

und die veda-s mit Trankopfern befriedigt worden sind (Dha. Bau. 2.8.14 in: Olivelle 2005: 85; 

Dha. Bau. 2.9.1–14 in: Olivelle 2005: 85–86), löschen der snātaka [oder die snātikā]61 den 

Durst der männlichen und weiblichen Vorfahren beider Seiten mit Trankopfern:  

„OṂ I quench the fathers. […] the grandfathers. […] the great-grandfathers. […] the 
mothers. […] the paternal grandmothers. […] the paternal great-grandmothers. […] the 
maternal grandfathers. […] the mother’s paternal grandfathers. […] the mother’s pater-
nal great-grandfathers. […] the maternal grandmothers. […] the mother’s paternal 
grandmothers. […] the mother’s paternal great-grandmothers.“ (Dha. Bau. 2.10.1 in: 
Olivelle 2005: 86) 

Die lebenden Älteren knüpfen an die Linie der Vorfahren an. Ihnen gebührt der gleiche Res-

pekt: 

His mother and father, their relations, his older brothers, his teachers, and their teachers 
– each day when he meets them, he should clasp their feet, as also when he returns 
from a journey. (Dha. Gau. 6.1–3 in: Olivelle 2005: 131) 

To his mother and father, he should show the same obedience as to his teacher. A 
student who has returned home should clasp the feet of all his elders; […] He should 
also clasp the feet of his brothers and sisters according to seniority. (Dha. Ā. 1.14.6+7; 
9+10 in: Olivelle 2005: 131) 

He should rise up and greet an officiating priest, a father-in-law, or a paternal and 
maternal uncle who is not younger than himself; the wives of those whose feet he is 
obliged to clasp and of his teacher; and his parents. (Dha. Va. 13.41–43 in: Olivelle 2005: 
131) 

Ältere, die eine Tradition „in der Nachfolge ihres Geschlechts“ vermitteln können, sind dem-

nach die Großeltern, die Eltern und ihre Verwandten, die älteren Onkel beider Linien, der 

Schwiegervater, Lehrer*innen, amtierende Priester*innen62 und die Ehefrauen aller aufge-

führten männlichen Personen. Lehrende und Eltern werden als Autoritäten betont, von denen 

der Mutter der größte Respekt gebührt: 

The teacher is the foremost of his elders; according to some, the mother. (Dha. Gau. 
2.50–1 in: Olivelle 2005: 88) 

Now they also quote: „A teacher is ten times more eminent than a tutor; a father is 
a hundred times more eminent than a teacher; and a mother is a thousand times more 
eminent than a father.“ (Dha. Va. 13.48 in: Olivelle 2005: 88) 

 
60 Einen Überblick über die Entwicklung des samāvartana gibt Pandey (1949: 249–260). 
61 Beide Geschlechter, wenn sie in die traditionelle Lehre gingen, führten das samāvartana durch, das ihr Studium 
mit einer Zeremonie abschloss (Gaikwad 2003: 188–196; Pal 2019: 64; Kane 1941: 151). Daher macht es auch an 
dieser Textstelle Sinn, die weibliche Form einzuschließen. 
62 Vgl. Shenoy-Packer (2013) zu amtierenden Hindu-Priesterinnen in neuerer Zeit.  



 50 

Von allen lebenden anweisungsbefugten Verwandten väterlicher- und mütterlicherseits, die 

traditionelles Wissen vermitteln, nehmen neben den Eltern die Großeltern eine besondere 

Rolle ein. Sie sind mitverantwortlich für die Sozialisation ihrer Enkel und deren enge Anbin-

dung an die Familientradition (Chadha 2012: 5) und übernehmen ihre Aufgabe verstärkt im 

20. und 21. Jahrhundert, da die Eltern aus Gründen der Arbeits- und Terminüberlastung wenig 

Zeit finden, ihre Kinder ausführlich in die Tradition einzuweisen (Chadha 2012: 4; vgl. Kurrien 

und Vo 2004). Die Großeltern bringen eher die Geduld auf, sich mit den Nachfragen moderner 

Nachkommen und ihren Zweifeln an scheinbar unumstößlichen traditionellen Normen ausei-

nanderzusetzen (Chadha 2012: 6). Sie fungieren als Vorbilder, indem sie den Enkeln die Tradi-

tion als wertzuschätzendes Generationenbündnis vermitteln und früh moralische, 

gesellschaftliche und religiöse Werte in den Nachkommen anlegen, die Familiengeschichte 

und die dazugehörigen Erzählungen und Rituale am Leben erhalten, das kulturelle Erbe aus 

den Epen und purāṇa-s63 im Bewusstsein der Nachkommen verankern (Chadha 2012: 6) und 

bei festlichen Gelegenheiten und Zeremonien die Führung übernehmen (Chadha 2012: 7). 

Ihre Einbindung wird häufig zu einem starken Anteil an der Miterziehung und Versorgung aus-

geweitet, wenn nicht beispielsweise eine Tante den temporären Ersatz eines Elternteils durch 

Übernahme eines Kindes in ihren Haushalt sicherstellt (vgl. Kurrien und Vo 2004). In den Er-

zählungen dürfen die Großeltern ihre Ansicht zwar noch äußern, sie wird aber bereits offen 

von der Schwiegertochter und der Enkelgeneration angezweifelt (Pātaṇī 1994 in: Guttandin 

2020: 91) und von manchem direkten Nachkommen nicht einmal mehr berücksichtigt (Dvivedī 

2012 in: Guttandin 2020: 59). Eine besondere Rolle kommt älteren Geschwistern zu (Shipra, 

Chaudhary und Sharma 2015: 97–114). Insbesondere nimmt die ältere Schwester als drittes 

Elternteil in indischen Familien eine wichtige Rolle ein (Shipra, Chaudhary und Sharma 2015: 

104–109). In einer der untersuchten Erzählungen wird der Protagonist Malhāra von seiner äl-

teren Schwester in Angelegenheiten der Heiratsvermittlung per WhatsApp angeschrieben 

(Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 187 und 191). Seine spätere Braut fühlt sich als älteste Schwes-

ter verpflichtet, die Geschwister seit dem Tod des Vaters finanziell zu unterstützen (Jānī 2015 

in: Guttandin 2020: 185). 

Eine von Rāvas Hauptfiguren (Rāva 1954a) ist die Muslimin Amīnā. Hinweise in der Er-

zählung lassen vermuten, dass Amīnā und ihr Ehemann Ḥāmid zu einer Gemeinschaft der süd-

 
63 Purāṇa-s sind erzählende Schriften aus epischer Zeit, die die Lebensführung für Hindu-s verschiedener religiö-
ser Strömungen anschaulich darstellen. 



 51 

asiatischen Shīʿa gehören, dem Ṭayyibī-Ismā’īlī-Zweig (Blank 2001: 156), die auch Bohras ge-

nannt werden. Eine seiner drei Untergruppen sind die Da’udiyya Bohras, die in der ersten 

Hälfte des 20. Jahrhunderts in Mahārāṣṭra, vor allem in Mumbaī angesiedelt waren (Husain 

1976: 33)64, wo Amīnās Ehemann eine Fabrik besitzt und mit ihr in einem havelī65 am Strand 

wohnt (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 263 und 265). Er trägt die in der ersten Hälfte des 20. 

Jahrhunderts in seiner Gemeinschaft für Männer übliche durchgehend weiße Kleidung mit ei-

nem Überwurf und eine „rote türkische“ Kappe (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 273), eine zy-

linderartige Kopfbedeckung (vgl. Blank 2001: 142).66 Rāva erwähnt keine Verschleierung, wenn 

Amīnā aus dem Haus geht, was der Sitte ihrer Gemeinschaft entspricht (Blank 2001: 146). Neben 

ihren Eltern als ihren direkten Erzieher*innen (Rava 1954a: 263) wird auf weitere Verwandte 

väterlicherseits verwiesen, die Amīnās Mutter als künftige Partnerin von Amīnās Vater prüften 

(Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 261). Amīnā hat auch die Meinung ihres Vaters bezüglich 

einer arrangierten Ehe gutwillig und überzeugt übernommen (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 

261). 

Der Autor Biśvālaḥ charakterisiert eine seiner Hauptfiguren als traditionsbewahrend: 

„Śraddhā ist eine indische Frau, die die uralte Kultur pflegt“67 (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 

2020: 143). Die Pflege der Kultur beginnt in der frühen Kindheit durch soziales Lernen, Imita-

tion der Älteren und Kommunikation durch Gespräch, Lieder, Geschichten und Mythen, was 

den Jüngeren das Lernen der Tradition durch „trial and error“ erspart (Norenzayan 2006: 125). 

Umso mehr muss darauf vertraut werden können, dass die Vermittlung der Überlieferung mit 

der Tradition übereinstimmt (Norenzayan 2006: 125). Mündlich überlieferte Kultur ist jedoch 

mit einer leichten Instabilität verbunden, einer der Gründe für die Variation und Vielfalt der 

Bräuche und ihre inhärente permanente Tendenz zur Veränderung (Norenzayan 2006: 125), 

denn die Vermittler*innen von alter Kultur legen Gewicht auf die Aspekte einer Tradition, die 

ihnen jeweils individuell als wichtig erscheinen. Schriftlich festgehaltene frühe Normen ver-

halten sich stabiler in der Überlieferung, da sie, zumindest von Expert*innen, in den Texten 

 
64 Mahārāṣṭra war bis 1960 mit Gujarāt zu dem Bundesstaat Bombay State verbunden. 
65 Ein „havelī“ ist ein prächtiges Stadthaus mit umlaufender Galerie um zwei gestaltete Innenhöfe (vgl. Tillotson 
1994). Siehe Fußnote 96 in: Guttandin (2018: 265). 
66 Rāva beschreibt in ihrer Erzählung den zu ihrer Zeit noch unter Muslimen üblichen roten Fez (Bahadur 1996: 
10–15) als Ḥāmids Kopfbedeckung. Erst seit 1976 tragen die Bohras weltweit eine weiße golddurchwirkte Kappe, 
die der damalige Dai als Leiter dieser Gemeinschaft zur Unterscheidung von anderen muslimischen Gruppen 
angeordnet hatte (Paul 2007: 6).  
67 „śraddhā […] paripoṣikā“ wurde in der Originalübersetzung abweichend passivisch als „sie war erzogen wor-
den“ übersetzt (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 142 und 143).  



 52 

nachprüfbar sind (Norenzayan 2006: 125). Diese weniger veränderlichen, in früher Zeit ver-

schriftlichten Vorgaben können für viele Gruppen, ganze Regionen oder landesweit gültig sein 

(Norenzayan 2006: 125). Die Erzählungen zeigen jedoch, dass die frühe Verschriftlichung einer 

weiträumig gültigen traditionellen Norm sie nicht ganz frei von der individuellen Gewichtung 

und Meinung der sie übermittelnden Individuen erhalten kann (Schaller 2006: 100). Die Wei-

tergabe kann sowohl von großer Toleranz im Hinblick auf eine Individualisierung des traditio-

nellen Konzeptes geprägt als auch mit Kritik an ihm verbunden sein. Die Älteren können auf 

die Verringerung der Ausstrahlung von Tradition im Lauf der Zeit und ihre Anpassung an neu-

ere Entwicklungen hinweisen. Sie können auch die gegenteilige Ansicht vertreten, dass tradi-

tionelle Vorgaben seit ihrer Entstehung vor einigen Jahrtausenden unverändert für alle Zeiten 

in Stein gemeißelt worden und ohne Abstriche einzuhalten seien, mögen sich auch die Lebens-

welten und Denkstrukturen der Nachkommen vollständig geändert haben. Die von der jewei-

ligen Traditionsauffassung der Älteren abhängende Vermittlung von Kultur wird den 

Nachkommen zuteil, bis sie sich als Heranwachsende oder als Erwachsene möglicherweise 

ihre eigenen Gedanken zu ihrer Tradition machen möchten. Von ihren Reaktionen berichten 

die untersuchten Erzählungen.  

In den Erzählungen werden nur verschriftlichte Normen angesprochen, die in ganz In-

dien bekannt sind. Die meist mündlich überlieferten lokalen oder gruppenspezifischen Bräu-

che, so interessant sie für anthropologische Forschungen sein können, bieten einer größeren 

Leserschaft keine spannende Problematik. Mangels Kenntnis durch die eigene Tradition kann 

der Plot nicht emotional miterlebt werden.  

 

1.2 Die Älteren und die Jüngeren in einem Lebenszusammenhang 

Kinder und Jugendliche müssen die Regeln ihrer hinduistischen Kultur und die Normen der 

Tradition nicht erfragen. Sie verinnerlichen sie im Kindesalter innerhalb der „joint family“ oder 

ihrer Modifikationen, in die das Individuum eingebunden ist:  

The Indian family is considered strong, stable, close, resilient, and enduring. The tradi-
tional, ideal and desired family in India is the joint family. A joint family includes kins-
men, and generally includes three to four living generations, including uncles, aunts, 
nieces, nephews, and grandparents living together in the same household. It is a group 
composed of a number of family units living in separate rooms of the same house. The 
family supports the old; takes care of widows, never-married adults, and the disabled; 
assists during periods of unemployment; and provides security and a sense of support 
and togetherness. With the advent of urbanization and modernization, the modified ex-



 53 

tended family has replaced the traditional joint family but in it also, many functional 
extensions of the traditional joint family have been retained. (Chadha 2012: 1–2) 

Juristisch wird die „joint family“ mit „Hindu Undivided Family“ (HUF) bezeichnet. Sie besteht 

aus Erbberechtigten des Familienvermögens („coparceners“) mit einem kartā, seit 2005 alter-

nativ mit einer kartrī68 („Hauptgeschäftsführer*in“, „Entscheider*in“) an der Spitze, der oder 

die das Familienvermögen verwaltet und den Erben hinterlässt, deren Anteile rechtlich gere-

gelt sind. Eine „joint family“ ist vereint durch Nahrungsgewohnheiten, Religion, einem ge-

meinsamen Vorfahren und das Erbvermögen.69 Der kartā oder die kartrī ist Manager*in der 

HUF und hat sich um die übrigen Mitglieder zu kümmern. Vorstand und Mitglieder müssen 

nicht zusammenwohnen. Auch separat lebende jüngere Ehepaare können Mitglieder einer 

„joint family“ und kartā oder kartrī einer HUF sein. Das Konstrukt wird steuerrechtlich nach 

dem indischen Einkommenssteuergesetz (HUF 1961: 2, 31) als Person behandelt und kreiert 

Steuervorteile sowohl für die HUF als auch für ihre einzelnen Mitglieder. Alle hinduistischen 

Personen in den Erzählungen sind Mitglieder einer „joint family“, mögen sie gemeinsam oder 

als Paar wohnen, sich ins Ausland absetzen oder sich emotional von ihrer Familie trennen. 

Obwohl der Begriff „joint family“ als soziologische Beschreibung auch auf die indische musli-

mische Familie angewendet wird, entspricht deren rechtliche Stellung nicht einer HUF. Steuer- 

und Erbregelungen richten sich nach muslimischer Rechtsauslegung (Carroll 1983: 212, Fuß-

note 12). In einer Urteilsbegründung, die sich mit dem Thema beschäftigt, schließt die Richte-

rin Singh (22.12.2020) am Delhi High Court aus, dass muslimisches Recht mit dem rechtlichen 

oder steuerlichen Aspekt der HUF in Einklang zu bringen sein könnte. 

Trotz aller Entwicklungen besonders im 20. und 21. Jahrhundert, die auch die „joint 

family“ und die „extended family“ örtlich häufig weit auseinanderziehen, bleiben indische Fa-

milien doch mit allen Verwandten emotional verbunden (Chadha 2012: 2). So kommunizieren 

in Śri Yogamāyās Erzählung (2011 in: Guttandin 2020: 167) Sohn und Schwiegertochter, die als 

Paar getrennt von ihren Verwandten wohnen, telefonisch mit der Schwiegermutter, die in ei-

ner anderen Stadt im gleichen Bundesstaat wohnt und doch über alle Vorgänge informiert 

bleibt. Ramāpati studiert und arbeitet anschließend mehrere Jahre in den Vereinigten         

 
68 Mit den Ergänzungen zum Hindu Succession Act, 1956, dem Hindu Succession (Amendment) Act, 2005 wurde 
die Gleichstellung weiblicher und männlicher Oberhäupter einer HUF gesetzlich geregelt.  
69 Die Definition einer HUF und weitere Informationen zur rechtlichen Stellung einer „Joint Family“ sind den Ur-
teilsbegründungen der Richter am Supreme Court of India Gajendrakar, P. B. und J. C. Shah (17.11.1959) und des 
Richters am Allahabad High Court Chandra, Satish (10.03.1972) entnommen. 



 54 

Staaten, ohne dass die Bindung zu seiner „joint family“ in Indien geringer geworden wäre 

(Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 131).  

 

1.3 Die „Älteren“ der säkularen Ehe- und Familiengesetze 

Die Staatsorgane der Legislative sind zuständig für Entwurf und Erlass der säkularen Ehe- und 

Familiengesetze der Republik Indien. Für ihre Umsetzung sorgen die Organe der Rechtspflege. 

Die Rechtsprechung erfolgt in Angelegenheiten von untergeordneter Bedeutung durch Ent-

scheidungen der lokalen Friedensrichter und dörflichen Streitschlichtungsversammlungen 

(pāñcāyat-s), in gewichtigeren Rechtssachen durch die Richter*innen der Zivilkammern und 

der Strafgerichte. Die Richter*innen der „High Courts“ der Bundesländer und des „Supreme 

Court“ geben in ihren Urteilen auch Hinweise auf eine notwendige Beschäftigung der Legisla-

tive mit einem Paragrafen der Gesetzgebung oder der Verfassung, wenn gesellschaftlichen 

Entwicklungen Rechnung getragen werden muss.70  

Die allgemeine Schulpflicht wurde in Indien 2009 eingeführt. Das Schulfach Sozial-

kunde vermittelt Wirtschaftskunde, Geografie und die Basis der politischen Bildung. 2015 be-

trug die Anzahl der eingeschriebenen Studierenden 34 Millionen von etwa 1,3 Milliarden 

Einwohner*innen, davon ein Frauenanteil von 35 %, der sich bis 2020 auf 46 % erhöhte. 

126.000 Studierende befanden sich im Doktorandenstudium (Mock 2017: 15–16). Außer den 

beiden Witwen (Rāva 1954b und c) und der Bauerntochter Savitā (Mādhavaḥ 2013) haben alle 

Personen in den Erzählungen eine schulische oder universitäre Bildung. In der Erzählung von 

Pāṭaṇī (1994) schließt die viertälteste Tochter einer Familie die Bildungslaufbahn mit dem Ba-

chelor ab. Padmā (Dvivedī 2012) hält einen Master. In Janīs Erzählung (2015) dissertiert die 

Braut in Chemie, der Bräutigam hält eine Professur im gleichen Fach. Die männlichen Figuren 

haben alle eine gute oder höhere Bildung, möglicherweise mit Ausnahme des Bauern Karasa-

nadāsa und dessen Bruder (Mādhavaḥ 2013), zu deren Bildung der Autor keine Informationen 

liefert. Die interessanten Wortgefechte, die sich die beiden Freundinnen in Rāvas Erzählung 

aus den 1930er Jahren über ihre divergierenden Meinungen zur Unbekanntheit des Eheman-

nes bis zum Tag der Hochzeit liefern (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 261) und ihre späteren 

gemeinsamen Lesestunden (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 275) belegen ihre gute Schul-   

 
70  Z. B. wurden im Jahr 2000 im „Law Commission’s 174th Report“ Ergänzungen zum HSA vorgeschlagen. Unter 
anderem erfolgte ein Hinweis auf „section 6“, der wegen der fehlenden Möglichkeit, Frauen als Vorstand einer 
HUF einzusetzen, als diskriminierend eingestuft wurde. Die Legislative berücksichtigte den Vorschlag und er-
gänzte 2005 entsprechend (HSA, Hindu Succession Amendment Act, 2005). 



 55 

bildung. Da die Förderung des Intellekts ein zentrales Anliegen der muslimischen Bohras (Hu-

sain 1976: 53; Al-Muzaffar 1982: 3+471) ist, verwundert es nicht, dass Amīnā in der ersten 

Hälfte des 20. Jahrhunderts die Mädchenschule72 (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 262+263) 

besuchte. Ihre Freundin Saralā wurde möglicherweise zuhause unterrichtet.  

Seit den 1940er Jahren nahmen Frauen Arbeitsstellen vor allem als Lehrerinnen, aber 

auch in anderen Berufsgruppen an (c. Kapadia 1972). Über die in den 1950er Jahren steigende 

Zahl von Ärztinnen, Managerinnen und Frauen in politischen Ämtern berichtet Gupta (1960). 

Pāṭaṇī (1994 in: Guttandin 2020: 109) erwähnt Vijayās Freundin Svayaṃprabhā, die in den 

1980er Jahren bei der Stadtverwaltung angestellt ist. Vijayā darf keine externe Arbeit aufneh-

men:  

kiñcit kālānantaraṃ vijayā mātre akathayat: „mātaḥ! [...]. aham api kimapi kāryaṃ 
karttuṃ vāñchāmi yena vetanaṃ labheya. paśyādyatve bahvyo nārya (Ed.) bahir gatvā 
kimapi kāryaṃ kurvanti.“ 

śāntiḥ: „vijaye! māṃ na kāpi vipratipattiḥ. parantu tava pitā pitāmahī caitad na 
vāñchataḥ. imāṃ paristhitiṃ jñātvāpi katham etad apekṣase?“ 
adhīrā bhūtvā vijayāvadat: „parantu amba! pitaram anumanyasva. kadācit saḥ pari-
vārtito bhavet!“ 

śāntiḥ nairāśyeṇa śiro ’vakampyāvadat: „kadāpi na. ahaṃ taṃ jānāmi. tava jyeṣṭha-
bhaginyaḥ kevalaṃ daśakakṣāvadhy eva mahadvivādānantaraṃ pāṭhitās tava 
bāndhavaiḥ. tadānīṃ tava pitāmaho ’py āsīt. samprati tvaṃ snātakīyakakṣāvadhi pāṭhi-
tety ātmānaṃ bhāgyaśālinīṃ manyasva.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 92) 

Kurz danach sagte Vijayā zur Mutter: „Mutter, [...] ich will auch irgendeine Tätigkeit auf-
nehmen, für die ich bezahlt werden könnte. Schau mal, heutzutage gehen viele Frauen 
aus dem Haus und arbeiten irgendetwas.“  

Śānti: „Vijayā, mich stört das in keinster Weise. Aber dein Vater und deine Großmut-
ter wünschen das nicht. Wie kannst du das erwarten, wo du doch diesen Umstand 
kennst?“  

Aufgewühlt sagte Vijayā: „Aber Mama! Bitte den Vater um Erlaubnis. Irgendwann 
könnte er dazu gebracht werden, seine Meinung zu ändern.“  

Śānti schüttelte hoffnungslos den Kopf: „Niemals. Ich kenne ihn. Deine älteren 
Schwestern wurden nach einem großen Streit nur bis zur zehnten Klasse von deinen 
Verwandten unterrichtet. Damals lebte noch dein Großvater. Gerade mal du durftest bis 
zum Bachelor unterrichtet werden, bedenke also dein großes Glück.“ (Pāṭaṇī 1994 in: 
Guttandin 2020: 93) 

 
71 Muhammad Rida Al-Muzaffar war ein berühmter Gelehrter der Zwölfer-Shī’a aus der ersten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts, der die Wichtigkeit von Bildung, Logik und einer eigenständigen Meinung für die Gläubigen be-
tonte. 
72 Rāva spricht von der „kanyāśālā“. Es gibt eine Bildungseinrichtung mit diesem Namen in Süd-Mumbai, deren 
Anfänge bis ins Jahr 1920 zurückgehen Die Schule hat eine Webseite: URL: <https://sprjktrust.org/history/>, letz-
ter Abruf am 14.10.2024. Für eine Unterrichtsteilnahme von Amīnā dort spricht, dass Rāva den unbestimmten 
Artikel vor „kanyāśālā“ (Mädchenschule) hätte einfügen können, wenn sie irgendeine Mädchenschule gemeint 
hätte. Hinzu kommt die Lage der Schule in Amīnās Wohnort Mumbaī.  



 56 

Andere Frauen und Männer in den Erzählungen haben sich mit Mitschüler*innen und Studi-

enkolleg*innen angefreundet und unterhalten, die männlichen Protagonisten mit Arbeitskol-

leg*innen ausgetauscht und die Welt außerhalb ihrer Tradition kennengelernt. Daraus folgt 

nicht, dass die Welt der traditionellen Vorgaben in der Denkweise aller Personen in den Er-

zählungen zunichte wurde. Mit Beginn der Schulzeit ist die Internalisierung traditioneller Nor-

men abgeschlossen und bleibt gegenüber dem mühevollen Aufwand des Hinterfragens 

weitgehend stabil, bis in einer dringlichen Situation das Wissen um säkulare Gesetze und sich 

ändernde Zeiten hinzugezogen wird, wie es Pāṭaṇī in ihrer Erzählung (1994 in: Guttandin 2020: 

109) von Vijayā berichtet, die in einer Notlage ihre Freundin Svayaṃprabhā wegen einer Ar-

beitsstelle kontaktiert. 

Der HMA und andere säkulare Gesetze sind mehr auf die Rechte des Individuums als 

auf seine Pflichten ausgerichtet und können als Teil moderner Gesetzgebung nicht zu einem 

gruppenspezifischen Wertesystem verpflichten. Den Älteren in den Familien stehen für die 

Weitergabe keine festen Merksätze zur Verfügung. Ein junger Mensch muss sich selbst mit 

seinen oder ihren säkularen Rechten außerhalb der hierarchisch strukturierten Familie ausei-

nandersetzen. Dafür standen im Indien des 20. Jahrhunderts Zeitungen und mündlicher Infor-

mationsaustausch, später Fernseher und das öffentliche und private Bildungssystem zur 

Verfügung. Durch die Verbreitung günstiger Smartphones und niedriger Tarife hat sich die 

Möglichkeit, im Netz Informationen einzuholen, verstärkt. Im September 2016 bot die Tele-

kommunikationsgesellschaft „Reliance Industries Limited“ 4G-Netz auf günstigen Endgeräten 

an. Wenige Monate später hatten Millionen von Inder*innen schnellen Zugang zu Online-Nach-

richten, You-Tube-Videos, Social-Media-Plattformen und Suchmaschinen. Wenige Jahre später 

nutzten fast alle Inder*innen ein Smartphone. WhatsApp löste das Telefonieren ab und ermög-

lichte finanziell die Kommunikation mit Mobilgeräten (Christian Alt und Natalie Mayroth 

2021). Der dadurch ermöglichte intensive soziale Austausch, die Schulpflicht und der gute 

Wille zur Weitergabe von Informationen mancher Eltern und Verwandten über säkulare 

Rechte veränderte die Grundstimmung im Land: Doron und Jeffrey (2013) beschreiben den 

Prozess, der aus der Hoheit der sozialen Ordnungen einer hierarchisch organisierten Gesell-

schaft herausführt und   Möglichkeiten aufzeigt, die Tradition auf persönliche Bedürfnisse zuge-

schnitten zu individualisieren. Parallel halten vor allem die Älteren, zu denen auch junge Eltern 

gehören, an der Tradition fest. Sie haben ihren Kindern Sitte und Brauch vermittelt und erwar-



 57 

ten, dass diese ihre Anweisungen weiterhin ohne Diskussion wortgetreu befolgen und auch 

an ihre eigenen Nachkommen weitergeben: 

[T]his centuries old, male dominated, protective family system continues to function in 
the traditional fashion. This is due to the various in-built mechanisms of obedience and 
respect, in return, it provides stability to an individual’s life. (Mullatti 1995: 16) 

Zwischen den Generationen erhöht sich das Konfliktpotenzial, sobald den Jüngeren die „Sta-

bilität“ des hierarchisch strukturierten Systems als Vorteil nicht mehr ausreicht.  

 

1.4 Widerstand gegen die Autorität der Älteren in den Erzählungen 

Der hierarchisch strukturierte Respekt gegenüber den Älteren und Anweisungsbefugten zu-

sammen mit dem oktroierten Gehorsam wurden und werden nicht immer eingehalten. Ein 

großangelegtes Beispiel für mangelnden Respekt findet sich im Sundarakāṇḍa des Rāmāyaṇa, 

in dem Hanuman, Aṅgada und ihr Gefolge auf wilden Partys satirisch Respektlosigkeit gegen-

über ihren Älteren demonstrieren (Goldman und Sutherland 1996: 64). In einer der untersuch-

ten Erzählungen spielt der jüngere mātula („Onkel der Braut mütterlicherseits“) seinen älteren 

Verwandten und denen des Bräutigams seiner Nichte aus eigennützigen Beweggründen eine 

fragwürdige Posse, die von ihnen als äußerste Respektlosigkeit beurteilt wird (Dvivedī 2012 

in: Guttandin 2020: 75–77). In neuerer Zeit musste die Regierung der Republik Indien die Äl-

teren mit dem Maintenance and Welfare of Parents and Senior Citizens Act, 2007 vor Vernach-

lässigung durch ihre Nachkommen schützen und diese zwingen, zumindest Unterhalt für ihre 

Eltern zu zahlen, wenn sie ihrer traditionellen Versorgungspflicht im eigenen Haus nicht mehr 

freiwillig nachkommen wollen oder können.73 Da Respekt mit der Befolgung von Anweisungen 

der Respektspersonen verknüpft ist, entstehen problematische Situationen für beide Seiten, 

wenn traditionelle Vorgaben gegen abweichende Wünsche durchgesetzt werden sollen. Seit 

der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts ist es kaum noch möglich, die Zweifel der jüngeren 

Generation an hinderlichen Traditionen mit einer reinen Anweisung zu erledigen, insbeson-

 
73 Das Thema „Fehlende Unterstützung der Eltern durch die Kinder“ handelt der Sanskritfilm „Suryakantha“ (Un-
nithan 2017) unter allen Aspekten ab: Die drei erwachsenen Kinder eines wegen der Erkrankung der Mutter in 
finanzielle Not geratenen alternden Elternpaares lehnen es ab, die Eltern zu unterstützen. Der älteste Sohn 
schiebt seine eigene Familie mit drei Kindern vor, die er zu versorgen habe; die Tochter gibt vor, ihr Ehemann 
verbiete ihr, die eigene Familie zu besuchen und zu unterstützen; der jüngste Sohn schützt seine neu begonnene 
Arbeit im Ausland vor, für die er noch zu wenig Geld erhalte, um den Unterhalt seiner Eltern zu finanzieren. Die 
Mutter stirbt, der Vater zündet das Haus an und verbrennt sich mit ihr zusammen auf dem Scheiterhaufen. Der 
Trailer gibt nur die Rahmengeschichte: Die Eltern waren wegen ihrer stark differierenden Kastenzugehörigkeit 
nach ihrer Hochzeit von ihren Eltern verstoßen worden. Für meinen Vortrag bei der DGA-Konferenz 2019 (Deut-
sche Gesellschaft für Asienkunde) im Panel „Ageing“ erhielt ich eine Kopie des Films vom Produzenten.  



 58 

dere wenn der Brauch dem individuellen Wunsch entgegensteht oder als eine erfundene Tra-

dition enttarnt wird. In einigen der untersuchten Erzählungen wird den Älteren in entschiede-

nem Ton widersprochen. Die junge Ehefrau Vijayā verbittet sich in den 1980er Jahren die 

Einmischung ihres Vaters in ihre eigene Strategie zur Abwehr der Mitgiftnachforderung der 

Schwiegerfamilie, obwohl sie sonst ausnahmslos respektvoll den Anweisungen ihrer Eltern 

folgte: 

vijayā dṛḍhasvareṇovāca: „tāta! tvam idaṃ dhanam etebhyo na dāsyasi. asmin dhane 
eteṣāṃ nāsty adhikāraḥ.“ 

lakṣmaṇapālaḥ: „putri! etat tu sambandhinoḥ madhyavartiviṣayo ’sti. atra tava kiṃ 
prayojanam?“ 

vijayā: „asti prayojanam. ahaṃ sthānīyakāryālaye kāryaṃ kṛtvā daśamāsebhyaḥ 
tebhyaḥ sampūrṇaṃ vetanaṃ dattvā samprati daśasahasrarupyakātmakāt 
yācanābhārāt muktāsmi saṃjātā. punas tava daśasahasrarupyakāṇi kimartham 
apekṣitāni?“ 

lakṣmaṇapālaḥ: „tebhyaḥ ātmano vetanadānaṃ tu tavecchā.“ 
vijayā: „bhavantam asmāc choṣaṇān mocanāyaiva mayā kāryālaye idaṃ kāryaṃ 

prārabdham. pitaḥ. mama śirasi hastau dattvā vada, tvam imaṃ dhanarāśim etebhyo 
na dāsyasi.“ (Pātaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 122+124) 

Vijayā sagte mit fester Stimme: „Papa, du wirst ihnen dieses Geld nicht geben. Sie haben 
keinen Anspruch auf dieses Geld.“  

Lakṣmaṇapāla: „Tochter, das ist doch eine Sache zwischen den Verwandten. Was 
wäre hier dein Interesse?“  

Vijayā: „Es gibt ein Interesse. Wenn ich im Büro der Stadtverwaltung gearbeitet und 
ihnen das volle Gehalt von zehn Monaten gegeben habe, bin ich sofort von der Schuld-
forderung über zehntausend Rupien befreit. Wozu werden deine zehntausend Rupien 
zusätzlich benötigt?“  

Lakṣmaṇapāla: „Dass du ihnen dein eigenes Gehalt gibst, ist doch dein Wunsch.“  
Vijayā: „Ich habe diese Arbeit im Büro nur aufgenommen, um Sie vor dem Ruin zu 

bewahren. Vater, lege die Hände auf meinen Kopf und sage, dass du ihnen diese Summe 
nicht geben wirst.“ (Pātaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 123+125)74 

In einer Erzählung, die Inhalte aus den Sechzigerjahren wiedergibt, findet die Tochter Savitā 

in ihrem Abschiedsbrief unmissverständliche Worte gegen ihre Ausbeutung durch die Eltern: 

pūjye mātaḥ! pūjya tāta! ahaṃ svecchayā mama śvaśrūgṛhaṃ gacchāmi. bhavatāṃ 
gṛhe dāsīkarma kartuṃ na me manīṣā. (Mādhavaḥ 2013 in: Guttandin 2020: 48) 
 
Verehrte Mutter, verehrter Vater, ich gehe aus eigenem Antrieb zum Haus meiner 
Schwiegermutter. Es entspricht nicht meiner Vorstellung, Sklavenarbeit in Ihrem Haus 
zu machen. (Mādhavaḥ 2013 in: Guttandin 2020: 49) 

 
74 Im ersten Satz siezt Vijayā ihren Vater: Sie verteidigt ihre Arbeitsaufnahme im Büro und spricht aus einer hie-
rarchisch niedrigeren Haltung. Im Folgesatz duzt sie ihn: Sie spricht eine dringliche Forderung aus und stellt sich 
ihrem Vater gleichrangig gegenüber, wobei die Anrede „tvam“ nicht respektlos ist. Sie ist nur selbstbewusst. 



 59 

Die Älteren, gegen die rebelliert wird, haben sich teilweise schon gegen ihre eigenen Älteren 

durchgesetzt. Sie sind nicht nur Vorbild für die Einhaltung der Tradition, sondern unter einigen 

Gesichtspunkten auch für deren Verwerfung. Die Verwandten väterlicherseits als die Älteren 

der Eltern in Pāṭaṇī’s Erzählung (1994) konnten noch durchsetzen, dass drei der sechs Töchter 

die Schule nach der zehnten Klasse beenden mussten, auch wenn die Dringlichkeit der Bildung 

von Mädchen schon seit dem frühen 20. Jahrhundert in Indien diskutiert wurde (Komatsu 

2021: 73). Für die Viertälteste Vijayā galt schon die Erlaubnis ihrer Eltern, bis zum Bachelorab-

schluss studieren zu dürfen, die diese gegen die Großelterngeneration entschieden (Pāṭaṇī 

1994 in: Guttandin 2020: 85). Padmās Einschulung und ihren späteren Masterabschluss (Dvi-

vedī 2012) entscheidet ihr Vater gegen die Ansichten der Älteren: 

gṛha evākṣaraparicayaṃ kṛtvā patralekhanayogyatāṃ prāpnotu, rāmacaritamānasādi 
granthān vācayatu ity evālaṃ kanyakānāṃ kṛte iti kulamaryādāparipālanapakṣa-
pātināṃ kuṭumbijanānāṃ kanyāśikṣāviṣayiṇī vicāraparamparā vṛddhavṛddhopayojitā 
grāmegrāme vilasati sma. kintu vartamānajīvanapaddhatiṃ kālasaraṇiṃ ca bahudhā 
vivicya dāmodaraḥ putrīṃ muditāṃ vidyālayaṃ preṣituṃ saṅkalpitavān. (Dvivedī 2012 
in: Guttandin 2020: 58) 
 
„Nur zu Hause soll eine Einführung in die Buchstaben gemacht, die Fähigkeit einen Brief 
zu schreiben erworben, das Rāmacaritamānas und ähnliche Literatur rezitiert werden. 
Das ist genug für die Mädchen.“ In jedem Dorf zeigte sich bezüglich der Bildung von 
Töchtern die von den Ältesten angewendete überlieferte Denkweise der Familienvor-
stände, die dazu neigten, die für die Familie geltende Ordnung zu beschützen. Doch 
Dāmodara hatte viel über den Aufbau eines Lebens in der Gegenwart und den Lauf der 
Zeit nachgedacht und beabsichtigte, die Tochter Muditā [Rufname „Padmā“] auf die 
Schule zu schicken. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 59) 

Padmās Vater kann es nicht mehr verantworten, die Tochter im Heimunterricht auf den mini-

malen Bildungsstand einzuschränken, den die Älteren für Mädchen als ausreichend erachten, 

auch wenn es rechtlich gegen Ende des 20. Jahrhunderts vor der Einführung der Schulpflicht 

noch möglich gewesen wäre. Dass die Muslima Amīnā (Rāva 1954a) im frühen 20. Jahrhundert 

eine Schule besucht, musste weder von ihr noch ihren Eltern gegen die Großeltern erkämpft 

werden, da ihre schiitische Gemeinschaft Intellekt und Bildung für Söhne und Töchter fördert. 

 

2. Das Konzept der arrangierten Ehe in den Erzählungen 

In den Erzählungen heiraten oder sollen die Protagonist*innen die von den Eltern ausgesuch-

ten Partner*innen heiraten. 90 % aller Inder*innen folgen am Ende des zweiten Jahrtausends 

den Anweisungen der Eltern und Verwandten, häufig unter Einbeziehung der Vorschläge einer 

Agentur, zur Partner*innenwahl für ihre Eheschließung, die nach religiösem Ritus vollzogen 



 60 

wird. Nur 1 % bleibt unverheiratet (Uberoi 2006: 24). Von den 9 %, die keine arrangierte Ehe 

eingehen, heiraten nicht alle entgegen den traditionellen Normen und übergehen auch nicht 

die passende Religionszugehörigkeit, die Kaste, eine ungesetzlich hohe Mitgift und den Nach-

weis eines attraktiven Berufs bei der Partner*innenwahl. Bei einer so hohen Prozentzahl kann 

davon ausgegangen werden, dass für die arrangierte Ehe ein schlüssiges Konzept als Grund-

lage vorliegt. Die arrangierte Ehe ist aus autochthoner Sicht die Verbindung zweier Familien: 

Marriage for which the mate selection is under the guardianship and authority of elders 
of the (extended) families of both marital agents and that aligns the families in a durable 
relational bond that allows for a legitimate space and belonging for the conjugal union. 
(Tahir 2021:2) 

Zwischen Gesellschaft, Eltern, Verwandten und Brautleuten herrscht mehrheitlich ein Grund-

konsens. Die Verliebtheit der Brautleute ist kein Kriterium für eine künftige Ehe. Es wird davon 

ausgegangen, dass sich zwischen den Eheleuten im Verlauf der Jahre Liebe entwickelt 

(Epstein, Pandit und Thakar 2013: 341–60). 

Families […] have valued not affection, but duty, obligation, honour, mutual aid, and 
protection […]. Such love for family or culture or any type of gift-love are hardly men-
tioned in descriptions of arranged marriage. Even when ‚companionate‘ love features, 
the focus remains on the spouse’s companionship for one another, and not for any-
(thing) other. (Tahir 2021: 10) 

Wenn die zuständigen Verwandten die künftigen Partner*innen ohne deren Beteiligung aus-

suchen, ist dies keine erzwungene Verbindung (Tahir 2021: 5). Die Bewertung der arrangierten 

Ehe ohne Beteiligung der Brautleute am Selektionsprozess als „Zwangsheirat“ durch außer-

halb der indischen Kultur stehende Wissenschaftler*innen beanstandet Tahir (2021: 5) aus-

drücklich. Nur wenn gegen eine von den Älteren arrangierte Hochzeit eine*r der zu 

Verheiratenden Einspruch erhebt oder die Brautleute minderjährig sind und die Hochzeit den-

noch vollzogen wird, kann nach säkularer Gesetzeslage (HMA § 5) nicht von Freiwilligkeit der 

Eheschließung gesprochen werden. Dvivedī (2012) schildert in seiner Erzählung den idealen 

Verlauf einer von den Eltern arrangierten Heirat in der Gegenwart, ohne dass die Brautleute 

dazu befragt worden wären oder Unzufriedenheit mit der Vorgehensweise der Älteren geäu-

ßert hätten. Die Zufriedenheit aller Beteiligten kann auch davon abhängen, ob die Persönlich-

keit der Brautleute ihnen das deutliche Einbringen ihrer Vorstellungen gestattet und inwieweit 

die Toleranz der Älteren Einspruch aushalten kann (vgl. Jejeebhoy et al. 2013: 28–49). Neben 

dem Selektionsprozess unter Ausschluss der Heiratswilligen wird ihnen in neuerer Zeit häufig 

eine höhere Beteiligung zugestanden: 



 61 

Consensual arranged marriage: parents or guardians select, then the individuals are con-
sulted, who consider and consent, and each individual has the power to refuse; some-
times, the individuals meet – in a family setting or privately – before engagement and 
marriage […]. 

Self-selected marriage: individuals select, then parents or guardians are consulted, 
who consider and consent, and where parents or guardians have the power of 
veto. (O’Brien 2008: 40–42) 

Die Gründe für eine arrangierte Ehe, die im Folgenden aufgeführt werden, strahlen bis in die 

Gegenwart so stark aus, dass sie von den Eltern kaum vernachlässigt werden können, denn 

allein sie tragen die Verantwortung für die passenden Partner*innen nach den Kriterien der 

Tradition.  

 

2.1 Die Auffassung einer Heirat als saṃskāra als Grund für eine arrangierte Ehe 

Der vivāha („Heirat“) ist der vorletzte saṃskāra („Übergangsritus zwischen aufeinanderfol-

genden Lebensabschnitten“) im Hinduismus, das Ritual für den Übergang vom Leben zweier 

Alleinstehender in das partnerschaftliche Leben von Haushälter und Haushälterin75 nach dem 

Schul- oder Studienabschluss:  

When he [*she] has completed his [*her] studies and finished his [*her] period of stu-
dentship, the teacher should dismiss him [*her] with the words: „From now on attend 
to other duties.“ (Dha. Ā 1.8.30 in: Olivelle 2005: 68) 

Die „anderen Pflichten“ beziehen sich auf den neuen Lebensabschnitt Ehe (Dha. Gau. 9.1 in: 

Olivelle 2005: 69). Pandey weist 1949 (Foreword: X) darauf hin, dass lediglich vivāha („Hoch-

zeit“) und antyeṣṭi („Übergangsritual zwischen dem Tod und der Wartezeit auf einen neuen 

Körper für die Wiedergeburt“) aus der Menge der saṃskāra-s noch eingehalten werden. In 

der Tradition ist Scheidung nicht vorgesehen, die Ehe überdauert den Tod. Als Alternative zum 

Leben als Haushälter*in kann sich der*die Studienabsolvent*in nur einer Form der Askese 

oder des spirituellen Wegs ergeben: 

He [*she] has a choice, some assert, among the orders of life: student, householder, 
mendicant, or anchorite. The householder is their source, because the others do not 
produce offspring. (Dha. Gau. 3.1–3 in: Olivelle 2005: 51) 

Von allen Autoren der dharmasūtra-s wird der Haushälter*innenstand gegenüber einem as-

ketischen Leben positiv hervorgehoben (Dha. Ā. 2.24.14 in: Olivelle 2005: 53; Dha. Bau. 

 
75 Dass heterosexuell geheiratet wird, ist zur Zeit der dharmasūtra-s selbstverständlich. Die Strafbarkeit homo-
sexueller Handlungen im IPC (Section 377) wurde 2018 durch den Supreme Court Indiens aufgehoben. Der Ut-
tarkhand High Court stellte daraufhin durch den Richter Sharma, Sharad Kumar (12.06.2020) fest: „consensual 
cohabitation between two adults of the same sex is legal.“ 



 62 

2.11.27 in: Olivelle 2005: 53; Dha. Gau. 3.36 in: Olivelle 2005: 51; Dha. Va. 8.14 in: Olivelle 

2005: 53). Das jeweils mit einer aufwendigen Zeremonie verbundene saṃskāra unterstützt 

die Sozialisation des Individuums und befördert seine Integration in die Gesellschaft:  

Within the structure of the Hindu religion, the institution of the Samskaras, of which 
Vivaha is considered of utmost importance, serves as the cornerstone of the total cul-
tural complex of Hindu society. The Sacraments (Samskaras) are the ritualistic prescrip-
tions enjoined by the religious texts upon each individual of society at different stages 
in life. They are primarily directed towards the socialization of individuals through sym-
bolic religious performances. The rites and ceremonies relating to the Samskaras sym-
bolize codes and customs, reflect social relations, and strengthen norms and values of a 
society. (Singh 1992: 31) 

In diesem Sinn fasst ein Autor in den abschließenden Versen seiner Erzählung vom Beginn des 

21. Jahrhunderts die Bedeutung einer Heirat zusammen: 

vivāho jīvanotkarṣaḥ saṃskāraḥ prayato mahān, prajāyai hy uttamo dharmaḥ 
samājasya niyāmakaḥ. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 81) 

Die Hochzeit ist ein das Leben erhebendes Übergangsritual [saṃskāra], geprägt von gro-
ßer Hingabe. Für die Leute aber ist sie höchstes Gesetz [dharma], eine leitende Regel 
der Gemeinschaft. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 168) 
 

Eine mit religiösen Riten vollzogene Heirat bleibt nach Dvivedī auch Anfang des neuen Jahr-

tausends wichtig: Die Zeremonie impliziert die Hingabe der Eheleute an den oder die Part-

ner*in und an die Regeln der Gemeinschaft. Sie erhebt das Leben der Verlobten in die neue 

und anspruchsvollere Phase der Partnerschaft. In einer weiteren Erzählung betont ein Ehe-

mann gegenüber seiner Frau die spirituelle Bedeutung des vivāhasaṃskāra-s als Grundlage 

ihrer Ehe: 

„paricitis tv āvayor nāsti kevalaṃ smṛtiṣv api tv antaḥkaraṇasya pratitantrīṃ 
tadācchādayati. śarīrāvasthānaṃ yāvad eva bhavatyāṃ me viśvāsaḥ.“ (Śrī Yogamāyā 
2011 in: Guttandin 2020: 168–169) 

 
„Unsere Vertrautheit besteht doch nicht nur aus Erinnerungen, sondern schließt auch 
das Gegenstück zum Ich ein. Solange ich lebe, vertraue ich Ihnen.“ (Śrī Yogamāyā 2011 
in: Guttandin 2020: 169) 

Die Interpretation des „Gegenstücks zum Ich“ liefert Pandeys Studie der saṃskāra-s aus der 

ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts: 

Hindu marriage which the nuptials solemnize is not a social contract in the modern sense 
of the term, but a religious institution, a sacrament. By it we mean that besides the two 
human parties, the bride and the bridegroom, there is a third superhuman, spiritual or 
divine element in marriage. The physical conditions of the two parties are always subject 
to change and, as such, they cannot form the permanent basis of marriage. It is on the 



 63 

third element that the permanent relationship between the husband and the wife de-
pends. The husband and the wife are responsible not only to each other, but they owe 
a greater allegiance to this third element. This is the religious or mystic touch in the 
purely social and material contract between a man and a woman. Without it the conju-
gal life loses its charm and durability. The mystic aspect of the Hindu marriage necessi-
tates the use of a number of symbols. (Pandey 1949: 392–393) 

 
Der vivāhasaṃskāra ist der Anstoß für eine spirituelle Entwicklung der Eheleute, die während 

der Ehe gestaltet werden soll. Es gibt zahlreiche Urteile aus der erzählten Zeit der untersuch-

ten Narrative, in denen die Richter*innen eine Hinduhochzeit als saṃskāra im Unterschied zu 

einem reinen Vertrag betonen und ihre juristischen Entscheidungen damit begründen (z. B. 

Jagadisan 07.04.1961; Singh, Kuldip und S. Sagir Ahmad 26.4.1996).  

 

2.2 Sahadharma (Partnerschaft in der Ritualdurchführung) als Grund für eine arrangierte 

Ehe 

Die Hochzeit (vivāha) ist bis in die Gegenwart das wichtigste saṃskāra, denn mit diesem 

Schritt treten Eheleute gemeinsam an, das traditionelle Gesetz zu erfüllen:  

[...] marrying a helpmate[76] in fulfilling the Law [sahadharmacāriṇīsaṃyogaḥ] […]. (Dha. 
Gau. 8.16 in: Olivelle 2005: 111) […] these are the forty[77] sacramentary rites 
(saṃskārāḥ). (Dha. Gau. 8.21 in: Olivelle 2005: 111)  

Die gemeinsame Durchführung der häuslichen Riten ist für ein Ehepaar bindend. Um das Haus-

feuer des Ehepaares zu entfachen, wird eine Flamme vom Hochzeitsfeuer im Haus der Braut 

entnommen und von ihr anlässlich der Umzugszeremonie in einem feuerfesten Gefäß 

(„ukhā“) zum Haus des Ehemanns gebracht (Mishra 2019: 114). Die Ehefrau wird mit dem 

Anzünden des Feuers Teil der Haushälterrituale und kann nicht ersetzt werden:  

So long as his wife participates in religious rites and bears children, a man may not take 
another wife. If she is wanting in either of these, he may take another prior to establish-
ing his sacred fires, for a wife who participates in the ritual establishment of his sacred 
fires becomes associated with the rites to which the establishment of the sacred fires is 
only supplementary. (Dha. Ā 2.11.12–14 in: Olivelle 2005: 77–78) 

 
76 Olivelles Übersetzung von sahadharmacāriṇī mit „helpmate“ wäre womöglich glücklicher mit „Partnerin“ ge-
fasst, um die gemeinsame Pflicht der Eheleute authentischer darzustellen, anstatt eine Zweitrangigkeit der 
sahadharmacāriṇī als „Hilfskraft“ zu suggerieren, die die Sanskritvokabel nicht hergibt. Hüsken und Seamone 
(2013: Introduction: 5) sehen eine Unaufmerksamkeit seitens der Indolog*innen gegenüber der tatsächlichen 
Praxis im Ritual. Deren Interpretation von frühem Textmaterial als in brahmanischer männlicher Tradition ste-
hend unterschlage die starke weibliche Handlungsfunktion im Ritual.  
77 Die Anzahl der saṃskāra-s schwankt in den traditionellen Texten, je nach Gewichtung der Autoritäten. 



 64 

In einigen Erzählungen werden vedische Haushälter*innenrituale und andere religiöse Zere-

monien am Rande angesprochen. 

 

2.2.1 Hinweise auf Rituale in den Erzählungen 

Neben der pūjā für die Familiengöttin, die Sunīti in Rāvas Erzählung (1954c in: Guttandin 2021: 

130) durchführt und Verweisen auf vaiṣṇava-Rituale (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 91) wer-

den einige vedischen Rituale in den Erzählungen gestreift. Die Feststellung von Hüsken und 

Seamone (2013 Introduction: 5), dass in brahmanischer Texttradition keine bewusste Leug-

nung weiblicher Handlungspräsenz in der Ritualdurchführung nachzuweisen ist, ist für die Un-

tersuchung der Erzählungen interessant, in denen wie selbstverständlich die Kenntnis und 

eigenständige Durchführung vedischer und anderer Rituale durch Frauen erwähnt werden. 

Die Textstellen vermitteln nicht den Eindruck, als betonten sie eine Ausnahme oder dienten 

der Korrektur einer Fehlinterpretation der Rolle von Frauen im Ritual, sondern scheinen eine 

weitgehend akzeptierte Auffassung der Alltagspraxis widerzuspiegeln. Während bei den gro-

ßen Opferriten mehrere Priester anwesend sind, können die Haushälterriten von einem Ehepaar 

ohne fachlichen Beistand durchgeführt werden, nachdem zu Beginn eine Einweisung erfolgt ist 

(Sayers 2015: 185). Aufgrund ihrer Verpflichtung, bei allen Haushaltsriten gemeinsam aktiv be-

teiligt zu sein, damit diese gültig sind, kennen Ehefrauen und Ehemänner die jeweiligen Ab-

läufe und mantra-s (vgl. Patton 2020: 449–468) so gut, dass sie die Rituale auch notfalls 

einzeln durchführen können. Einen solchen Fall beschreibt uns Mādhavaḥ (2013) in seiner Er-

zählung Savitā, in der die Bauersfrau Ambā die Riten wegen der Depression ihres Ehemannes 

allein durchführen muss und kann:  

karasanadāsaḥ śramajīvī kṛṣakaḥ […]. kintu sa kṛṣakāyaḥ kṣetracintāmagno bhrāmyati 
sma. sa na kenāpi vārtālāpaṃ kartuṃ tiṣṭhati. grāmajanā akathayan yat karasa-
nadāsaḥ kāpuruṣo 'stīti. ataḥ sa vārtālāpaṃ kartuṃ na samarthaḥ. tasya patnī ambā, 
savitāyā mātā eva gṛhasūtraṃ78 cālayati. (Mādhavaḥ 2013 in Guttandin 2020: 44). 

Karasanadāsa war ein Bauer, der von harter Arbeit lebte […]. Doch der Hagere wurde in 
Sorgen um das Feld versunken umgetrieben. Er bleibt nie stehen, um sich mit jemandem 
zu unterhalten. Die Dörfler erzählten, dass Karasanadāsa ein Feigling sei. Auf Ansprache 

 
78 Das „gṛhasūtra“ entspricht hier dem „gṛhyasūtra“, ein Text, der die Haushälterrituale in ihrem Ablauf darlegt. 
Der erste Begriff wird häufig ersatzweise für den zweiten verwendet, sei es aus dem Sprachgebrauch heraus 
(siehe Sahoo 2025: 3) oder aus Nachlässigkeit/ Sprachgebrauch (Leitz 2023, Inhaltsbeschreibung des Herausge-
bers: „Preface“:  https://www.motilalbanarsidass.com/products/the-branches-of-the-rig-veda-different-traditi-
ons-in-vedic-period?srsltid=AfmBOopKMthRBbeBub1czB_O9y_XyVLgxoJH8xT2QHBpyDXzBFbMce67, letzter 
Abruf 14.11.2025).  



 65 

reagierte er deshalb nicht. Seine Frau Ambā, Savitās Mutter, führt die häuslichen Riten 
allein durch. (Mādhavaḥ 2013 in Guttandin 2020: 45) 

Hüsken und Seamone (2013: Introduction: 5) verweisen auf die autochthone und in deren 

Folge indologische Fehlinterpretation, dass Frauen der selbständige Ritualzugang verwehrt 

sei. Die Recherche nach Beispielen im zeitnahen Alltag für die selbständige Ritualdurchführung 

von Frauen ergab einen Artikel in der Times of India, in dem über die Durchführung eines 

saṃskāra, des antyeṣṭi-Rituals, in Chennai unter dem Vorsitz der Tochter berichtet wird: 

Breaking age-old traditions believed to have the sanction of holy scriptures, Rekha Ha-
rischandran, a woman belonging to an Iyengar family has performed the religious rites of 
her dead mother, a task normally entrusted to the eldest son in a family. „I fulfilled the 
wishes of my mother, Viji Srinivasan, a well-known social worker. My family, including my 
father fully supported me,“ she said, after performing the last of the 13th day rituals. Re-
kha, a costume designer, said a number of priests had told her that it was inappropriate for 
a woman to perform these rituals and they offered to perform the rites on her behalf if she 
gave the darba grass to them. „However, I did not agree to this,“ said the only child of her 
parents. Finally, she got in touch with a priest, Govinda Sastrigal, who told her that Sraddha 
Kaandam, a book which lays down the rules for various rituals, approved of either a son or 
a daughter performing the rites. Asked whether the priests had acted in ignorance, she 
said: „I think they are more afraid to take on opposition.“ Times of India (25.06.2005) 

Das śrāddhakāṇḍam, das der Priester Govinda Sastrigal in dem Zeitungsartikel erwähnt, ist 

Teil 4 des kṛtyakalpataru von Lakṣmīdhara, ein nibandha („Abhandlung“) aus dem 12. Jahr-

hundert (Iyangar (Hg.) 1950). Der Artikel suggeriert, dass es priesterliche Interessengruppen 

gibt, die die Möglichkeit von Frauen als Vorsitzende eines aus vedischer Zeit stammenden 

saṃskāra-Rituals leugnen. Wenige Autoritäten scheinen danach Druck auf viele ihrer Schüler*in-

nen und priesterlichen Verbandsmitglieder auszuüben, der mit der Androhung von Sanktionen 

verknüpft zu sein scheint, wenn Einzelne entgegen der Anweisung der Autoritäten Aufklärung 

betrieben. Der Tochter Viji Srinivasan aus dem Zeitungsartikel und der Bauersfrau Ambā scheint 

bewusst zu sein, dass sie die Handlungsführung im Ritual übernehmen können (Iyangar (Hg.) 

1950 Introduction: 47). Viji Srinivasan erhält Rückendeckung von ihrem Ehemann und ihrer Fa-

milie. 

Einige weitere Rituale aus vedischer Zeit werden in den Erzählungen angesprochen: Vi-

jayās Mutter Śānti und ihr Ehemann bereiten die atithipūjā (Empfangsritual eines Gastes) für 

den Besuch ihres Bruders vor (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 93), ihre Schwiegereltern füh-

ren die vadhūgṛhapraveśa-Rituale nach der Hochzeit für eine günstige Ankunft (śubhā-

gamana) im Haus der Schwiegerfamilie durch (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 101). In Rāvas 

Erzählung (1954c) streiten sich Mutter und Sohn um die Wichtigkeit des sandhyā-Rituals. 



 66 

Sunītis Sohn befindet die Durchführung als zweitrangig, während die Mutter die Regeln kennt 

und eingehalten haben möchte: 

Suniti   –  [...] bhojanāt pūrvam ādāya puṣpamālāṃ devatāmandiraṃ gantavyaṃ tvayā.  
Kumār – (prahasya) kutaḥ. 
Sunīti   – saṃdhyopāsanārtham. asamāptasandhyena tvayā’’hāro naiva kartavya iti. 
Kumār – param amba matsahacaraḥ sevanīyo mayā. so ’py atibhīrur vinītaś ca.  
(Rāva 1954d: 81) 
 
Sunīti:   „Bevor du isst, musst du eine Blumengirlande zum Tempel der Gottheit bringen.“ 
Kumār:  (auflachend): „Warum?“  
Sunīti:  „Für die Zwielichtzeremonie. Du darfst deine Mahlzeit nicht halten, weil du das      
               Zwielichtritual nicht zelebriert hast.“ 
Kumār: „Aber Mama. Ich sollte meinen Freund bewirten. Er ist auch sehr zurückhaltend 
              und gut erzogen.“ (Rāva 1954c in: Guttandin 2021: 134) 

Sunīti hat das vom Tempelpriester vorgeschriebene Sühneritual für den Ladendiebstahl ihres 

Sohnes vorbereitet. Den Sohn muss sie dazu drängen: 

sunītiḥ – ‚vatsa, yāhi tāvat. Snānādividhir vidhīyatām āśu. vyatītaprāyaḥ saṃdhyārcana-
samayaḥ kin na śṛṇoṣi ghaṇṭāghoṣam. tvatprāyaścittavidhiṃ nirvartayituṃ purohitena 
pratīkṣamāṇena bhāvyam.‘ (Rāva 1954d: 81) 
 
Sunīti: „Mein Junge, mach doch endlich voran. Bitte nimm schnell das vorgeschriebene 
Bad. Hörst du nicht am Glockengeläut, dass der Zeitpunkt für die Zwielichtanbetung 
schon überschritten ist? Der Oberpriester wartet. Er muss das Sühneritual für dich aus-
führen.“ (Rāva 1954c in: Guttandin 2021: 135) 

Vor Sumitrās Hochzeit wird von dem Astrologen, der die Geburtstabellen der Verlobten vor 

ihrer Hochzeit auf ihre Kompatibilität hin auswertete, das traditionsreiche Ritual der vrata-

sāvitrīpūjā für ein langes Leben ihres Ehemannes empfohlen (Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttandin 

2020: 161+163). Sumitrā kommt der Empfehlung des Astrologen nicht nach. Seine Warnung 

vor einem frühen Tod ihres Ehemannes ohne ihre spirituelle Gegenmaßnahme erweist sich in 

der Folgezeit als substanzlos (Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttandin 2020: 159+171). Das Ritual war 

ursprünglich nicht vedisch, wurde jedoch im Lauf der Zeit mit einem leitenden brahmanischen 

Priester besetzt,79 ein Beispiel für die Adaption von nicht-vedischen Ritualen an vedische Bräu-

che und ihre Delegation unter die Oberhoheit der Priester, die unter „erfundene Tradition“ 

subsumiert werden darf, wenn das Resultat zur Originaltradition erklärt wird: 

 
79 An amāvasyā (Neumond), in nordindischen Staaten an pūrṇimā („Vollmond“), im Monat jyeṣṭhā (Mai-Juni), 
wird von Hindu-Ehefrauen durch ganztägiges Fasten und Beten dem Ehemann ein langes Leben am aśvattha-
Baum („Banyanbaum“) des Dorfes/ Stadtteils erwirkt. Das Ritual geht auf die Erzählung von Sāvitrī zurück, die 
ihren Ehemann vom Tod zurückholte. Allen (1900: 53–66) gibt eine ausführliche Beschreibung der Zeremonie 
einschließlich der zu zitierenden Texte. 



 67 

In any case, the primary means of assimilating new religious elements, whether found 
outside the tradition or innovated from within, was by superimposing Vedic ritual struc-
tures (such as that of the homa, madhuparka, vrata or śānti) over them, while inserting 
into them Vedic (or Vedic-style) mantras, the DNA of Vedic ritual. These adaptations 
served dual purposes: to appropriate borrowed ritual forms so that they would not seem 
alien from the Brahmanical point of view and to ensure a role for the expert services of 
the Brahmin priesthood in religious milieux in which they had previously been absent. 
(Lubin 2016: 145) 

Umgekehrt wurden einige wichtige vedische Rituale wie der homa80 auch als pūjā (rituelle 

Verehrung einer Gottheit) strukturiert, um die kompiziertere Ausführung des homa an ver-

breitetere Strukturen anzupassen und seine inhaltliche Funktion dadurch am Leben zu erhal-

ten (Lubin 2016: 144–145).  

 

2.2.2 Bestandskraft der Ahnenrituale, Privatheit von Ritualen und ihre Kurzformen 

Die gemeinsame Ritualdurchführung von Ehepaaren ist ein wichtiger Grund für die Beibehal-

tung von Kastenendogamie und arrangierter Heirat: 

After going through religious orientations and family life in India, their interconnection 
is clear. The family is said to be established primarily to fulfill religious obligations. These 
religious obligations include marriage and the begetting of a male child. […] Only reli-
gious ritual participation of a couple is recognised. Singly, neither is a man nor a woman 
(even of the priestly class) allowed to perform any religious rites. This religious injunc-
tion is seen in practice even today. All life cycles of the individual are purificatory reli-
gious ceremonies, when, as far as possible, kin groups from both sides attend (Mullatti 
1995: 23). 

Mullatti beschreibt das gesamte traditionelle hinduistische Konzept, von den saṃskāra-s über 

die Haushälterriten und die vier Ziele eines Menschenlebens (puruṣārtha), bevor sie dessen 

Gültigkeit zusammen mit der Durchführung der Haushälterrituale in der Alltagspraxis auch für 

das 20. Jahrhundert betont (Mullatti 1995: 11–13).  

In allen untersuchten Erzählungen darf die Leserschaft mitdenken, dass der Alltag der 

dargestellten Charaktere von Ritualen gegliedert ist. Für Außenstehende bleiben sie wegen 

ihrer Beschränkung auf die Privatheit der Häuser, dem „sacred space“ (vgl. Das et al. 2023/24), 

unbemerkt. Vijayā (Pāṭaṇī 1994) ist keine vaiṣṇavī81. Sie lernt die ihr unbekannten vaiṣṇava-

Rituale des Schaukelfestes nur kennen, weil ihre Freundin sie dazu in ihr Haus einlädt. Sie be-

richtet begeistert ihrer Mutter und ihren Schwestern: 

 
80 Der homa ist eine aus vedischer Zeit stammende Feuerzeremonie mit der Gabe von ghṛta (von Eiweiß gerei-
nigte Butter) in die Flammen, begleitet von mantra-s. 
81 Vaiṣṇava-s und vaiṣṇavī-s verehren den Gott viṣṇu und/ oder einen seiner Avatare. 



 68 

„mātaḥ. adya bahv ānandaḥ samajāyata. pratimāyāḥ gṛhe śrāvaṇamāsasya dolā ni-
hitāḥ āsan. tasyā anyāḥ sakhyo ’py āsan. sarvābhiḥ śrāvaṇāgānāni gītāni, añjaliṣu ma-
dantikālepanaṃ kṛtaṃ; paśya mamāñjalyoḥ.“ tasyā vārttālāpaṃ śrutvā dve api 
bhaginyau darśanārthaṃ samāyāte: „bhagini. tatas tataḥ? tatas tataḥ?“ (Pāṭaṇī 1994 
in: Guttandin 2020: 90) 

„Mutter, heute ist etwas Wunderschönes geschehen. In Pratimās Haus wurden die 
Schaukeln des Śrāvaṇamonats angebracht. Ihre anderen Freundinnen waren auch da. 
Alle haben die Śrāvaṇalieder gesungen, auf die Handflächen wurde die Madantikā auf-
gemalt; schau her, meine Handflächen.“ Als sie ihre Schilderung der Neuigkeiten hörten, 
kamen auch die beiden Schwestern zum Begutachten herbei: „Schwester. Und dann? 
Was gab es noch?“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 91) 

Die ungebrochene Durchführung von Ritualen in einem arbeitsbelasteten Alltag ist durch die 

schon seit früher Zeit übliche Praxis der stark verkürzten Form (Dha. Bau. 2.11.1–8 in: Olivelle 

2005: 116) bis in die Gegenwart möglich. Die Ritualausführung im Alltagsleben unterscheidet 

sich stark von der Ausführlichkeit einer idealen Ritualgestaltung. Um sich als ein selbstbewuss-

tes religiöses Mitglied der Gemeinschaft fühlen zu dürfen, reicht es bereits aus, eine sehr 

kleine Auswahl an mantra-s zu kennen, die der Lehrer oder die Lehrerin für diese Person als 

geeignet erachtete: 

Simplified versions or „shortcuts“ of the Vedic corpus, for which the student learns but 
a selection of hymns, and the first and last hymn in a section (anuvāka), or whatever the 
teacher considered adequate for this special student, seemed to be the right amount 
for a householder in ancient and modern times (vgl. Scharfe 2002: 249).  

Das tägliche Studium des veda erschöpft sich in einer Silbe:  

Moreover, the daily recitation of the Veda (svādhyāya), considered the main duty of a 
brāhmaṇa, acquired a ritual structure and became a rite on its own called the brahma-
yajña. This daily ritual condenses the ideal and practice of giving and receiving instruc-
tion of the Veda into the recitation of a couple of Vedic mantras, this accompanied with 
simple ritual actions. This practice is still followed by many brāhmaṇas today and is usu-
ally performed right after the daily practice of saṃdhyā. But the most extreme version 
of such a ‘short-cut` is perhaps the reduction of the whole Vedic corpus into a single 
mantra: the gāyatrī-mantra or, even more, into the Mantric monosyllable, oṁ (Larios 
2017: 100). 

Einige Kurzformen werden auch in den dharmasūtra-s angeboten, um ausführlichere Rituale 

in den schon damals geschäftigen Alltag integrieren zu können: 

[…] every day making a Bali offering to beings, giving food to men according to one’s 
ability, offering at least a piece of wood in the fire as an oblation to the gods while saying 
Svāhā, making an offering of at least a pot of water to the ancestors while saying Svādhā, 
and doing the recitation of his Veda. (Dha. A. 1.12.15–1.13.1. in: Olivelle 2005: 116)  



 69 

Die hier zitierten aufgeführten Handlungen benötigen zusammengefasst kaum eine Minute, 

einzelne nur Sekunden. Auch Zeitpunkt und Bedingungen wurden relativiert:  

Now, they also quote: „When someone recites a text pertaining to a particular rite, even 
if he does so while lying on a couch, well-anointed and fully satisfied, he has thereby 
actually performed that rite.“ (Dha. Bau. 2.11.8. in: Olivelle 2005: 116) 

Kurzformen kommen auch im Zusammenhang mit den saṃskāra-s zur Anwendung. Pandey 

(1949: 260) berichtet, dass zu seiner Zeit sowohl das samāvartana als auch das damals schon 

vernachlässigte upanayana (Aufnahme eines Kindes in seine Geburtsgruppe) in Kurzformen 

oder erst in Zusammenhang mit der vivāha-Zeremonie in stark reduzierter Form nebenbei 

erledigt wurden (Pandey 1949 Foreword: X). Den Brautleuten ist der Vorgang nicht unbedingt 

bewusst. Der upanayanasaṃskāra darf für beide nicht vollständig wegfallen, denn für die Auf-

nahme in eine Geburtsgruppe, die zu den dvija-s zählt, ist er unabdingbar. Er legitimiert die 

Kastenzugehörigkeit, da alle Kinder vor ihrer Aufnahme in ihre Geburtsgruppe im Rang der 

śūdra*ā-s stehen (Pandey 1949: Foreword X). In den dharmasūtra-s findet sich derselbe Hin-

weis: 

Before the cord of Munja grass is tied, they do not impose any ritual observances on a 
child, for until he [*she] is born through the Veda, he [*she] is equal to a Sudra in con-
duct. (Dha. Bau. 1.3.6 in: Olivelle 2005: 54) 

 
Kinder kommen erst durch das upanayana unter die „jurisdiction of the scriptures“ (Dha. Ā 

2.15.23 in: Olivelle 2005: 54) und werden erst dann zu einem oder einer dvija*ā und ihrer 

Geburtsgruppe zugehörig. In Rāvas Erzählung (1954b) fürchtet sich die junge Pārvatī vor ihrem 

möglichen Ausschluss aus ihrer Gemeinschaft:  

‚vallabha, jānāsi yat prāyaścittena pūto dvijaḥ svajātyā yojyate. noced yāvajjīvaṃ ba-
hiṣkṛto bhavatīti vyavahāravicakṣaṇaiḥ pūrvajair ābālyād anuśiṣṭāḥ smaḥ. ato ba-
hiṣkārād bibhemi.‘ (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 32) 

„Geliebter, du weißt, dass der durch Sühne gereinigte Zweimalgeborene mit seiner Ge-
burtsgruppe verbunden wird. Wenn nicht, ist er ein lebenslang Ausgestoßener. So ha-
ben uns die mit dem Brauchtum vertrauten Ältesten von klein auf unterwiesen. Deshalb 
fürchte ich mich davor, ausgestoßen zu werden.“ (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 33) 

Pārvatī sagt aus, dass sie sich deshalb vor dem Ausstoß fürchtet, weil sie zu der Gruppe der 

dvija-s gehört, deren Individuen einzeln durch ein Ritual spirituell erneut geboren werden und 

dadurch erst mit ihrer jāti, ihrer Geburtsgruppe, verbunden werden. Hier sind einige Ausfüh-

rungen zum Thema „Kurzform“ notwendig, die Pārvatīs Gedankengang vorstellbar machen 



 70 

könnten: Weder wäre Pārvatī eine dvijā82 noch ihr „junger Mann“ ein dvija, wenn nicht das 

upanayam, das Ritual, das einem Individuum die zweite, die spirituelle Geburt gewährt, für 

sie jeweils einzeln durchgeführt worden wäre. Ein anderer Weg, dvija*ā zu werden, ist nicht 

möglich. Die mitākṣarā betont aus diesem Grund die Kurzform des upanayana auch für Frauen 

vor dem vivāhasaṃskāra:  

Women belong to two classes, Brahmavādinis83 and Sadyovadhus84. For Sadyovadhus, 
the rule is that when their marriageable time approaches, the mere formality of inves-
titure with sacred thread should be done, and then they should be married away. 
(Bālambhaṭṭa in Mitākṣarā 1918: 102, Hārīta XXI, 23 zitierend) 

Der Kommentator liefert die Begründung mit: 

Thus, both kinds of girls, the perpetual virgins85 corresponding to Naiṣṭhika Brah-
macārins86 and the Sadyovadhus corresponding to Upakurvānakas87, must pass through 
the ceremony of Upanayana or investiture with sacred thread in order to become Dvijas 
[und Dvijā-s] or twiceborn. If women are not invested with sacred thread, they remain 
as Śūdras [Śūdrā-s], and children born of them will be Śūdras [und Śūdrā-s]. […] There-
fore, Hārita says: „Na śūdrasamāḥ striyaḥ [Frauen sind nicht den śūdra-s 
gleichgestellt].“88 (Bālaṃbhaṭṭa in Mitākṣarā 1918: 102)89  

Für Frauen und Männer, die in ihrer Jugend nicht durch den upanayanasaṃskāra geführt wur-

den, muss das Ritual vor der Hochzeit in stark verkürzter Form nachgeholt werden. Durch die 

leibliche Geburt wird niemand zum*r Zweimalgeborenen. Dies kann nur durch die spirituelle 

Geburt des upanayanasaṃskāra erfolgen. Sowohl Pārvatī als auch der „junge Mann“ sind be-

reits einmal verheiratet gewesen. Der „junge Mann“ hat in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun-

 
82 Die weibliche Form ist im älteren Textgut des Sanskrit nicht belegt. 
83 Brahmavādinī-s sind Mädchen, die eine traditionelle Bildungslaufbahn, verbunden mit einem asketischen Le-
ben einschlagen. Nach Abschluss der Bildungslaufbahn konnten sie heiraten oder wurden verheiratet oder blie-
ben auf ihrem asketischen Lebensweg. 
84 Sadyovadhū-s sind Mädchen, die ohne Bildungsgang „sofort“ verheiratet werden. 
85 Einige Beispiele für die ungebrochene Tradition aus der Menge der bekannten Asketinnen sind Andal (8. Jh.), 
Akka Mahadevi (12. Jh.), Muktabai (13. Jh.), Lalleshwari (14. Jh.), Kanhopatra (15. Jh.), Mirabai (16. Jh.), Bhairavi 
Brahmani (19. Jh.), Mata Amritanandamayi (20. Jh.), Sri Anandamayi Ma (20. Jh.), Swami Santananda Saraswati 
(20. Jh.) und weitere brahmavādinī-s in der Gegenwart. Siehe dazu Clementin-Ojha (1988), die Informationen 
über Asketinnen der Gegenwart in Benares zusammengestellt hat. Denton (2004) bestätigt die Gleichbehandlung 
von Frauen und Männern bezüglich Initiation, Praxis und Training in der Askesezeit.    
86 Nach Pandey (1949: 251) sind naiṣṭhikabrahmacārin-s, junge Männer, die nach abgeschlossenem Bildungsgang 
keine Ehe eingehen und weiterhin bei ihrem guru [oder ihrer mātā oder mā], so die Ansprache einer Lehrerin, 
bleiben. Zu spirituellen Lehrerinnen in Indien siehe  Pechilis (2015: 401–409).  
87 Nach Pandey (1949: 250) sind upakurvāṇaka-s junge Männer, die nach ihrem Bildungsabschluss heiraten.  
88 Alle eckigen Klammern von der Verfasserin dieser Arbeit. 
89 Ob der Kommentar zur Mitākṣarā unter dem Pseudonym „Bālaṃbhaṭṭa“ aus dem 18. Jahrhundert, auch 
Bālaṃbhaṭṭaṭikā, Lakṣṃīvyākhyāna oder Mitākṣarātikā Bālaṃbhaṭṭī genannt (Jolly 1885: 15), zusammen mit an-
deren Abhandlungen von Lakṣmīdevī Payaguṇḍe stammt (West und Bühler 1878: 6–7; 490–491; Winternitz 1963: 
602, Fußnote 2; Jois 1984: 50) oder von ihrem Sohn Bālakṛṣṇa mit dem Nachnamen ihres Ehemannes Bālaṃ-
bhaṭṭa als Pseudonym (Jolly 1885: 15; Bronkhorst 2003: 202), ist nicht abschließend geklärt. 



 71 

derts den upanayanasaṃskāra entweder in der Jugend oder wie Pārvatī in reduzierter Form 

im Zusammenhang mit seiner Hochzeitszeremonie durchgeführt erhalten. Deshalb kann Pār-

vatī feststellen, dass sie und ihr „junger Mann“ dvija*ā-s sind und sie sich für ihre Person vor 

einem Ausstoß aus der Geburtsgruppe fürchten muss.90  

 

2.3 Patrilineare Nachfolge als Grund für eine arrangierte Ehe. 

46,1 % aller Ethnien weltweit hielten sich Ende des 20. Jahrhunderts an patrilineare Deszen-

denzregeln (Gray 1998: 104; Table 43 Descent: Major Type).91 Die anhaltende Praxis des Ah-

nenrituals śrāddha wird auch im 21. Jahrhundert als einer der Gründe für die Präferenz 

mindestens eines Sohnes angegeben (Sahoo et al. 2020: 2), der das Ritual nach dem Ableben 

des Vaters an seiner Stelle und für ihn durchführen soll, auch wenn eine Witwe oder eine 

Tochter dem śrāddha vorstehen könnte (Tomy 2019: 27). Nachgeordnet spielen auch finanzi-

elle Gründe eine Rolle, die zu Schwangerschaftsabbrüchen von weiblichen Föten führen: 

The daughter contributes a little in household income, and they cost money to be mar-
ried off. Therefore, the birth of the daughters seems disastrous for the fathers to make 
ends meet. In many families, the parents take a great effort to keep alive and well-being 
of their son but make no serious attempt for the daughters.  
[…] 
Continuing son preference, declining fertility and easy availability of sex selection tech-
niques are considered to be the key determinants for the practice of gender biased sex 
selection (Sahoo und Nagarajan 2020: 2).  

Sahoo und Nagarajan (2020: 14) weisen zwar auf die Anzeichen einer Trendwende von „sons 

must be“ zu „daughters only“ Familien sowohl in Südindien als auch in den patrilinear orien-

tierten nordindischen Bundesstaaten hin, stellen jedoch klar, dass die gefühlte Notwendigkeit 

von Söhnen „for inheritance, carrying on the family name, economic support and religious 

rites“ (Sahoo und Nagarajan 2020: 2) weiter vorherrscht. Um den Mann vor dem Samen von 

Konkurrenten abzusichern, entwickeln patrilineare Kulturen soziale Vorschriften für Frauen, 

die ihre Untreue nach oder ihre Befruchtung vor einer Heirat ausschließen sollen. Zu den Vor-

schriften gehören auch beschränkte Ausgehmöglichkeiten, wie sie in einigen der untersuchten 

Erzählungen erwähnt werden (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 269; Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 

 
90 Dies ergänzend zur Literatur zum Thema Bildung von Frauen in „ancient India“ (z. B. Scharfe 2002: 199–209).  
91 Gray (1998) wertet in seinem „Ethnographic Atlas Codebook“ die Sammlung aller 1967 in dem Datensatz „Eth-
nographic atlas“ von Murdock (1981) erfassten 1267 Ethnien aus, von denen 584 patrilinearer Deszendenz fol-
gen. Murdocks Daten wurden sukzessive in der Zeitschrift ETHNOLOGY, 1962–1980 publiziert und in ein 
Taschenbuch 1981 zusammengefasst. 



 72 

2020: 87 und 91). Baudhāyana zitiert Aupajaṅghani92 zur Begründung für die Notwendigkeit, 

die eigenen Frauen unter Beobachtung zu halten: 

„Only now, Janaka, have I become jealous of my wives; I was not so formerly. For when 
we are in the abode of Death, they say, a son belongs to the man wo fathered him. After 
he dies, the man who deposited the seed takes the son to himself in the abode of Death. 
People guard their wives, therefore, fearful of the seed of strangers. Diligently guard this 
progeny of yours, lest strangers sow their seeds in your field; in the transit to the next 
world, a son belongs to the man who fathered him. Otherwise a husband makes this 
progeny of his worthless for himself.“ (Dha. Bau. 2.3.33–35 in: Olivelle 2005: 100) 

Der aus einer konkurrierenden Verbindung entstehende Nachkomme würde den Konkurren-

ten in den Himmel begleiten und wäre nutzlos für den Ehemann der untreuen Frau. Dvivedī 

(2012) spricht in seiner Erzählung die gefühlte Notwendigkeit patrilinearer Nachfolge an:  

ataḥ paraṃ katipayair eva varṣāntarālaiḥ muditāyā anujo bhrātā vaṃśasantatitantor 
anucchedakaro jātaḥ. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 56+58) 
 
Wenige Jahre später wurde Muditās jüngerer Bruder geboren, der sicherstellte, dass die 
Linie der Stammhalter nicht unterbrochen würde. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 
57+59) 

Dass die Ehefrau entlassen werden könnte, wenn sie nach zehn Jahren keine Kinder bekom-

men konnte, war aus der Sicht patrilinearer Geburtsgruppen, die möglicherweise nicht be-

rücksichtigen konnten, dass der Ehemann zeugungsunfähig sein könnte, unabdingbar:  

In the tenth year a man may dismiss a wife who bears no children, in the twelfth year a 
wife who bears only daughters, and in the fifteenth year a wife all whose children die; 
[…] (Dha. Bau. 2.4.6 in: Olivelle 2005: 77–78). 

Den Daten der ersten beiden „National Family Health Surveys“ zufolge, die in den Jahren 

1992–1993 und 1998–1999 durchgeführt wurden, besteht für Frauen mit niedriger Parität93 

und ohne Söhne ein deutlich erhöhtes Risiko, dass ihre Ehe zerbricht (Bose und South 2003: 

996–1006).94  

 

2.4 Endogame Nachkommen als Grund für eine arrangierte Ehe 

Eine Geburtsgruppe jāti hat mehrere Tausend Mitglieder. Es muss innerhalb dieser Geburts-

gruppe geheiratet werden. Die Geburtsgruppenendogamie wird überlagert von Vorschriften 

 
92 Nach Jolly (1896: 71): „[…] ein alter Lehrer des weißen Yajurveda“. 
93 „Parität“ bezeichnet die Anzahl der Geburten einer Frau. 
94 Bose und South sammelten durch Umfragen Informationen über die Auflösung einer Ehe, einschließlich Schei-
dung, Trennung und Verlassen durch landesweit repräsentative Stichproben von jemals verheirateten Frauen im 
gebärfähigen Alter. 



 73 

für eine gotra-Exogamie, der Vermeidung einer Heirat innerhalb der Abstammungslinie. Wenn 

ein Dorf aus einem Clan besteht, wird Dorf-Exogamie in den höheren Kasten eingehalten (vgl. 

Berreman 1962: 55–58); allenfalls wird Hypergamie geduldet, wenn die Braut einer niedrige-

ren Kaste entstammt (Gudermuth 2003: 96). Nach den dharmasūtra-s muss alles getan wer-

den, um endogame Nachkommen zu erhalten, wofür endogam geehelicht werden muss: 

A householder should marry a wife who comes from the same class as he (sadṛśī 
bhāryā),95 who has not been married before ananyapūrvā, and who is younger than he 
(yavīyasī). (Dha. Gau. 4.1–5 in: Olivelle 2005: 74) 
 

Regelmäßiger Geschlechtsverkehr muss dafür während der befruchtungsfähigen Tage der 

Frau stattfinden. Nachlässigkeit ist entsprechend strafbewehrt:  

If a man does not have sexual intercourse with his virtuous and disciplined wife after 
she has taken the bath that concludes her menstrual period, for that transgression he 
should control his breath one hundred times. (Dha. Bau. 4.1.21 in: Olivelle 2005: 87) 
When a wife suppresses her menstrual periods out of antipathy towards her husband, 
he should bring her to the middle of the village, declare her to being an abortionist, and 
drive her away from his house. (Dha. Bau. 4.1.20 in: Olivelle 2005: 87) 

 
Für den Ehemann ist die Strafe ein prāyaścitta („Sühne“), für die Ehefrau ist sie gleichbedeu-

tend mit dem Ausschluss aus ihrer jāti. Die Strafen scheinen insbesondere für den Fall vorge-

sehen, dass Widerwille gegen den regelmäßigen Geschlechtsverkehr mit dem*der Partner*in 

besteht, der dennoch eingehalten werden und zur Schwangerschaft führen muss. Dass sich 

das Bestehen auf jāti-Endogamie auch verringern kann (Leonard, Weller 1980), doch bis heute 

mehrheitlich eingehalten wird, wenn auch ein Trend zum Ersatz durch Bildungskriterien zu 

bemerken ist, fasst Furtado (2015) zusammen. Für die erste Hälfte des 20. Jahrhunderts gilt: 

The primary function of a marriage is racial[96], that is, the continuity of the race through 
the procreation of children. In the Hindu nuptials there are various ceremonies that 
point out this fact and intend to make the union fruitful, to avert the dangers associated 
with the sexual intercourse and to facilitate the various stages of the process of gener-
ation. (Pandey 1949: 397) 

 
95 Es ist zu überlegen, ob hier „sadṛśī“ nicht mit „caste“ oder „birthgroup“ statt mit „class“ zu übersetzen sei, 
analog sadṛśastrī („Ehefrau gleicher Kaste“). „Class“ (Olivelle) impliziert, dass es ausreiche, „standesgemäß“ zu 
heiraten; es muss jedoch blutsgruppenintern geehelicht werden. Folgerichtig übersetzt Olivelle patita als „out-
caste“ und patanīyāni  (Dha. Ā 1.21.7–11) als „causing loss of caste“ (Olivelle 1999: 732). Die in den dharmasūt-
ra-s angegebenen strikten Regeln für den Ausschluss naher Blutsverwandtschaft bei der Partner*innenwahl 
(Dha. Ā 2.11.15-16 in: Olivelle 2005: 74; Dha. Gau. 4.2–5 in: Olivelle 2005: 98) wäre ohne ein elaboriertes jāti-
System schon zur Zeit der dharmasūtra-s nicht notwendig. 
96 Vgl. Reitfeld (2001) zur Initiative indischer Gruppen, das Kastensystem auf der UN-Weltkonferenz gegen Ras-
sismus 2001 als rassistisch einstufen zu lassen. 



 74 

Dass mehrheitlich die berufliche Tätigkeit von jāti-Mitgliedern, beispielsweise der Arztberuf, 

bei der Kaste bleibt und patrilinear erhalten wird und dass die Normverletzung eines Mitglieds 

einer Geburtsgruppe beispielsweise durch Heirat mit einem aus einer als niedriger angesehe-

nen jāti oder varṇa zu Besorgnis insbesondere bei der höher angeseheneren Gruppe führt und 

einen Angriff auf deren Status darstellt, bestätigt die Untersuchung von Pandian (1987) für die 

Jahrzehnte nach der Unabhängigkeit Indiens. Auch für das beginnende 21. Jahrhundert ergab 

sich nach einer 2008 durchgeführten Studie zumindest für die indische Mittelklasse Kasten-

Endogamie als erstes Kriterium für die arrangierte Ehe noch vor dem Interesse an der Bil-

dung97 der Kandidat*innen: 

One of the key empirical findings of this study is that there is a very strong preference 
for in-caste marriage. For example, parents are willing to marry their child to someone 
with many fewer years of education if that person is from their own caste. However, 
because this preference is shared by both sides of the markets (i.e., caste preferences 
are horizontal rather than vertical), and because the groups are fairly homogenous in 
terms of other attributes, in equilibrium, the cost of insisting on marrying within one’s 
caste is small. This allows castes to remain a persistent feature of the Indian marriage 
market. (Banerjee et al. 2013, Abstract: 33) 
 

Völlig ungewöhnlich wäre eine jāti-exogame Heirat, wie sie Pārvatī und der „junge Mann“ 

(Rāva 1954b) vorhaben, schon in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts nicht. Ein Zeitzeuge 

berichtet über eine sich erweiternde starke Vermischung von Ständen und Kasten in arbeits-, 

bildungs- und gesellschaftlich-politischen Zusammenhängen im ersten Viertel des 20. Jahr-

hunderts und betont die Häufigkeit von „intercaste marriages“ (Durant 1930: 187–188). Es 

wird zwar weiterhin dem deśācāra gefolgt, den lokalen Bräuchen, den die Älteren erinnern, 

sowie den seit dem frühen 20. Jahrhundert geltenden Hauptkriterien Kaste und Vermögen, 

doch werden schon zu dieser Zeit die Kastenzugehörigkeiten nicht immer beachtet (Pandey 

1949: 339–344) und damit auch nicht die Forderung nach endogamen Nachkommen.  

 

2.5 Belohnung für das Ehepaar als Grund für eine arrangierte Heirat 

Die frühen Gesetzestexte verheißen einem Ehepaar das Verweilen nach dem Tod im Himmel 

und Wohlstand, wenn beide gemeinsam die Rituale durchführen: 

 
97 Nach einer Untersuchung endogamer Gruppen in Indien wurde festgestellt, dass dort erst in neuester Zeit 
exogame Tendenzen auftauchen, die mit der Akquise eines*r gebildeteren und finanzkräftigeren Partner*in be-
gründet werden (Bhatnagar und Agrawal 2002: 853–861). 



 75 

The burnt oblations and Bali offerings98 made with the food of the couple living a house-
hold life lead to heaven and prosperity. (Dha. Ā 2.3.12 in: Olivelle 2005: 116) 

The rites using rice, barley, animals, ghee, milk, and potsherds and involving the par-
ticipation of the wife that are prescribed in the Vedas99 must be performed with the 
loud and soft recitation of ritual formulas, they hold, and any practice opposed to those 
rites is devoid of authority. […] Thereafter, the Vedas declare, they obtain an eternal 
reward designated by the term ‘heaven‘. (Dha. Ā. 2.23.10 in: Olivelle 1999: 67) 

Mann und Frau müssen, wollen sie nicht auf eigenen Wunsch ein Leben als Asket*in führen, 

in den Ehestand treten, um in den Himmel zu kommen. Die Ahnenrituale sind verpflichtend 

durchzuführen,100 um die Ahnen im Himmel zu nähren und sie bis zur Auflösung der Schöpfung 

zu erhalten, um als Samen für die Weiterführung ihrer Abstammungslinie in einer neuen 

Schöpfung zu dienen.  

The scriptures declare, moreover, that immortality consists of offspring: “In your off-
spring you are born again. That, O mortal, is your immortality“ (TB 1.5. 5. 6). […] And the 
sons, as they continue to perform the prescribed rites, increase the fame and heavenly 
life of their departed ancestors. Each subsequent generation does the same for those 
that preceded it. They dwell in heaven until the dissolution of creation. “At the new 
creation, they serve as the seed“, says the Bhaviṣyat Purāṇa. (Dha. Ā. 2.24.1–6 in: Oli-
velle 2005: 92) 

Die Unsterblichkeit wird durch die Nachkommen garantiert, welche die für die verstorbenen 

Eltern und ihre Ahnen notwendigen Rituale ausführen. Die verbrannten Opfergaben sichern 

das Leben der Ahnen im Himmel und den Wohlstand der Nachkommen in diesem Leben. Auch 

wenn viele Hindus nicht mehr in einer „joint family“ leben und die Praxis der Ahnenpflege 

nicht mehr ausführlich vermittelt wird (Kumar und Cincala 2021: 159), bleibt das Wissen um 

die Ahnenpflege als vorzüglich durchzuführende Pflicht erhalten: 

Even in the absence of practice, the centrality and identity of a Hindu family are linked 
to their ancestors; therefore, the participation of a Hindu family in ancestral worship is 
considered essential, even if it is not always practiced.  
Many modern Indians no longer live within a joint family (i.e., many family members, 
including grandparents [mostly paternal], uncles and aunts, cousins, etc., all living under 
one roof). Because of this, family values, rituals, and customs, including ancestral wor-

 
98 Die traditionellen bali offerings (kleine Portionen gekochten Essens, bevorzugt Reis, die mit drei Fingerspitzen 
aufgenommen werden können) werden in den dharmasūtra-s aufgezählt (Dha. Ā. 2.3.16–23; 2.4.1–8 in: Olivelle 
2005: 116–117).  
99 Hier wird auf die fünf täglichen Opferrituale pañcamahāyajña-s Bezug genommen, die täglich, möglicherweise 
in einer stark verkürzten Form, durchgeführt werden. Die Ehefrau vertritt den Ehemann bei der Durchführung 
der Riten, wenn er verhindert ist. Mishra (2019: 108–130) gibt eine genaue Aufstellung und den Zweck aller 
häuslichen und außerhäuslichen Opferungen. 
100 Die Pflege der Ahnen durch das Ritual ist eine der vier Verpflichtungen / Schulden (ṛṇa), mit denen Hindus 
geboren werden und die sie vor dem Tod einlösen müssen: Schuld gegenüber den Sehern ṛṣi-s, den Göttern 
deva-s, den Ahnen pitṛ-s und den Gästen atithi-s. Das Einlösen dieser Schulden durch Rituale ist so wichtig wie 
die Einhaltung der saṃskāra-s und wird bis in die Gegenwart akzeptiert und in Kurzform durchgeführt.  



 76 

ship, are often not being well-taught or passed down from generation to generation. 
However, there are families who respect and follow a few general instructions and 
guidelines towards their ancestors while not following or conducting all the rituals as 
required by tradition. (Kumar und Cincala 2021: 159)[101] 

Erläuterungen zu den Hintergründen und zur Ausführung des śrāddha, seiner Bewahrung bis 

in die Gegenwart und der mit ihm einhergehenden Vorstellung vom Leben im Himmel nach 

dem Tod gibt Sayers (2015). In einer Erzählung weist Sunīti (Rāva 1954c) auf ihren verstorbe-

nen Mann im Himmel hin:  

„aho baṭor janmataḥ prāg eva tadīyapitṛpādā divaṃ gatā iti mahānugrahaḥ khalu vid-
her“ iti. (Rāva 1954d: 77) 
 
„Ach, was für eine große Gnade des Schicksals, dass sein Vater schon vor der Geburt des 
Jungen in den Himmel kam.“ (Rāva 1954c in: Guttandin 2021: 128) 

 

2.6 Gründe von Muslimen für eine arrangierte Ehe in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts  

Rāvas Erzählung (1954a) mit der Muslimin Amīnā als Hauptfigur spielt in der ersten Hälfte des 

20. Jahrhunderts. In Indien unterliegt das Ehe- und Familienrecht der Religion. Indische Mus-

lime heiraten nach einem Vertrag, der nach den Bedingungen der šarīʿa, der Rechtsauslegung 

des qur’ān, ausgehandelt wird. Die Ehe ist Voraussetzung für Beischlaf, Zeugung von Nach-

kommen und Gestaltung des gemeinsamen Lebens. Scheidung ist gestattet, was auch darauf 

hinweist, dass die Ehe nicht wie im Hinduismus über den Tod hinaus gilt, auch wenn Das (1991: 

30) schon in der frühen arabisch-islamischen Gesellschaft eine Veränderung in der Sichtweise 

einer muslimischen Heirat als reine Vertragsangelegenheit hin zu einer darüberhinausgehen-

den sakramentalen Auffassung bemerkt. Die jeweils lokalen hinduistischen Hochzeitsbräuche 

haben die Bräuche indischer (Shīʿa)-Muslime stark beeinflusst (Husain 1976: Preface ix). Der 

zentralen Zeremonie, in der aus dem qur’ān vorgelesen wird, wurden von den muslimischen 

Gemeinschaften hinduistische Bräuche vor- oder nachgeschaltet (Dodda 2023: 586): 

The paucity of empirical research on social life of Indian Muslims has led Indian masses 
to live with a popular paradox that Muslims in India strictly follow Islam and apply reli-
gious precepts in daily life. Even the intellectual class too lives with the same impression. 
But the studies conducted so far, while discarding the above perception reveal that Mus-

 
101 Die Untersuchung von Kumar und Cincala 2021 zur Teilnahme an und zur Durchführung von Ahnenvereh-
rungsritualen basiert auf der Befragung von Männern und Frauen zwischen 18 und 36 Jahren, von denen 68,2 % 
an die Hindu-Rituale und 63,3 % an die regelmäßig durchzuführenden Familienrituale glauben (Kumar und Cin-
cala 2021: 160). Auch bei diesen Befragten wird aus Zeitmangel gelegentlich der starke Glaube an die Ahnenri-
tuale nicht mehr immer durch die Praxis gestützt oder die Rituale müssen einer Kurzform weichen (Kumar und 
Cincala 2021: 161, 162, 164). 



 77 

lims and Hindus in India are not much different when it comes to family and kinship pat-
terns and Marriage practices.  

  The picture which emerges from these empirical studies on Family, Marriage and 
Kinship among Indian Muslims makes it clear that in terms of structure of family, mar-
riage ceremonies and kinship groupings, the Muslims in India are not necessarily distin-
guishable from their non-Muslim neighbors. They seem to be a part of wider cultural 
complex shared by all those who reside in the region as a whole. (Dodda 2014: 586) 

 
Nach Dodda gibt es einen großen binnenkulturellen Austausch zwischen Muslimen und Hin-

dus in Indien, der von der Mehrheit der indischen Bevölkerung nicht einmal wahrgenommen 

wird, aber doch so weit geht, dass Muslime und Hindus in vielen zentralen Bräuchen nicht 

mehr zu unterscheiden sind. Ein großer Teil der indischen Bevölkerung scheint jedoch weiter 

anzunehmen, dass Muslime eine kulturell homogene Gruppe geblieben seien, und ignoriert 

den binnenkulturellen Austausch. Sharifs (1999) ausführliche Beschreibung der Sitten und 

Bräuche indischer Muslime von 1832 wurde mehrfach neu aufgelegt. Seine gesammelten In-

formationen sind bis heute brauchbar (Pernau 2008: 72). Darunter befinden sich auch die Hin-

dus und Muslimen gemeinsamen Sitten und Bräuche und der Hinweis auf den starken 

Austausch zwischen beiden Religionsgemeinschaften. Dieser kann bis zur Adaption paralleler 

hinduistischer Bräuche an islamische Sitten und der Akzeptanz hinduistischer Bräuche für die 

muslimische Gemeinschaft reichen (Sharif 1999: 7),  die Teilnahme an der durgāpūjā und an-

deren hinduistischen Festen, die Konsultation hinduistischer paṇḍit-s der Astrologie oder die 

gemeinsame Verehrung von Schreinen (Sharif 1999: 8) und Heiligen (Sharif 1999: 143).102 

Auch die Autorin Rāva zeigt an einigen Stellen erzählerisch auf, wie stark sich manche Bräuche 

von Hindus und Muslimen decken. Die Hochzeit der Muslimin Amīnā unterscheidet sich in den 

Festivitäten bezüglich Zeltaufbau, Musik und Festessen nicht von einer hinduistischen Hoch-

zeit: 

atha paredyuḥ samāhitanānāvidhasaṃskāram amīnāyāḥ pitur mandiraṃ mahot-
savamayaṃ saṅgītanṛtyādidhvanimayaṃ divyamandiram iva vyabhāsiṣṭa. krameṇa  
samupatiṣṭhadbhiḥ prāghuṇikaiḥ sadanam etad vyarājata. amadhyarātraṃ ca  
samucitabhojanaiḥ satkṛtaḥ prāghuṇikasamūho vārāṅganānṛtyasaṅgītādibhiḥ prāpi-
tavinodaḥ śrīlasyālaye sukhaṃ kālam ayāpayat. (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 262) 

 
Am nächsten Tag ertönte dann der von reichhaltiger Dekoration zusammengehaltene 
Zeltpalazzo von Amīnās Vater von dem großen Fest und dem Schall von Gesang und Tanz 
wie ein göttlicher Palast. Nach und nach wurde der Platz von den ankommenden Gästen 
belegt. Und bis gegen Mitternacht verbrachte die Gästeschar im Festzelt des vermögen-
den Mannes eine angenehme Zeit, denn sie war mit wohlbereiteten Gerichten ehrenvoll 

 
102 Vergleiche dazu auch Ahmad (1976 Introduction: xxii–xxiii), Sharif (1999: 8+9) und Bahadur (1996: 10). 



 78 

bewirtet und mit Aufführungen von Gesang, Musik und Tanz von schönen Frauen unter-
halten worden. (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 263) 

 
Nach der Hochzeitszeremonie, deren vorbereitende Zeremonien und Festivitäten sich kaum 

von hinduistischen Bräuchen unterscheiden, wird Amīnā, wie jede hinduistische Ehefrau, in 

das Haus des Ehemannes umgesiedelt. In der Erzählung wissen die engen Freundinnen Saralā 

und Aminā (Rāva 1954a) auch gut über die Religion der anderen Bescheid ( Rāva 1954a: 

261+283) und beachten, dass sich die religiösen Verrichtungen dann doch stark unterschei-

den:  

Kumāryāv ime āśaiśavāt prativeśinyāv āstām. Yady api bhinnabhinnarītyā saṃvārdhite  
adhyāpite bhinnabhinnaś ca tayor naikaviṣayeṣu gṛhasaṃskāro ’bhūd, bhinnabhinne 
ca dharmamate abhūtāṃ tayos tad apīme parasparaṃ pratibaddhadṛḍhasakhye ciraṃ 
sthitavatyau. (Rāva 1954a in: Guttandin 2020: 262) 
 
Die beiden jungen Frauen waren seit ihrer Kindheit Nachbarinnen. Obwohl sie nach voll-
kommen verschiedenen Gepflogenheiten erzogen und unterrichtet worden waren, und 
ihnen nicht eine einzige häusliche Verrichtung gemeinsam war, und sie in religiösen An-
gelegenheiten getrennt blieben, waren sie sich dessen ungeachtet gegenseitig seit Lan-
gem in enger Freundschaft verbunden. (Rāva 1954a in: Guttandin 2020: 263) 

 
Ein wesentlicher Unterschied sind der hinduistische sahadharma und die daraus resultieren-

den Haushälter*innenopfer und samskāra-s, die es im schiitischen Islam, wo jede*r einzelne 

vor Gott für Glauben und Handeln selbst verantwortlich ist, nicht gibt. Der qur’ān lässt Männer 

und Frauen ins Paradies ein, wenn sie „rechtschaffen und gläubig“ sind (sūra 40:40), nicht weil 

sie Rituale gemeinsam ausführen. Seema (2013: 63–67) verweist auf die patrilineare Abstam-

mungsregel als Grundlage des muslimischen Verwandtschaftssystems und die darauf basie-

renden Rollen der Personen im größeren Familien- und Haushaltszusammenhang und in der 

Ehe. Ein hierarchisches Kastensystem, das sich auf die Reinheit des Blutes gründet, gibt es in 

muslimischen Zusammenhängen nur als Ausnahme in Südindien. Zwar wird vorzugsweise in-

nerhalb der eigenen religiösen Community geheiratet, doch dient dies eher dem Glaubens- 

oder Vermögens- und Statuserhalt.103 Für Rāvas Erzählung spielen diese Aspekte keine Rolle.  

Amīnā hat sich auf ihre Ehe vorbereitet (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 267). Ausge-

hend von ihrer guten Schulbildung kann angenommen werden, dass sie neben Gesprächen 

mit ihrer Mutter und religiösen Instruktionen des Imams auch Lesestoff vorliegen hatte. Das 

12. Kapitel „Über die Ehe“ (Kitâb âdâbi n-nikâh) aus Al-Ġazālīs „Wiederbelebung der Religi-

 
103 Zum Verständnis von Kastenstrukturen in den muslimischen Gemeinschaften unter Berücksichtigung von Ge-
meinsamkeiten mit hinduistischen Kastenstrukturen und ihrer Abgrenzung zu ihnen vgl. Delage (2014). 



 79 

onswissenschaft“ (Ihya' 'ulûm ad-din) aus dem 12. Jahrhundert (Bauer 1917) enthält zwar In-

formationen über die muslimische Eheführung, doch waren die Ratgeberbroschüren für die 

muslimische Ehe, die seit dem 19. Jahrhundert besonders verbreitet waren und Rechte und 

Pflichten in der Ehe für Laien aufbereiteten, die wahrscheinlichere Lektüre. Neben der Ver-

pflichtung der Ehefrau zum Gehorsam gewichteten die Broschüren, je mehr sich ihr Heraus-

gabedatum dem 20. Jahrhundert nähert, die partnerschaftliche Beziehung und die Zuneigung 

zwischen den Eheleuten (vgl. Rosenbaum 2017), Kriterien, die auch Amīnā in ihrer Ehe gern 

verwirklicht gesehen hätte. 

 

2.7 Strafandrohungen der Tradition für den Erhalt der Linientreue zum System 

Einzelnormen von Gesetzeswerken erfordern Strafbewehrungen, die ihre Einhaltung bewir-

ken sollen. Um einer Infragestellung von Teilen des in sich schlüssigen traditionellen Systems 

durch ein in seiner persönlichen Ausweglosigkeit erstarktes Individuum vorzubeugen, steht 

der hinduistischen Tradition ein Dreisäulensystem zur Verfügung. Es besteht aus der Andro-

hung von konkreten Strafen bei einer Normabweichung, der Erzeugung von Furcht vor einer 

qualitativ geringeren Wiedergeburt als Konsequenz einer Normabweichung und der Gewiss-

heit von Schikane durch Helfershelfer*innen aus dem eng an der Tradition sich orientierenden 

Umfeld potenzieller Widerständler*innen. 

 

2.7.1 Strafmaß für Verstöße gegen traditionelle Normen 

Harte Strafen wie der Ausstoß aus der Geburtsgruppe jāti werden bei schweren Vergehen 

gegen die Gesellschaft in den dharmasūtra-s angedroht:  

These are the actions causing loss of caste (patanīyānī): theft; acts causing infamy; hom-
icide; neglect of the Vedas; abortion; sex with the siblings of one’s mother or father or 
with their children; drinking liquor; sex with those with whom sex is forbidden; sex with 
a friend of one’s female or male elders or with the wife of another man — some maintain 
that there is no loss of caste when one has sex with a woman other than the wife of an 
elder—; and the persistent commission of unrighteous acts [adharma]. (Dha. Ā. 1.21.7–
11 in: Olivelle 2005: 47)  

It is a sin [doṣa] to engage in sexual intercourse with a woman who has been married 
before […]; and a son born from their union undoubtedly participates in their sin. (Dha. 
Ā 2.13.3–4 in: Olivelle 2005: 78) 

Die Straftaten Diebstahl, Selbstmord als Variante von Mord, Abtreibung, Affäre mit einer ver-

heirateten Frau und Missachtung des Verbots der Witwenheirat werden auch in den Erzäh-



 80 

lungen angesprochen. Die Sünde des Beischlafs mit einer Witwe wirkt sich noch auf einen aus 

der Verbindung geborenen Sohn aus. Der Kontakt mit den Ausgestoßenen ist nicht gestattet: 

Social interaction with outcastes is not permitted, as also with degraded people. (Dha. 
A. 1.21.5–6 in: Olivelle 2005: 50) 
 

Pārvatī (Rāva 1954b) hat berechtigte Sorge vor dem Ausschluss aus ihrer Geburtsgruppe: 

„tvatsahacarī bhavituṃ vahnijvālām api praviśeyaṃ paraṃ jñātibahiṣkārāt katham 
ātmānaṃ rakṣeyam’ iti.“ (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 32) 
 
„Um deine Frau zu werden, würde ich sogar ins Feuer gehen, aber wie könnte ich mich 
davor schützen, von den Verwandten ausgestoßen zu werden?“ (Rāva 1954b in: Guttan-
din 2020: 33) 

Sie weist ihren geliebten „jungen Mann“ darauf hin, dass sie beide aus ihrer jeweiligen Ge-

burtsgruppe ausgestoßen werden könnten, wenn sie sich nicht der Norm der jāti-Endogamie 

und des Verbots der Witwenheirat beugten und aufeinander verzichteten: 

paryante vallabhāt svamano nigṛhya mṛduvācā sā'bravīt. ‚āryā'ham adhogatiṃ 
bhavato netuṃ necchāmi. matkṛte svārtho na tyājyo bhavadbhir‘ iti. tayā svaniścaya 
itthaṃ sphuṭaṃ vyaktīkṛte taruṇo 'yam atyantaviṣaṇṇacetā abhavat. (Rāva 1954b in: 
Guttandin 2020: 34) 
 
Am Ende hielt sie für den Geliebten ihr Verlangen zurück und sprach mit sanfter Stimme: 
„Edler, ich will Sie nicht in die Degradierung führen. Für mich sollten Sie und die Ihren 
das eigene Interesse nicht aufgeben.“ Als sie ihre Entscheidung so deutlich offengelegt 
hatte, war der junge Mann zutiefst niedergeschlagen. (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 
35) 

Rāva (1954c) berichtet in einer weiteren Erzählung von dem zwanzigjährigen Kumār, der in 

der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts aus der Kasse seines Arbeitgebers einen Zehnrupien-

schein104 entwendet und dafür vom zuständigen Richter zu einem Jahr Gefängnis verurteilt 

wird. Der seit 1862 gültige IPC gibt für „theft by clerk or servant of property in possession of 

master“ als Strafmaß „Imprisonment of either description for a term which may extend to 

seven years and shall also be liable to fine“ vor (IPC XVII, § 381). Das Delikt ist nicht kautions-

fähig. Die Strafe wird von den Dorfmagistraten verhängt und der Schwere des Diebstahls an-

gepasst. In den dharmasūtra-s wird ein strenges Sühnejahr für kleinere Diebstähle angeboten 

(Dha. Ā. 1.25.4–8 in: Olivelle 2005: 180; Dha. Va. 20.41–44 in: Olivelle 2005: 180) und den 

 
104 Am 1.11.2023 stand der Wechselkurs für 1 US$ auf 83,25 Rupien. 1930 wurden für 1 US$ 2,77 Rupien ausge-
zahlt, 1940 war ein US$ 3,32 Rupien wert. Angaben aus: MeasuringWorth Foundation (1960 cont.). URL: 
<https://www.measuringworth.com/datasets/exchangeglobal/result.php?year_source=1916&year_re-
sult=1948&countryE%5B%5D=India>, letzter Abruf am 14.10.2024. Die Reallöhne stiegen zwischen 1939 und 
1947 nicht an.  



 81 

Umständen entsprechend nach unten bis zur milden Ermahnung angepasst (Yajñavalkya 367 

in: Mitākṣarā 1918: 438).  

Śraddhā (Biśvālaḥ 2006) verhindert, dass ihre Rivalin das Kind ihres Mannes abtreibt. 

Sie ist eine konservative indische Frau. Die Abtreibung würde nicht in das traditionelle Konzept 

passen. 

pūjā etaṃ garbhapātaṃ na kārayatu iti śraddhā tasyāḥ mātaraṃ prabodhitavatī: „sā 
nagarād bahiḥ kutracid gatvā garbhasthaṃ śiśuṃ janayatu. ahaṃ sarvaṃ vyayaṃ nir-
vakṣyāmi. prasavānantaraṃ ca tasyāḥ śiśoḥ pālanapoṣaṇaṃ aham eva kariṣyāmi.“ 
(Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 142) 

„Pūjā soll bitte zu keinem Schwangerschaftsabbruch gedrängt werden. Sie möge außer-
halb der Stadt irgendwo hingehen und das Kind, das sie trägt, zur Welt bringen. Ich 
werde für alle Kosten aufkommen und nach der Niederkunft werde ich die Versorgung 
und Betreuung ihres Kindes übernehmen“, erklärte Śraddhā ihrer Mutter. (Biśvālaḥ 
2006 in: Guttandin 2020: 143) 
 

Die Straftat Selbstmord wird von zwei Frauen in den Erzählungen wegen der Ausweglosigkeit 

ihrer Lebensumstände erwogen. Beide fürchten nicht die weltliche Strafe bei einem Fehlver-

such. Vijayā denkt an Selbstmord, als sie einem Burnout wegen Mobbing erliegt: 

parantu svadehaṃ kadāpi na naśiṣyāmi. ātmano bahumūlyaṃ jīvanam etādṛśānāṃ dha-
nalolupānāṃ kṛte nārpaṇīyam.  
 
„Trotzdem werde ich mich nicht irgendwann umbringen. Das wertvolle eigene Leben 
darf nicht für solche geldgierigen Menschen aufgegeben werden.“ (Vijayā in Pāṭaṇī 1994 
in: Guttandin 2020: 120) 

Vijayā schätzt das eigene Leben als zu wertvoll ein. Pārvatī erwägt Selbstmord und verwirft 

den Gedanken sofort, da die Tat schlechtes karma[n] nach sich ziehen würde (Rava 1954b in: 

Guttandin 2020: 37+39+41). 

 

2.7.2 karma[n] als unterstützendes Glaubensgerüst für den Erhalt der Tradition 

Das Gesetz von Ursache und Wirkung (karma[n]) nimmt die Straftäter*innen in die Eigenver-

antwortung für den günstigen oder ungünstigen Verlauf ihres gegenwärtigen und zukünftigen 

Lebens:  

By following the righteous path (dharma) people belonging to a lower class advance in 
their subsequent birth to the next higher class, whereas by following an unrighteous 
(adharma) path people belonging to a higher class [varṇa] descend in their subsequent 
birth [jātiparivṛtti] to the next lower class. (Dha. Ā. 2.11.10-11 in: Olivelle 2005: 41) 

People of all classes enjoy supreme and boundless happiness when they follow the 
Laws specific to them. Then, upon a man’s return to earth, by virtue of the residue of his 



 82 

merits he obtains a high birth, a beautiful body, a fine complexion, strength, intelligence, 
wisdom, wealth, and an inclination to follow the Law. So, going around like a wheel, he 
remains happy in both worlds. This is similar to the way the seeds of plants and trees, 
when they are sown on a well-ploughed field, increase their fruit. This example explains 
also the way the fruits of sins increase. When a thief or a heinous sinner, whether he is 
a Brahmin, a Ksatriya, or a Vaisya, completes his sojourn in the next world living in an 
interminable hell, he is born here again—a Brahmin as a Candida, a Ksatriya as a 
Paulkasa, and a Vaisya as a Vaina. In like manner, others, when they fall from their castes 
[varṇaparidhvaṃsā] as a result of their sinful acts, are born as outcastes in wombs that 
are the aftermath of their sins. (Dha. Ā. 2.2.2–7 in: Olivelle 2005: 40) 

People belonging to the different classes (varṇa) and orders of life (āśrama) who are 
steadfastly devoted to the Laws proper to them enjoy the fruits of their deeds (kar-
maphala) after death; and then, with the residue of those fruits, take birth again in a 
prosperous region (viśiṣṭadeśa), a high caste (viśiṣṭajāti), and a distinguished family 
(viśiṣṭakula), with a handsome body, long life, deep vedic learning, and virtuous conduct, 
and with great wealth, happiness, and intelligence. Those who act to the contrary dis-
perse in every direction and perish. (Dha. Gau. 11.29–31 in: Olivelle 2005: 216) 

Das Gesetz des absichtlichen Handelns und der daraus sich automatisch generierenden Resul-

tate auf die handelnde Person wirkt sich von früheren Leben eines Menschen auf sein oder 

ihr gegenwärtiges Leben aus. Im aktuellen Leben wird die Güte der Wiedergeburt durch die 

Qualität der eigenen Taten selbst generiert. Anweisende, Zustimmende und Ausführende sind 

am negativen oder positiven Resultat beteiligt: 

Those who direct, those who consent, and those who carry out an act share in its fruit, 
whether it is heaven or hell, but those who are more closely involved with the act receive 
a larger share of the fruit (Dha. Ā 2.29.1–2 in: Olivelle 2005: 40). 

Sunītis im Gefängnis einsitzender Ehemann (Rāva 1954c) fragt sich nach seiner Sünde in einem 

früheren Leben, die sein derzeitiges Leben wohl bestimmt haben könnte: 

hariḥ––vyacintayam ahaṃ janmāntare kiṃ nāma ghorapāpaṃ vyadhāyi mayā yasya 
phalam anubhūyate ’smiñ janmani. (Rāva 1954d: 86) 

Hari: „Ich grübelte, ob ich womöglich in einer anderen Geburt eine furchtbare Sünde 
begangen hätte, deren Vergeltung ich in diesem Leben auszuhalten hätte.“ (Rāva 1954c 
in: Guttandin 2021: 141) 

Seine Frau, Kumārs Mutter Sunīti, fürchtet das schlechte karma[n] im nächsten Leben und die 

Schande für die Familie nach dem Diebstahl ihres Sohnes: 

atha saṃjātāṣṭādaśavarṣīyas tadātmajaḥ kasyacit kṛpaṇasya vaṇijo vipaṇyāṃ niyo-
jitaḥ san daśamudrāṅkitapatraṃ mūṣakaiḥ sāmi-cūrṇitam apāharad iti prāḍvi-
vākasyādeśād ekavarṣaparyantam upari nirdiṣṭe kārāgāre nyarodhi. sarvam etat 
saṃvṛttaṃ nitarām asahyam abhūt sunītyāḥ. Vyacintayat ca sā. ‚Kalaṅko ’yaṃ mara-
ṇād apy atiricyate khalu. varaṃ yadi putro me ’mariṣyann asahe hi kuladūṣaṇam  
idam. (Rāva 1954d: 77) 
 



 83 

Nun geschah es, dass ihr gerade achtzehn Jahre gewordener Sohn, der im Laden eines 
geizigen Händlers angestellt war, einen von Mäusen halb angefressenen Zehnrupien-
schein unterschlug. Auf Anordnung des vorsitzenden Richters wurde er für ein Jahr im 
oben genannten Gefängnis [Yerwada Central Jail][105] weggesperrt. Sunīti war der ge-
samte Vorgang vollkommen unerträglich und sie dachte: „Diese Schuld überdauert so-
gar den Tod. Es wäre besser, wenn mein Sohn sterben würde, ertrage ich doch die 
Schande für meine Familie nicht.“ (Rāva 1954c in: Guttandin 2021: 128) 

Nachdem ihr Ehemann ihr gegenüber für tot erklärt und ihr Sohn zu einer Gefängnisstrafe 

verurteilt worden war, hatte sich Sunīti ganz auf ihre religiöse Praxis konzentriert, um die ne-

gative karmische Reaktion der Taten ihres Mannes und Sohnes zu mildern oder auszugleichen. 

Nun will ihr gerade aus der Haft entlassener Sohn einen ehemaligen Mitgefangenen einladen. 

Sunīti fürchtet, dass ihre Sühnebemühungen umsonst gewesen sein könnten: 

mama ca kuladevatāyā dīrghopāsanānuṣṭhānādinā naiṣphalyatāṃ gantavyam. 
etādṛśaḥ puruṣasya pratiṣedhyaḥ praveśa iha. vidyante dharmaśālāḥ puṇyanagare 
nātidūram itaḥ. sarve ‘pi samāśrīyante tatra. doṣiṇo ’pi. (Rāva 1954d: 82) 
 
„Und meine lange religiöse Praxis, der Familiengottheit mit allem, was dazugehört, zu 
dienen, wird wohl wirkungslos bleiben. Dass ein solcher Mann hier hereinkommt, muss 
verhindert werden. Es gibt karitative Einrichtungen in der Stadt Puṇe, nicht weit von 
hier. Alle finden dort Unterschlupf. Auch Kriminelle.“ (Rāva 1954c in: Guttandin 2021: 
136–137) 
 

Sumitrā (Yogamāyā 2011) ist eine junge Frau, die sich eigene Gedanken zu ihrer Tradition ge-

macht hat. Sie hat sich ganz von der Akzeptanz astrologischer Voraussagen entfernt, misstraut 

ihnen sogar. Die Menge der „Wahrsagerei“ zur kurzen Lebensspanne ihres Ehemannes belas-

tet sie aber doch im Zusammenhang mit einigen lebensbedrohlichen Situationen: 

sumitrāpi jñātavaty āsīt jyotiṣaviśāradānāṃ mukhāt svapatyur āyurviṣaye. parantu sā 
bhāgyavādinī nāsīt. etadarthaṃ na viśvasitavatī. param adya tayopalabdhaṃ yad 
niyatir nāma vartate. asahāyo manuṣyas tu niyatihaste krīḍanakaḥ. (Yogamāyā 2011 
in: Guttandin 2020: 64)  

Auch Sumitrā war von den Astrologen über die Lebensspanne ihres Mannes informiert 
worden, doch war sie keine Anhängerin der Wahrsagerei. Sie misstraute deren Motiven. 
Nach dem heutigen Tag war ihr klar geworden, was „Schicksal“ wirklich ist: Der hilflose 
Mensch ist doch ein Spielzeug in Niyatis [Schicksalsgöttin] Hand. (Yogamāyā 2011 in: 
Guttandin 2020: 65)[106] 

 
105 Das „Yerwada Central Jail“ befindet sich in der Nähe von Puṇe. Kumār ist nach Rāvas Beschreibung im „Open 
Jail“ vor dem Hochsicherheitstrakt untergebracht, wo Gefangene mit guter Führung mit reduziertem Sicherheits-
personal im Garten arbeiten können.  
106 Abweichend übersetzt in Guttandin 2020: „Aber heute hatte sie verstanden, was man Schicksal nennt. Der 
hilflose Mensch ist ein Spielzeug in der Hand des Schicksals.“ (Yogamāyā 2011 in: Guttandin 2020: 65). 



 84 

Sie steht die erneute Prüfung durch und definiert „Schicksal“ nicht als persönliches karma[n], 

das sie selbst in einem früheren Leben verursacht hat, sondern als willkürliches Spiel der 

Schicksalgöttin Niyatī. Schließlich stellt sich heraus, dass ihre Sorge gegenstandslos war. Die 

astrologischen Warnungen hatten keinen Bezug zur Realität und trafen nicht zu. Der Titel der 

Erzählung, bhāgyabalam uta niṣṭhābalam („Die Macht des Schicksals und die Kraft der Stand-

festigkeit“), verweist darauf, dass es sich lohnen kann, entgegen manchem Brauch den eige-

nen Überzeugungen zu trauen. 

2.7.3 Kontrolle durch das Umfeld 

Die Erzählungen berichten von offener Verleumdung, Herabsetzung, Schikane und Beschimp-

fungen der Abweichler*innen durch die weiblichen Mitglieder der Familie und der Geburts-

gruppe, den Dorfbewohnerinnen und Nachbarinnen. Die Peinigerinnen fungieren als 

maßregelnde Hüterinnen der moralischen Werte einer gesellschaftlichen Mehrheit. Mit ihren 

Angriffen distanzieren sie sich von der Normverletzung der Abtrünnigen, um nicht mit in die 

Verantwortung genommen zu werden.107 Pārvatī wird beschimpft und mit Verleumdungen 

überhäuft, als sie von der Reise nach Puṇe mit ihrem „jungen Mann“ in ihr Dorf zurückkehrt 

und an einer Frauengruppe am Brunnen vorbeigeht (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 37). 

Sunītis Sohn Kumār erwähnt mögliche Attacken der Nachbarn auf seinen Vater wegen dessen 

Gefängnisaufenthalt (Rāva 1954c in: Guttandin 2021: 145). Seine Mutter fürchtet das Gerede 

des dörflichen Umfeldes, als ihr Sohn aus der Strafanstalt zurückkehrt:  

Suniti.––(Saviṣādam) Kiṃ bhavitā baṭor me. Hanta viśveṣām api viditāsti sā tasya 
steyavārtā. (Rāva 1954d: 79) 
 
Sunīti (hoffnungslos): „Was wird aus meinem Sohn werden. Leider kennen auch alle das 
Gerede über seinen Diebstahl.“ (Rāva 1954c in: Guttandin 2021: 132)  

Kumār zeigt eine andere Sichtweise auf seinen geringfügigen Ladendiebstahl, für den er sei-

nen Arbeitgeber wegen der niedrigen Lohnzahlung zur Mitverantwortung zieht: 

Kumār.––Bhūtapūrvo madīyaḥ svāmī kṛpaṇo grahaṇīyo ’tra. Āsūryodayād ānaktaṃ pa-
riśrāmyate ’pi me sapta mudrā eva sa prāyacchat. Vetanam idaṃ jaṭharapūrtaye ’pi 
nālam āsīt. Atha vastrādikasya kā kathā? (Rāva 1954d: 81) 
 
Kumar: „Mein ehemaliger Arbeitgeber, der Geizhals, sollte zur Verantwortung gezogen 
werden. Obwohl er mich von Sonnenaufgang bis in die Nacht harte Arbeit verrichten 
ließ, hat er mir nur sieben Rupien überreicht. Dieser Lohn war nicht einmal genug, um 

 
107 Zur Interpretation weiblicher Mittäterschaft vgl. Knowles (2021). 



 85 

den Magen zu füllen, geschweige denn für Kleidung und andere Dinge.“ (Rāva 1954c in: 
Guttandin 2020: 134) 

Kṣamā Rāva könnte hier eine These von Karl Marx in Kumārs Worten zusammengefasst haben. 

Sie war eine gebildete und belesene Frau mit einem großen in- und ausländischen Bekannten-

kreis (Guttandin 2018: 250–251). Es ist nicht unwahrscheinlich, dass ihr neben dem „Kapital“ 

auch „das kleine Kapital“ bekannt war, in dem Marx komprimiert den Zusammenhang von 

„Lohn, Preis und Profit“ 1865 in einem Vortrag darlegte (Marx 1998; Kuczinski 2022). Zusam-

mengefasst erklärt Marx: Der Kapitalist lässt den Arbeiter länger arbeiten, als er für die Pro-

duktion des seiner Arbeitskraft entsprechenden Warenwertes benötigt. Er verkauft die Ware 

zum Preis der Gesamtsumme der bezahlten und nicht bezahlten Arbeitsstunden und behält 

den Stundenlohn der darüber hinaus geleisteten Arbeitszeit als Mehrwert ein, indem er dem 

Arbeiter nur den Warenwert seiner Arbeitskraft zahlt. Aus Sicht des Kapitalisten muss der 

Lohn niedriger bleiben als der Verkaufspreis. Der Profit erhöht sich, wenn der Lohn so bei 

gleichzeitig lang gehaltener Arbeitszeit so niedrig wie möglich gehalten wird. Dem Arbeiter 

erscheint es so, als bewerte der Kapitalist seine gesamte Arbeitszeit mit seinem im Vergleich 

zum Verkaufspreis geringeren Lohn. So beklagt auch Kumār die lange Arbeitszeit und den 

niedrigen Lohn aus der Sicht des Arbeitnehmers.108 Er bezeichnet seinen Arbeitgeber als 

„Geizhals“, mit dem sich bereits frühe Schriften intensiv beschäftigten: 

He (the householder) should refrain from miserliness [dainya], guile, and crookedness. 
(Dha. Bau. 2.4.25 in: Olivelle 2005: 79) 
 [These are unfit to be eaten] […] food given by a miser [kadarya] […]. (Dha. Gau. 17.17 
in: Olivelle 2005: 136) 

Vijñāneśvara gibt in seinem Kommentar zur yājñavalkyasmṛti die Definition für einen „Geiz-

hals“:  

As has been said: „He who through avarice pinches himself, his religious works, his sons 
and wife and his ancestors and dependents, is known to be a miser.“ (Mitākṣarā 1918: 
260) 

Kumār hätte auch nach der Tradition recht: Sein Arbeitgeber ist ein „Geizhals“, der ihm als 

Lohnabhängigen aus Gewinnsucht einen angemessenen Lohn vorenthält. 

 
108 Kumār ist Mitte der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts ungelernter Mitarbeiter in einem Krämerladen und 
erhält einen Lohn von sieben Rupien. Dieser muss neben den täglichen Mahlzeiten auch Kleidung, Schuhe und 
Konsumgüter eines Achtzehnjährigen abdecken: Tabak, Schuhe, Stoff, Schneider, Friseur, Toilettenartikel, öffentli-
cher und privater Transport, Zeitung und Freizeitaktivitäten (teilweise entnommen aus Desai 1948: 267, Tabelle). Die 
Autorin gibt keinen Hinweis darauf, ob Kumārs Gehalt Tages-, Wochen- oder Monatslohn ist. 1947 betrug das 
monatliche Minimumgehalt 55,00 Rupien (CGS Publication India). 1991 erhielt ein Verkäufer in Indien als Mini-
mumgehalt 300,00 Rupien im Monat (Statistisches Bundesamt, Wiesbaden (Hg.) (1995).  



 86 

Auch in weniger schwierigen Ausgangslagen geht auch von der Hilfe des Umfelds eine latente 

Bedrohung durch seine parallele Kontrollfunktion aus: Amīnās Nachbar*innen wissen, was 

Sitte und Brauch ist, weisen sie bei der Totenwache für ihren verstorbenen Mann auf die üb-

liche Versorgung einer Geliebten hin und fungieren als Augenzeugen (Rāva 1954a in: Guttan-

din 2020: 281). Sumitrās Ehemann empfiehlt seiner Frau die Nachbarn gegen die Einsamkeit 

(Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttandin 2020: 169), denen auch die Rolle der Aufpasser*innen und 

Hüter*innen seiner Frau (vgl. Abraham 2018) während seines Auslandsstudiums zukommen 

kann.  

Innerfamiliäre Repression kann sowohl durch Mitglieder der eigenen Großfamilie als 

auch durch die des Ehepartners und durch den Ehemann ausgeübt werden. Pāṭāṇī (1994) zeigt 

für die 1980er / 1990er Jahre auf, wie Vijayās Schwiegermutter die Familie ihrer Schwieger-

tochter zu einer Nachforderung für die bei der Hochzeit geleisteten Geschenke pressen will. 

Sie beginnt mit täglichen Schikanen gegen die Schwiegertochter. Die Auswirkungen auf Vijayās 

seelische Gesundheit sind gravierend: 

„itthaṃ jīvanam asambhavaprāyam eva. anudinam ime āghātāḥ! sahiṣṇutāyāḥ 
bhavati kāpi sīmā! sahiṣṇutāyām api bhavati kimapi prayojanam. yady anayā sa-
hiṣṇutayā kutrāpi kasyām api diśi kim api parivarttanaṃ bhavet tarhy ucitam eva.  
parantv atra tu mama sahiṣṇutāyāḥ pariśramasya ceme lābham anubhūya mām 
śoṣayanty eva. nahi. nāham eteṣāṃ nṛśaṃsatāyāḥ śoṣaṇabindur bhaviṣyāmi. iyaṃ tu 
mama sarvādhikā durbalatā bhaviṣyati. tatraitaiḥ mama pitre vittanimittaṃ patram 
api likhitam. dhig eteṣāṃ dhanalobhaḥ. ko vā jānāti āpaṇe teṣāṃ kimapi bhavanaṃ 
vidyate na vā, yadarthaṃ nyāyālayaviṣayakīṃ mahatīṃ vārttāṃ te kalpayanti. hanta! 
dīnau mama pitarau. tat patraṃ prāpya mātā me bahu viṣaṇṇā bhaviṣyati. daśasahas-
rarūpyakāṇi tau kuta āneṣyataḥ? aham idam anyāyaṃ na sahiṣye. mayā etasya 
pratīkāraḥ kartavyaḥ.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 120) 

 
„Auf diese Weise ist das Leben wohl sinnlos. Jeden Tag diese Schläge. Es gibt eine Grenze 
im Durchhalten. Zwar liegt im Durchhalten ein gewisser Sinn. Wenn durch dieses Durch-
halten irgendwo in irgendeiner Richtung irgendeine Wendung entstehen könnte, dann 
wäre es sicher angemessen. Hier aber ziehen sie doch Nutzen aus meiner Erschöpfung 
vom Durchhalten und zerstören mich tatsächlich. Nein. Ich werde nicht der Punkt sein, 
der wegen ihrer Bösartigkeit verblasst. Doch meine umfassende Schwäche wird es schaf-
fen. Da haben sie meinem Vater auch den Brief geschrieben, um sich zu bereichern. Ver-
flucht sei ihre Geldgier. Wer weiß sicher, ob auf dem Markt irgendein Gebäude von 
ihnen, für das sie sich den großen Fall bei Gericht ausgedacht haben, existiert oder nicht. 
Ach, meine armen Eltern. Meine Mutter wird sehr traurig gewesen sein, als sie diesen 
Brief erhalten hat. Von woher werden sie wohl zehntausend Rupien beibringen? Ich 
werde diese rechtswidrige Handlung nicht dulden. Ich muss sie verhindern.“ (Pāṭaṇī 
1994 in: Guttandin 2020: 121) 



 87 

Schließlich drohen Schwager, Schwägerin und Schwiegersohn Vijayās Vater damit, dass seine 

Tochter aus der Familie ihres Ehemannes hinausgeworfen werde, wenn er nicht der Zahlung 

der vollen Summe der Mitgiftnachforderung nachkäme. Die aufgeführten Gründe, sie habe 

keine gute Abstammung, keinen guten Charakter und vernachlässige ihre Haushaltspflichten, 

sind unberechtigt:  

lakṣmaṇapālaḥ: „[...] tava patyuḥ rākeśasya patraṃ samprāptaṃ mayā. putri! tvaṃ 
bahu durbalā saṃjātā, kiṃ kāraṇam?“ 
tadaivābhyantarān mevālālaḥ samprāptaḥ. rākeśo ’pi samāyātaḥ. abhivādanasam-
udācārān anantaraṃ yadā lakṣmaṇapāla upaviṣṭaḥ tadā rākeśam abhilakṣyākathayat: 
„tava patraṃ labdhaṃ mayā. ardharāśiṃ nītvā samprāpto ’smi. arddhaṃ vijayāmad-
hyamenāgāmini pakṣe preṣayiṣyāmi śvaḥ gṛhagamanakāle vijayāṃ sahaiva neṣyāmi.“  
vijayā mahānasāt sāvadhānatayā śṛṇoti sma.  

mevālālaḥ: „arddhena kim? sampūrṇaṃ vijayāmadhyamena preṣaya. vayaṃ 
pratīkṣiṣyāmahe.“ 

madhye eva rākeśo ’vadat: „anyathā vijayā pitṛgṛhe eva vasatu. nāsty asyā 
āvaśyakatā asmin gṛhe.“ 

lālī: „etatsvabhāvā nāryaḥ kāryālaye eva kāryaṃ kartuṃ kṣamā na bhadragṛheṣu 
kulīnavadhva iva sthātuṃ samarthāḥ.“ 

āścaryacakitaḥ lakṣmaṇapālo dainyabhāvenāvadat: „kiṃ vadanti bhavantaḥ? vi-
jayāsamā suśīlā mayā na kāpi bālā dṛṣṭā. kathaṃ viśvasimi?“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttan-
din 2020: 120+122) 
 
Lakṣmaṇapāla: „[...] Ich habe den Brief deines Mannes Rākeśa erhalten. Tochter, du bist 
sehr schmächtig geworden. Was ist der Grund?“ Da trat schon Mevālāla von drinnen 
hinzu. Auch Rākeśa kam herbei. Nach einigen Begrüßungsfloskeln setzte sich Lakṣmaṇa-
pāla, wendete sich dann Rākeśa zu und sagte: „Deinen Brief habe ich erhalten. Ich bin 
mit der einen Hälfte der Summe hergekommen. Die andere Hälfte werde ich in vierzehn 
Tagen Vijayā mitgeben. Morgen bei der Heimreise nehme ich Vijayā mit.“ Vijayā hörte 
sehr aufmerksam aus der Küche zu. 

Mevālāla: „Mit der Hälfte? Gib Vijayā die volle Summe mit. Wir werden warten.“ 
    Rākeśa warf zwischendurch ein: „Sonst soll Vijayā im Elternhaus wohnen bleiben. In 
diesem Haus wird sie nicht gebraucht.“ 

 Lālī: „Frauen mit diesem Charakter sind nur dafür geeignet, im Büro zu arbeiten. Sie 
können nicht zu Hause bleiben wie die Frauen von guter Abstammung in den Haushalten 
der Wohlhabenden.“  

 Vor Schreck zitternd sagte Lakṣmaṇapāla deprimiert: „Was reden Sie da? Ich habe 
noch nie ein so tüchtiges Mädchen wie Vijayā gesehen. Wie soll ich das glauben?“ 
(Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 121+123) 

Lakṣmaṇapāla macht einen vernünftigen Vorschlag, der das Gesicht von Vijayā und ihrer Fa-

milie wahrt und die verbotene Mitgiftnachforderung zum Vorteil der Schwiegerfamilie als 

„Geschenk“ verbrämt: Die Auszahlung der Hälfte der Summe ist ihm sofort möglich. Entspre-

chend dem üblichen Brauch, dass die Ehefrau nach dem Umzug in das Haus des Mannes ihre 

Familie einige Tage wieder besucht, schlägt er vor, sie für diesen Besuch ins Elternhaus mitzu-



 88 

nehmen. Eine Ehefrau bringt bei ihrer Rückkehr von Aufenthalten im Elternhaus obligatorisch 

„Geschenke“ für die Schwiegerfamilie mit (Wadley 1980: 95–106), was die zweite Hälfte der 

Summe vor dem säkularen Gesetz legitimieren würde. Seine Schwiegerfamilie nutzt das An-

gebot, um ihn erneut unter Druck zu setzen. Sie fordert ihn auf, bei Vijayās Rückkunft die volle 

Summe zu zahlen oder die Tochter im Elternhaus zu lassen. Vijayā könnte ohne die geforderte 

Summe nicht mehr in das Haus ihres Mannes zurückkommen. Nach säkularem Recht könnte 

sich Vijayās Familie wehren. Sie besitzen mit Rākeśas Brief den schriftlichen Beweis über die 

verbotene Mitgiftnachforderung. Die Summe, die Lakṣmaṇapāla für die Mitgiftnachforderung 

von der Bank geliehen hat, wäre durch die Rechtsanwaltskosten bald verbraucht.109 Vijayās 

Ruf würde es nicht helfen.  

Malhāras selbstgewählte Braut, seine Kommilitonin Varṣā Varmā, wird so stark von der 

Familie des Bräutigams wegen ihrer niedrigeren Kaste angefeindet, dass sie sich trotz des An-

gebots ihres Verlobten, sich von seiner Familie zu trennen, von ihm zurückzieht und später 

einen anderen Mann heiratet (Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 175–177). 

 

2.7.4 Konzertierte Aktion 

Rāva (1954b) beschreibt für die erste Hälfte des 20. Jahrhunderts die Effektivität der konzer-

tierten Aktion aus Schwägerin als verlängertem Arm der traditionellen Strafverfolgung, dem 

Gesetz des karma und den Dorffrauen als Maßreglerinnen. Pārvatī kehrt von ihrer Reise nach 

Puṇe zurück, wo sie erfolglos versucht hat, ihren „jungen Mann“ zu ehelichen:  

paredyur divaso 'vasitaprāyaḥ. pariklāntā kṣudhārtā vimanāś ca dhullipallikāṃ prāpa 
pārvatī. devarasyālayaṃ pratiyāntī mārge sā kūpaṃ yadā vyaticakrāma tadā kāścin 
nāryas tatra cirāyamāṇāḥ pārvatīṃ pravāsamalināmbarām ālokya grāmajalpair 
nirbhartsamānā tām uccoccair upāhasan. upekṣya tāḥ sarvā mandabhāginī natamukhī 
pratikūlapravātena prahateva devaravāsaṃ samāsadat. […] 

tadanu gṛhasya vedisopānam ārohat pārvatī. mahānase niviṣṭayā laghudīpikayā 
gṛham ardhaprakāśitam āsīt. tatpādaśabdam ākarṇya devarasya śiśur harṣanirbha-
ramugdhānanaḥ pradhāvito gṛhād bahiḥ. yāvat sa dehalīm atikrāmyati tāvat tadgatir 
antar gṛhotthitena karkaśadhvanināvārudhyata. bālakaś cāyaṃ mukhasaṃlagnānna-
kaṇaḥ premāmṛtāplutair jalpaiḥ pārvatīm āhvayan dehalyāṃ sthitavān. arbhakaṃ 
prati yāvat sā karau prāsārayat tāvat tasya mātā krodhavakrīkṛtānanā cukrośa. ‚ārya-
kulakalaṅkini kutaḥ punar āgatāsi dūṣayitum asmad gṛham‘ iti. tadalīkāpavādena 
vajrāhateva pārvatī saṃstabdhā'bhūt. mṛtyukālasyeva tīvrayā yātanayā''viṣṭā kṣaṇaṃ 
bhūlagneva tasthau. tataḥ śanaiḥ padadvayam apāsarat. bālakaś ca punaḥ punas tām 
āhvayat tāṃ prati hastau prāsārayac ca. yāvat sa ḍimbhas tāṃ pratyupasarpati tāvat 
punar āśāṅkuras tasyā hṛdi sahasā prarohati. kaṅkaṇabhārāḍhyo mātuḥ pāṇis tu 

 
109 Vgl. Advocate Khoj, Report No. 128, 2.3: Advocates’ fees.  
 



 89 

puraḥ sarpantaṃ dārakaṃ haṭhād aruṇat. tasyās tārasvaraś coccair aśrūyata ‘mā gac-
cha bālaitasyāḥ savidhe. aspṛśyāsty eṣe’ti. ‚katham aspṛśyā me mātulī‘ ti vicintayan 
viṣaṇṇas tasthau ḍimbhaḥ. tāṃ dīnāṃ darśaṃ darśaṃ nirāśayā roditum ārabhata ca. 
athānāthyabhāvanodvignā tapasvinīyaṃ niṣkāsitaśunīva duḥkhabhāreṇa sīdanty 
ātmānaṃ saṃdhārayituṃ svastikakarāvṛtastanī kampamānā kṣaṇaṃ tatraiva tasthau. 
tataś ca śanaiḥ śanair vedisopānato 'varuhya prāṇgaṇān niṣcakrāma.  

‚kva gantavyaṃ kaś ca sāhāyyaṃ yācitavya‘ iti nirāśākulā'cintayat sā. ‚atra dhul-
likāpure nivāso 'śakyaprāyaḥ khalu. varaṃ maraṇaṃ na marmacchindi durvacāṃsy 
ajñānāṃ durjanānāṃ cātratyānām. ātmaghātaś ciraparicitāyāṃ vāpyām ...... nahi 
nahi. nāsti pātakaṃ ghorataram. janmāṃtarakṛtāt pātakāt pariṇatam īdṛśaṃ jīvanam 
iha. api kuryāṃ ghoraṃ pātakam adya yena janmajanmāntare 'pi duravasthāyām eva 
patitā bhaveyam? (Rāva 1954a in: Guttandin 2020: 36+38+40) 

 
Am nächsten Tag war die Sonne schon fast untergegangen. Erschöpft, krank vor Hunger 
und verstört erreichte Pārvatī den Weiler Dhullikā. Als Pārvatī auf dem Weg zum Anwe-
sen des Schwagers gehend am Brunnen vorbeikam, entdeckten sie ein paar dort herum-
trödelnde Frauen in der von der Reise verschmutzten Kleidung und machten sie 
lautstark lächerlich, indem sie sie mit Geschwätz aus dem Dorf beschuldigten. Die Un-
glückliche beachtete sie alle nicht und strebte mit gesenktem Kopf wie vom Gegenwind 
getroffen dem Wohnsitz des Schwagers zu. [...] 

Darauf stieg Pārvatī die Verandatreppe des Hauses nach oben. Die in der Küche hoch-
gebundene kleine Lampe beleuchtete schwach das Haus. Kaum hatte der Sohn des 
Schwagers den Klang ihres Schritts gehört, rannte er, grenzenlose Freude im unschuldi-
gen Gesicht, aus dem Haus hervor. Als er gerade über die Türschwelle treten wollte, 
hemmte eine aus dem Haus kommende harsche Stimme seinen Lauf. Und der Junge, an 
dessen Mund Reiskörner klebten, blieb auf der Schwelle stehen. Mit Worten, die im 
Nektar der Liebe gebadet waren, rief er nach Pārvatī. Als sie die Hände nach dem Kleinen 
ausstreckte, schrie seine Mutter mit vor Wut verzerrtem Gesicht: „Beschmutzerin der 
ehrenhaften Familie, von woher bist du zurückgekommen, um unser Haus zu verunrei-
nigen?“ Von dieser niederträchtigen Verleumdung wurde Pārvatī stocksteif wie vom 
Blitz getroffen. Als sei sie von einer heftigen Beklemmung wie zur Todesstunde befallen, 
stand sie einen Moment wie festgewurzelt da. Darauf ging sie leise zwei Schritte zurück. 
Und der Junge bat sie weiter herein und streckte die Hände nach ihr aus. Als sich ihr der 
Kleine zuwendet, steigt plötzlich wieder ein Hoffnungskeim in ihrem Herzen auf. Doch 
die mit prunkvollen Reifen geschmückte Hand der Mutter hob das sich windende Kind 
mit Gewalt hoch und ließ mit ihrer schrillen Stimme hören: „Geh nicht in ihre Nähe, Kind. 
Die ist unberührbar.“ Der traurige Kleine blieb still und überlegte: „Warum ist die Tante 
für mich unberührbar?“ Er betrachtete die Arme genau und begann hoffnungslos zu 
weinen. Da blieb die von der Vorstellung der Schutzlosigkeit verängstigte Frau, die wie 
eine Hündin verjagt worden war, von der Last des Schmerzes niedergeschlagen einen 
Moment zitternd an Ort und Stelle. Um ihre Haltung zu bewahren, bedeckte sie ihre 
Brust, indem sie die Arme nach Art einer Svastika kreuzte. Und dann stieg sie ganz leise 
die Verandatreppe hinunter und schritt über den vorderen Hof hinaus.  

Sie überlegte verzweifelt, wohin sie wohl gehen und wer ihr helfen sollte. „Hier im 
Dorf Dhullikā zu wohnen ist ja wahrscheinlich nicht möglich. Sterben ist besser als die 
ins Mark treffenden harten Worte der unwissenden, bösartigen Einheimischen. Selbst-
mord im altbekannten Stausee ... nein, nein. Es gibt keine schlimmere Hölle. Aus der 
Hölle, die in einem früheren Leben geschaffen wurde, reift ein solches Leben hier. Wa-



 90 

rum sollte ich heute die schreckliche Hölle erschaffen, durch die ich auch in den folgen-
den Wiedergeburten in genau diese üble Situation fallen könnte?“ (Rava 1954b in: Gut-
tandin 2020: 37+39+41) 

Die Schwägerin vollstreckt die Strafe mit dem Ausstoß Pārvatīs aus der Familie. Pārvatī sucht 

die Schuld bei sich nach dem Gesetz von „karma und Wiedergeburt“, die Dorffrauen und die 

Schwägerin attackieren sie mit Beschuldigungen und Beschimpfungen. Sie ist ausgestoßen 

und muss das Dorf verlassen. 

 

2.8 Rebellionen in den Erzählungen gegen das traditionelle Konzept der arrangierten Ehe 

Die im Kindesalter verwitwete Parvatī verliebt sich mit zwanzig Jahren in einen jungen Mann 

aus einem entfernten Dorf, den sie am heimischen Brunnen kennengelernt hat (Rāva 1954b 

in: Guttandin 2020: 25 und 27). Sie treffen sich täglich und ihre gegenseitige Verliebtheit 

wächst zu leidenschaftlicher Liebe.  

tadārabhya svasvagehaṃ gatāsv anyāsu pramadāsu kūpān nātidūre vijane sthale 
pratidinaṃ tau parasparasamāgamasukham anvabhūtām. pārvatyā 
jīvanayātrākleśajātaṃ nṛśaṃsatāṃ ca bandhūnām acirād vitarkya bhṛśaṃ duḥkhito 
'bhūt sa taruṇaḥ. tasyānukampāsaujanyasaralācārādisadguṇā ādadhur viśvāsaṃ 
tasyām. tenāpi svapatnyā ākasmikamṛteḥ kathā tasyai niveditā. niśamya ca tām aśru-
bindubhir anukampāṃ vyañjayantī tasya bhūyasā premabhājanam abhūt sā. acirāc ca 
tayoḥ sauhārdaṃ vṛddhim agāt. vivaśā mṛgīva sā bhaktiparā'bhūt tasmin. so 'pi 
garīyasā''dareṇa tāṃ saṃbhāvayāmāsa. ciraduḥkhajaṃ yad dainyaṃ purā tadānane 
sphuṭam āsīt tad idānīṃ vilayaṃ gataṃ praphullatāṃ ca prāptaṃ tanmukhāmbujam. 
(Rava 1954b in: Guttandin 2020: 26+28) 
 
Von da an genossen die beiden jeden Tag, wenn die anderen Frauen nach Hause gegan-
gen waren, an einem nicht weit vom Brunnen entfernten einsamen Platz die Freude, 
dass sie einander wieder trafen. Wenn der junge Mann nur kurz an die Bosheit der Ver-
wandten und das davon verursachte Leid im Verlauf von Pārvatīs Leben dachte, war er 
immer bekümmert. Seine mitfühlende Güte, sein aufrichtiges Betragen und die weite-
ren guten Eigenschaften erweckten in ihr Vertrauen. Er erzählte ihr auch die Geschichte 
vom unerwarteten Tod seiner Frau. Sie hörte zu, zeigte mit Tränen ihr Mitgefühl und 
empfing seine grenzenlosen Liebe. Und innerhalb kurzer Zeit wuchs die Zuneigung der 
beiden. Hilflos wie eine Antilope war sie ihm ganz ergeben. Er liebte sie ebenfalls mit 
noch mehr Respekt. Was sich früher als eine aus langem Leid entstandene Depression 
auf ihrem Gesicht gezeigt hatte, war jetzt verschwunden und ihr Antlitz, das wie ein Lo-
tus war, blühte vollständig auf. (Rava 1954b in: Guttandin 2020: 27+29) 

Der „junge Mann“ macht ihr einen Heiratsantrag, der sich in der Folge aus traditionellen Grün-

den zunächst wegen des Verbots der Witwenheirat, später zusätzlich wegen der mangelnden 

jāti-Endogamie der Heiratswilligen als nicht realisierbar herausstellt. Er bietet ihr, da sie kein 

Priester mit einer traditionellen Zeremonie verheiraten will, die Zivilehe als Option an: 



 91 

paryante laukikavivarjito 'yaṃ praṇayī viṣaṇṇacetāḥ (Ed. viṣyṣṇa°) sambhrāntaś ca 
vyavahārajñam upayayau. ‚nijahindutvaṃ nigūḍhavator yuvayor vivāho lekhapatreṇa 
sādhya‘ iti niveditaṃ tena. tad api svīkṛtya priyāṃ voḍhukāmaḥ sa satvaraṃ tat-
saṃnidhau jagāma. āha ca. ‚priye kṣaṇād āvayor vivāhaḥ saṃpatsyate. kevalaṃ 
vyavahārādhikṛtasya puruṣasya purata āvayor nāmalekhanaṃ kāryam‘ iti. (Rāva 
1954b in: Guttandin 2020; 30) 

Am Ende suchte der Liebende, der von weltlichen Regelungen keine Ahnung hatte, nie-
dergeschlagen und verwirrt einen Rechtsanwalt auf. „Eure Heirat lässt sich mit einer Ur-
kunde vollziehen, indem ihr euer Hindutum geheim haltet“, teilte dieser mit. Er 
akzeptierte das auch, denn er wollte die Geliebte heiraten und ging eilig zu ihr. Und er 
sagte: „Liebling, unsere Hochzeit wird gleich stattfinden. Wir müssen nur vor einem be-
stellten Notar unterschreiben.“ (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 31)  

 
1872 wurde in Indien gesetzlich die Zivilheirat für Personen ermöglicht, die nicht einer der 

indischen Hauptreligionen angehörten wie Hindus, Muslime, Christen, Sikhs, Buddhisten, Jains 

and Parsis (Old Special Marriage Act of 1872, Preamble).110 Das Gesetz diente vorrangig der 

Ermöglichung interreligiöser Heiraten. Die Heiratswilligen mussten ihrer jeweiligen Religions-

zugehörigkeit offiziell auf einem Formular entsagen, um nicht in Konflikt mit ihrer Tradition zu 

geraten. 1923 wurde das Gesetz insofern angepasst, als interreligiös geheiratet werden 

konnte, ohne der Religion formell entsagen zu müssen. Die Trennung vom Familienzusam-

menhang erfolgte per Gesetz:  

Effect of marriage on member of undivided family.―The marriage solemnized under 
this Act of any member of an undivided family who professes the Hindu, Buddhist, Sikh 
or Jaina religions shall be deemed to effect his severance from such family. (Special Mar-
riage Act of 1872, Punkt 22) 

Das Gesetz wurde, wie die meisten kolonialen Gesetze, kaum beansprucht (Chatterjee 2010: 

526–532). Für Pārvatī und den „jungen Mann“ wäre eine Heirat unter diesem Gesetz eine vor 

den Staatsorganen gültige Alternative zu einer Trauung durch die Priester. Doch Pārvatī er-

kennt richtig: 

na kadāpi tayedṛśo vivāhaḥ śrutapūrvaḥ. tasmāt saṃbhrāntā savismayam aprākṣīt sā 
vallabham. ‚apy ayam udvāhavidhir vidhavānāṃ kṛte kalpito 'sti.‘ sa pratyuvāca. ‚priye 
savarṇayoḥ saṃyogasya dharmasiddhyartham eva vidhijñair vidhir eṣa kalpita‘ iti.  
‚ko 'rtho nanu lekhyo 'tre‘ ti sakampam apṛcchat pārvatī. ‚āvayor hindutvaṃ ni- 
guhyam atra kintu nāsti manāg api bādhā. na khalu bhraṣṭau bhavevānena. mā bibhīhi 
priye‘ iti tāṃ sa samāśvāsayat. kintu dhullipalliketarajagadanabhijñatvād ākuñcitama-
tiḥ pārvatī skhaladvācā'bravīt. ‚vivāhavidhir ayaṃ vārdhuṣer lekhapatram iva bhāti me 

 
110 Das Gesetz ist nur noch auf der Seite der Regierung von Bangladesh zu finden. Das dort eingestellte Gesetz 
entspricht dem Wortlaut des ersten Special Marriage Act aus dem 19. Jahrhundert. 



 92 

khalu. anena jātibāhyau bhaveveti.‘ acintayat sā. (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 
30+32) 

Nie zuvor hatte sie von einer solchen Hochzeit gehört. Verwirrt davon fragte sie den 
Geliebten erstaunt: „Wurde diese Heiratsvorschrift etwa für die Witwen erfunden?“ Er 
antwortete: „Liebling, die Rechtsgelehrten haben diese Regelung entworfen, um ein Ge-
setz für die Verbindung von zwei Menschen aus derselben Gesellschaftsklasse zu erhal-
ten.“111  

„Welchen Sinn hat dann überhaupt das Dokument hier?“, fragte Pārvatī zitternd. 
„Unser Hindutum ist hier geheim gehalten, aber damit gibt es überhaupt kein Problem. 
Wir würden deswegen keineswegs ausgestoßen. Fürchte Dich nicht, Liebling“, tröstete 
er sie. Da ihr aber die Welt außerhalb des Weilers Dhullikā unbekannt war, sagte die 
niedergedrückte Pārvati mit brechender Stimme: „Mir kommt diese Heiratsregelung 
wirklich wie die Urkunde eines Wucherers vor, durch die wir aus unserem Geburts-
stamm vertrieben werden könnten“, überlegte sie. (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 
31+33) 

 
Pārvatīs Problem kann nicht durch die Zivilehe gelöst werden. Sie weiß, dass sie nicht wegen 

ihrer Hinduzugehörigkeit von den Verwandten aus der Geburtsgruppe ausgestoßen würde, 

sondern wegen der exogamen Heirat und ihrem Witwenstatus. Das säkulare Gesetz ordnet 

mit der Zivilheirat, den garantierten Ausstoß aus ihrer Gemeinschaft vorwegnehmend, ihren 

Austritt aus der „joint Family“ an.112 Insofern ist es für sie irrelevant, welche zivilrechtlichen 

Vorteile dem behördlichen Dokument zu entnehmen sein werden, denn es ist der Beleg für 

ihre künftige Trennung von ihrer Geburtsgruppe, gleichbedeutend mit einer außerkastigen 

Existenz als patitā („eine, die von ihrer Kaste abgefallen ist“). Sie würde einem säkularen Ge-

setz folgen, das patanīya ist: „causing loss of caste“ (Dha. Ā. 1.21.7–11 in: Olivelle 1999: 732). 

Der „junge Mann“ bietet Pārvatī schließlich an, mit ihm stattdessen in einer „Live-In Relati-

onship“ ohne Trauschein zusammenzuleben:  

‚prāṇapriye! mayā saha nivasa. dharmapatnīm iva tvāṃ saṃbhāvayiṣyāmi. ājīvaṃ 
tvām abhirakṣiṣyāmīti.‘ tasyānunayaṃ niśamya tasyā manasi dolāyamāne muhūrtaṃ 
sā cintākulā joṣam asthāt. atha tanmaunena kiñcit samuttejitaḥ punar api vaktuṃ 
dadharṣa saḥ. ‚anyonyapremasarvasvau na ko 'py āvāṃ jñāsyati. atyantavijane grāme 
nivasāmi. matkarmakarān vinā kṣetrād bahir na ko 'pi maddṛṣṭipathe yāti.‘ iti. (Rāva 
1954b in: Guttandin 2020: 34) 

„Geliebte, wohne mit mir zusammen. Ich werde dich wie meine rechtmäßige Ehefrau 
ehren. Das ganze Leben lang werde ich dich beschützen.“ Als die Sorgenvolle sein Flehen 
hörte, verharrte sie einen Augenblick lang still in ihrem ruhelosen Gemüt. Von ihrem 

 
111 Die gleiche Gesellschaftsklasse wird erreicht, indem durch die formal entfallene Religionszugehörigkeit keine 
Geburtsgruppen mehr entstehen. Durch die per Gesetz bereits angeordnete Entfernung der religionslosen Hei-
ratswilligen aus der HUF ist der rechtliche Zugriff der Familie auf sie nicht mehr möglich. 
112 Chatterjee 2010: (524–552) erläutert in ihrem Artikel die Problematik, die auch Rāva durch ihre Protagonistin 
Pārvatī vorstellt. 



 93 

Schweigen nun ein wenig angeregt wagte er es, noch einmal zu sprechen: „Niemand 
wird uns, denen die Liebe zueinander alles ist, erkennen. Ich lebe in einem ganz verlas-
senen Dorf. Mit Ausnahme meiner Arbeiter kommt niemand von außerhalb auf mein 
Land.“ (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 35) 

Die Heirat aufgrund gegenseitiger Anziehung ohne Konsultation der Eltern und ohne Zeremo-

nie wird bereits in den dharmasūtra-s gelobt.  

When a couple in love engages in sexual intercourse, it is a „Gāndharva“ marriage. (Dha. 
Ā. 2.11.20 in: Olivelle 2005: 76) 

When a lover has sex with his beloved through mutual consent, it is a „Gāndharva“ 
marriage. (Dha. Bau. 1.20.7 in: Olivelle 2005: 76) 

When a man in love has sex with a woman in love of a similar station (sadṛśī), it is the 
„Gāndharva“ marriage. (Dha. Va. 1.33, zit. nach Olivelle 2005: 76) 

Some commend the „Gāndharva“ form of marriage for all, because it flows from love. 
(Dha. Bau.1.20.16 in: Olivelle 2005: 76) 

 
Die „gāndharva-Hochzeit“ (gāndharvavivāha) bezeichnet den Eintritt in das Haushälterdasein 

eines Paares, das auf eigenen Wunsch ohne Konsultation der Eltern aufgrund gegenseitiger 

Liebe zusammenbleiben möchte und nicht unbedingt vor dem Zusammenleben ein priesterli-

ches Trauritual durchführt. Baudhāyana betont, dass diese Voraussetzung der Eheschließung 

von einigen für alle empfohlen wird, weil sie die beste sei. Möglicherweise teilen die übrigen 

Autoren der dharmasūtra-s Vasiṣṭhas Ansicht, dass beide trotzdem aus der gleichen Geburts-

gruppe stammen müssen (Dha. Va. 1.33 in: Olivelle 2005: 76), auch wenn sie es nicht explizit 

erwähnen. Ein Teil der Priesterschaft opponierte gegen diese Form der Heirat, da sie ihnen 

mangels Zeremonie kein Einkommen verschaffte (Meyer 1989: 94–97). Das berühmteste Bei-

spiel in der Sanskritliteratur, die gāndharva-Hochzeit der Pflegetochter des Leiters einer Wald-

einsiedelei, Śakuntalā, mit dem König Duṣyanta, wird in Rāvas Erzählung (1954a in: Guttandin 

2018) am Ende der Diskussion zweier Freundinnen angesprochen: Amīnā erklärt sie für ge-

scheitert, Saralā gibt äußeren Umständen die Schuld: 

Amīnā: Sarale! Jānāsi tvaṃ yac chakuntalāduṣyantayor anurāgabaddhayorgāndhavavi-
hināsvairaṃ pariṇītayor api katipayakālottaraṃ vicchinnaprāyo ’bhūd vivāhaḥ.  

Saralā: Paraṃ śāpaprabhāvāt kupitasya durvāsomunes tat saṃvṛttaṃ na tu tayor doṣāt. 
(Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 260) 

 
Amīnā: „Du weißt, dass die Ehe von Śakuntalā und Duṣyanta schon nach einigen Tagen 

getrennt verlief, obwohl sie auf eigenen Wunsch um das Feuer herumgeführt 
worden waren und mit der Gāndharva-Zeremonie ihre leidenschaftliche Verbin-
dung legalisiert hatten.“  



 94 

Saralā: „Das ist aber infolge des Fluchs des erbosten Weisen Durvāsas geschehen und 
            nicht, weil die beiden sich falsch verhalten haben.“ (Rāva 1954a in: Guttandin 
            2018: 261)[113] 

Die gāndharva-Hochzeit konnte sich im Verlauf der Jahrhunderte nicht durchsetzen, lebte je-

doch im 21. Jahrhundert als „Live-In Relationship“ auf. Eine „Live-In Relationship“ wäre ein 

interessanter Ausweg für Pārvatī. Sie wäre mit ihrem verstorbenen Kindehemann weiter in 

der Ehe, ein umgekehrter maitrīkarār114, in dem die Frau verheiratet ist und neben dem Ehe-

mann eine weitere Beziehung führt (Calla 15.12.1999: Punkt 7+11)115 Sie würde sich nicht wie-

derverheiraten und wäre ihrem ersten verstorbenen Mann lediglich untreu, was ihrer Ehe 

nicht schaden würde: 

If women strive to do what is beneficial to their husbands, they will win the heavenly 
worlds. When she is unfaithful she should perform an ardous penance. […] Now they 
also quote: “[…] Women have an unparalleled means of purification and they never be-
come sullied, for month after month their menstrual flow washes away their sins.“ (Bau. 
2.3.47 + 53 und 2.4.4 in: Olivelle 2005: 89). 

A woman is not polluted by a lover, a Brahmin by vedic rites, water by urine and feces, 
and fire by the act of burning. Whether she has strayed on her own or has been expelled, 
whether she has been raped forcefully or abducted by robbers – she should not be for-
saken. Such a woman is not defiled, and it is not permitted to forsake her. One should 
wait for her to menstruate; she is purified by her menstrual period. Women possess an 
unparalleled means of purification; they never become sullied, for month after month 
their menstruation washes away their sins. Women are first enjoyed by the Gods Moon, 
Gandharva, and Fire, and only thereafter go to men; in accordance with the Law, there-
fore, they cannot be defiled. The moon granted them purification; Gandharva, a sweet 
voice; and Fire, the capacity to eat anything. Women, therefore, are free from taint.116 
(Dha. Va. 28.1–6 in: Olivelle 2005: 91) 

Frauen sind per se rein und werden bei einem Ehebruch nicht als Ehefrau untauglich. Sie wur-

den bereits durch drei Gottheiten spirituell defiliert. Ihre Menstruation wäscht monatlich die 

Unreinheit der Untreue fort. Die Straftat der Untreue kann zudem gesühnt werden. Für Pār-

vatī sind solche Überlegungen zu spitzfindig. Trotz ihrer tiefen Liebe zu dem „jungen Mann“ 

 
113 Śakuntalā ist in Wachträume von ihrem abgereisten Ehemann Duṣyanta versunken und vernachlässigt ihre 
Willkommenspflichten gegenüber dem Weisen Durvāsas, der ihren Pflegevater in ihrem Ashram besucht. 
Durvāsas verflucht sie darauf, dass der, von dem sie träume, sie für immer vergessen würde (Kale 1969, 122, Akt 
4, 1). 
114 In Gujarāt war bis zu ihrem Verbot 1982 die „Freundschaftshochzeit“ maitrīkarār gültig, die einem verheira-
teten Mann gestattete, mit einer zweiten Frau neben seiner gesetzlichen Ehefrau in einer „live-in“-Beziehung 
zusammenzuleben. Gujarāt und Mahārāṣṭra bildeten erst 1960 zwei separate indische Bundesstaaten. Auch in 
Mahārāṣṭra, der Heimat der Autorin, war somit der „maitrīkarār“ bekannt.  
115 Der Richter Calla musste sich am High Court von Gujarāt noch einmal aus der Sicht des Jahres 1999 mit einem 
behaupteten maitrīkarār beschäfigen. Er erwähnt unter Punkt 11, dass das Konstrukt ungültig ist. Der Kläger 
lebte neben seiner Ehe in einer weiteren Beziehung mit der Beklagten. 
116 Vgl. ṛgveda 10.85, 40–41. 



 95 

und seinen Versicherungen, sie auf diese oder jene Weise heiraten zu wollen oder sie ohne 

offizielle Heirat wie seine Ehefrau zu ehren, wagt sie den Schritt nicht: 

kṣamasva vallabha kṣamasva. śāstroktavivāhavidhiṃ vinā tvayā saha vāsaḥ pāpāyai-
va.‘ (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 40) 
 
„Verzeih, Geliebter, verzeih. Ohne die Heiratszeremonie, die die heiligen Schriften vor-
schreiben, bewirkt das Zusammenleben mit dir Sünde.“ (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 
41) 

Auch heute noch wäre ihre Ehe ohne die religiöse Zeremonie nicht anerkannt. Der Supreme 

Court of India erklärte 2024 eine nur zivilrechtlich geschlossene Ehe für ungültig, da nach dem 

HMA die hinduistische Zeremonie obligatorisch sei (Nagarathna und Masih 19.04.2024). Die 

Heiratszeremonie wird Pārvatī und dem „jungen Mann“ jedoch von den Priestern verweigert.  

Andere Charaktere in den untersuchten Erzählungen, die entgegen den Wünschen ihrer Fa-

milien zusammenbleiben möchten, weil sie ineinander verliebt sind, ohne dass ihre Geburts-

gruppen zueinander passen, nehmen erhebliche Konsequenzen auf sich, erwägen jedoch 

keine „Live-In Relationship“: Rājīv und Katharinā verlegen ihren Wohnsitz nach Deutschland, 

wo sie heiraten (Bisvālaḥ 2006), Ramāpati will die Scheidung von seiner ersten Frau einreichen 

und seine Geliebte Pūjā heiraten (Biśvālaḥ 2010), Malhāra bricht den Kontakt zu seiner Familie 

ab, die seine Verlobte wegen ihrer niedrigeren Kaste ablehnt. Sie verlässt ihn und heiratet 

anderweitig (Jānī 2015). Auf seine spätere Verlobte wird er zwei Jahre warten, um sie dann zu 

heiraten. 

Von vielen Paaren gibt es ausdrückliche Zustimmung zur arrangierten Ehe: Sunīti und 

Hari (Rāva 1954c) zweifeln die Wahl der Eltern nicht an, Amīnā (Rāva 1954a) hält die arran-

gierte Ehe als für die indische Kultur besonders geeignet, Savitā und ihr Ehemann (Mādhava 

2013), Padmā und ihr Bräutigam (Dvivedī 2012), Vijayā und Rākeṣa (Pātaṇī 1994) akzeptieren 

den*die jeweilige*n Partner*in ohne Nachfrage im Vertrauen auf ihre Eltern.  

Die traditionelle Vorgabe der jāti-Endogamie wirkt bis in die Gegenwart mit starker 

Ausstrahlung und wird entsprechend in einigen untersuchten Erzählungen problematisiert. In 

einigen Narrativen wird die jāti-Endogamie nur am Rande von Hochzeitsvorbereitungen und 

Heirat erwähnt. Auch in den laghukathā-s, die jāti-Endogamie nicht ansprechen, kann ihre 

Einhaltung wegen ihrer allgegenwärtigen gesellschaftlich hohen Wertigkeit nicht ausgeschlos-

sen werden. Möglicherweise nehmen die Verfasser*innen die Kriterien der jāti-Endogamie für 

die Verbindung als selbstverständlich beachtet an. In Biśvālaḥs Erzählung (2006), dessen 

männliche Hauptfigur seine Braut nach ihrem Aussehen wählt, wird nur das Kriterium Mitgift 



 96 

als nicht beachtet herausgestellt. Ob das Brautpaar aus differierenden gesellschaftlichen Zu-

sammenhängen stammt, kann nicht aus dem großen Vermögensunterschied der Familien ge-

schlossen werden. Drei Männer, Pārvatīs „junger Mann“ (Rāva 1954b) um 1930, Katharinās 

Rājīv (Biśvālaḥ 2010) und Varṣās Malhāra (Jānī 2015) scheinen von der Vorstellung des „Nach-

unten-Heiratens“ nicht tangiert und scheinen das gesamte Konzept der jāti-Endogamie als für 

sich nicht relevant zu erachten. Sie sind für ihre Partnerinnenwahl bereit, außerhalb ihrer Ge-

meinschaft und ihrer Familie zu leben. Ihre Partnerinnen jedoch entscheiden sich wegen des 

Widerstands der Familie ihres Geliebten (Varṣā) oder wegen der priesterlichen Weigerung, 

eine Ehe-Zeremonie einzuleiten (Pārvatī), gegen die Beziehung. Katharinā (Biśvālaḥ 2010) 

scheint nichts oder zu wenig von dieser Problematik in Indien zu wissen, um die Flucht ihres 

Partners aus seiner Kultur als Rebellion gegen alle Normen einordnen zu können. 

Ob die Vorgabe „patrilineare Abstammung“ in den Erzählungen eingehalten wird 

oder zu beachtenswertem Widerspruch führt, kann bei einigen Paaren in den untersuchten 

Erzählungen nachgeprüft werden, bei denen die Ehe so weit beschrieben wird, dass Nachkom-

men geboren werden: Sunīti ist mit einem Sohn schwanger (Rāva 1954 c in: Guttandin 2020: 

128), als ihr Mann Hari aus ihrem Leben verschwindet. Es wird nicht erwähnt, ob eine Tochter 

ebenso willkommen gewesen wäre. Die Bindung zwischen Vater und Sohn spielt im weiteren 

Verlauf der Erzählung eine bedeutende Rolle. Das Geschlecht von Śraddhās noch ungebore-

nem Kind wird nicht mitgeteilt (Biśvālaḥ 2006). Der Autor nutzt das neutrale Wort santāna 

(„Kind, Nachkomme“) sowohl für Śraddhās als auch für Pūjās Kind (Biśvālaḥ 2006 in Guttandin 

2020: 129–143). Es wird auch im weiteren Verlauf der Erzählung ausschließlich von einem 

noch nicht geborenen „Kind“ (śiṣu) oder „Erben“ (dāyāda) gesprochen. Śraddhā macht in ih-

rem ländlichen Umfeld ungewöhnliche Fenster auf, um ihre kompliziert gewordenen Lebens-

umstände zurück in die für sie günstigeren traditionellen Bahnen zu lenken:  

śraddhāyāḥ manasi yad bhayam āsīt tad eva phalitam. jarjasya saṃsargāt eva sā 
garbhavatī jātā iti tasyāḥ hṛdbodhaḥ jātaḥ. parantu tasyāḥ bhāvi-santānasya pitā 
ramāpatiḥ iti samājaḥ jñāsyati. vastutaḥ tenaiva santānasya hitaṃ nihitam asti iti sā 
vyajānāt. (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 142) 

 
Was Śraddhā heimlich befürchtet hatte, bestätigte sich. Ihr wurde klar, dass sie durch 
den Sex mit George schwanger geworden war, doch die Gemeinschaft würde Ramāpati 
als den Vater ihres zukünftigen Nachkommens bekanntgeben. Sie wusste tatsächlich 
nicht einmal, ob er für oder gegen das Kind sei. (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 143) 

 



 97 

Der indischen Abstammungslinie fügt sie bewusst eine*n amerikanisch-indische*n Nachfol-

ger*in hinzu, der den Amerikaner George als Vater und die Inderin Śraddhā als Mutter hat. 

Die Gemeinschaft soll ihn anerkennen und wird dies, so nimmt sie wohl richtig an, auch tun:  

jarjasya aurasāt jātaḥ santānaḥ samājadṛṣṭyā ramāpativaṃśasya vāstavikaḥ dāyādaḥ 
bhavatu nāma kintu śraddhāyāḥ śraddhāpātraṃ tu pūjāyāḥ santānaḥ eva bhaviṣyati. 
(Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 142+144) 

Der von George gezeugte Nachkomme sollte nach Begutachtung durch die Gemein-
schaft nach außen der designierte Erbe von Ramāpatis Abstammungslinie werden, doch 
nur Pūjās Nachkomme würde Śraddhās Zuneigung erhalten. (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 
2020: 143+145) 

Es bleibt in der Erzählung unklar, ob die Mitglieder der Gemeinschaft keine Kenntnis von den 

Umständen haben oder nur den Schein vor der Gesellschaft durch die Anerkennung eines ver-

meintlich von Śraddhās Ehemann Ramāpati abstammenden Kindes wahren sollen und wollen. 

Śraddhā benötigt ein von ihr geborenes Kind, als dessen Erzeuger ihr Ehemann gilt, um mit 

ihrem Status als Mutter auch den der Ehefrau zu erhalten, da sich ihr Ehemann scheiden las-

sen möchte. Die Vorgabe der Tradition, dass der Samen eines Mannes ihn zum Vater macht, 

berücksichtigt Śraddhā insofern, als sie das Kind, das ihr Ehemann mit der Hausangestellten 

Pūjā gezeugt hat, in ihren Haushalt aufnimmt und ihm ihre ausschließliche Zuneigung schen-

ken wird. Ramāpatis Meinung wird nicht abgefragt. Śraddhā hat ihn zu ihrem Selbstschutz so 

ausgebootet, dass er in ihrem perfekten Plan keine Rolle mehr spielt. Der gleiche Autor be-

richtet in seiner zweiten hier untersuchten Erzählung (Biśvālaḥ 2010) über die unkomplizierte 

Bereitschaft seiner Hauptfigur Rājīv, sein Kind in Vollzeit zu betreuen, während seine deutsche 

Frau ihren Master abschließen wird. Sich um das Geschlecht des Kindes Gedanken zu machen, 

kommt ihm nicht in den Sinn. Amīnā und Ḥāmid haben zwei Söhne. Die Shī‘a beruft sich auf 

Muhammads Tochter Fāṭima. Vermutlich wären Töchter ebenso willkommen gewesen. 

Amīnās Eltern waren mit einer Tochter zufrieden. Bei drei weiteren Paaren der untersuchten 

Erzählungen sind bereits Kinder vorhanden. Die Tochter Savitā (Mādhavaḥ 2013) ist das ein-

zige Kind und die wichtigste Arbeitskraft auf dem Feld ihrer Eltern in den 1960er Jahren. Die 

Bauersfamilie führt eine kleine Subsistenzwirtschaft und macht sich weder Gedanken um die 

patrilineare Nachfolge noch um weitere Nachkommen oder die Notwendigkeit eines Sohnes, 

obwohl die Familie die Ahnenrituale durchführt. Vijayās Eltern (Pāṭaṇī 1994) haben sechs 

Töchter. Śānti wurde so oft schwanger, bis ein Sohn als siebtes Kind geboren war. Padmā (Dvi-

vedī 2012) ist das geliebte erstgeborene Kind:  



 98 

santi gṛhe-gṛhe kanyakāḥ. kanyāprasūtyā mātṛkukṣiḥ pūtā bhavatīti lokamānyatā 
tathāpi janāḥ kanyājanma na kāmayante. kanyāprasavavārtayaiva prāyeṇa sam-eṣāṃ 

mukhāni mlānāni vicchāyaparāṇi ca bhavanti. santy aṅguligaṇyāḥ kecanaiva ye 
kanyāṃ jātāṃ lakṣmīm ivābhinandanti. dāmodarasyāpi gṛhe tādṛśa evotsava āsīt tas-
min dine yasmin dine iyaṃ kanyā dharitrīṃ spṛṣṭavatī. paramaprītaḥ pitāmahas tv 
asyā nāma ‚muditā‘ iti kṛtavān. asyāḥ padmadala iva nayane vīkṣya pitāmahī ‚padmā‘ 
ity ākāritavatī. yasmai yad rocate sa tad eva nāma kartuṃ samīhate.  

Parantu mukhyatayā gṛhe ‚padmā‘ vidyālayābhilekhe ‚muditā‘ bhavati smā’syā ab-
hikhyā. ataḥ paraṃ katipayair eva varṣāntarālaiḥ muditāyā anujo bhrātā vaṃśasanta-
titantor anucchedakaro jātaḥ. tata iyaṃ kuṭumbe sulakṣaṇeti pratiṣṭhitā. snehāt  
parivardhamānā mañjubhāṣiṇī vīṇevāṅkād aṅkaṃ sañcarantī [...]. (Dvivedī 2012 in: 
Guttandin 2020: 56+58) 
 
In jedem Haus gibt es Töchter. „Der Bauch der Mutter wird durch die Entbindung einer 
Tochter rein“, heißt es bekanntlich und doch wollen die Leute nicht, dass eine Tochter 
geboren wird. Meist werden die Gesichter von allen schon bei der Nachricht, dass eine 
Tochter erwartet wird, melancholisch und bekommen eine ungesunde Farbe. Nur man-
che gibt es, sie können an einer Hand abgezählt werden, die eine Tochter als verkörperte 
Lakṣmī preisen. Auch in Dāmodaras Haus war eine solche Freude an dem Tag, als dieses 
Mädchen die Erde berührte. Und der überglückliche Großvater verlieh ihr den Namen 
Muditā. Die Großmutter betrachtete ihre Augen, die wie das Blütenblatt eines Lotus 

aussahen, und rief sie Padmā. Jeder nannte sie bei dem Namen, der ihm gefiel.  
Jedoch zu Hause war sie hauptsächlich „Padmā“ und im Schulzeugnis entsprechend 

„Muditā“. Wenige Jahre später wurde Muditās jüngerer Bruder geboren, der sicher-
stellte, dass die Linie der Stammhalter nicht unterbrochen würde. In dieser Familie blieb 
sie aber die mit den glückverheißenden Zeichen. Mit Liebe umsorgt wanderte sie wie 
eine wohlklingende Vīnā von einem Schoß zum anderen. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 
2020: 57+59) 

Padmā bleibt weiterhin das Lieblingskind, doch will diese Familie nicht auf einen männlichen 

Nachkommen verzichten, obwohl die patrilineare Abstammungsregel auf die Erbfolge oder 

die zu erwartende Erbmasse säkulargesetzlich in der erzählten Zeit keinen Einfluss mehr hat. 

Der HSA 2005 schließt einen Erbvorteil der männlichen Nachkommen aus, selbst wenn sich 

die Tochter nach ihrer Heirat traditionell in die Familie des Ehepartners integriert. Da nach 

dem Gesetz testamentarische Willenserklärungen unter Einhaltung der Pflichtteile jederzeit 

möglich sind, können die weiblichen Nachkommen benachteiligt werden, indem weiterhin der 

Meinung einiger traditioneller Autoren gefolgt wird: 

According to some, the eldest son inherits the entire estate. (Dha. Ā. 2.14.6 in: Olivelle 
2005: 99) 

Die Töchter sollen mit dem meist geringen Vermögen der Mutter im Sinn des strīdhana zufrie-

den sein, wie schon die Tradition anweist: 

Daughters should take their mother’s jewelry and anything else customarily given to 
her. (Dha. Bau. 2.3.43 in: Olivelle 2005: 101) 



 99 

Pāṭaṇī (1994) erwähnt das strīdhana117 dreimal: Vijayās Geldkassette mit Geschenken der Ver-

wandten (Guttandin 2020: 107), unter Verwendung des Fachausdrucks, als Vijayā ihre Scha-

tulle bei ihrem Auszug aus dem Haus ihres Mannes mitnimmt (Guttandin 2020: 127), und als 

Bezeichnung für das persönliche Vermögen von Vijayās Mutter (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 

2020: 98+99).  

Der Zwischenaufenthalt im Himmel vor einer gleich guten oder besseren Wiedergeburt 

als Belohnung für die Einhaltung des traditionellen Ehe-Konzepts wird mit Ausnahme von Pār-

vatī (Rāva 1954b) und Sunīti (Rāva 1954c) in den Erzählungen nicht konkret angesprochen. 

Diese Vorstellung ist verknüpft mit der Rolle des sahadharmacārin und der sahadharmacāriṇī 

als Ritualpartner*innen (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 87; Mādhavaḥ 2013 in: Guttandin 

2020: 45) und spirituelle Lebenspartner*innen (Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttandin 2020: 169). 

 

3. „Matchmaking“ 

Hindus arrangieren die Heirat für jāti-endogame Nachkommen und die gemeinsame Durch-

führung der Haushaltsriten im Wissen von der Dauerhaftigkeit der Ehe über den Tod hinaus. 

Eltern und Verwandte zeigen ein hohes Maß an Verantwortungsbewusstsein bei der eifrigen 

Suche nach Heiratspartner*innen in den Erzählungen und in der Realität: 

kasmai neyeti kanyā sā lakṣmīrūpā gṛhe Nepeta,  
bhavaty eva sadā loke nyāsabhūtā tapasvinī. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 80) 

 
„Wem sollte sie zugeführt werden?“ Die junge Frau, die in jedem Haus Lakṣmī verkör-
pert, ist eben auf der weltlichen Ebene immer ein anvertrautes Gut (Dvivedī 2012 in: 
Guttandin 2020: 81). 

Die nahen Angehörigen müssen im Vorfeld einer Ehe sicherstellen, dass alle Kriterien für eine 

aus ihrer Sicht gelungene Vermittlung erfüllt und Hochzeit und Ehe von günstigen Umständen 

begleitet sind. Da sich zwei Familien vereinen, ist es nicht nur wichtig, dass Braut und Bräuti-

gam charakterlich zusammenpassen, sondern auch, dass ihr soziales und familiäres Umfeld 

harmonisiert. Auf der Suche nach der optimalen Übereinstimmung verlassen sie sich auf „kin-

ship and caste networks, on marriage bureaus and on ‘word of mouth‘ and in more recent 

times on marriage portals where parents, sisters, and the willing candidates themselves are 

registered with the aim of finding exactly the right partner“ (Titzmann 2011: 239). 

 
117 Strīdhana bezeichnet das Privatvermögen einer Frau. Es besteht aus bei verschiedenen Festivitäten und Be-
suchen von den Eltern, dem Bruder, den Verwandten, dem Ehemann und dessen Verwandten zugestecktem 
Schmuck oder Geld und dem Hochzeitsgeld vor dem Feuer (Banerji 1999: 166). 



 100 

3.1 Die verantwortlichen Personen 

Die Pflicht der Familien, geeignete Ehepartner*innen für ihre Nachkommen zu finden, wird 

von ihnen in allen untersuchten Erzählungen ernst genommen. Um Fehler in dieser zentralen 

Lebensangelegenheit zu vermeiden, wird auch die Unterstützung einer Agentur in Anspruch 

genommen, die den Familienangehörigen in ihrer großen Verantwortung hilfreich zur Seite 

steht. Sollte eine Frau nicht in den Stand der Ehe treten, steht sie außerhalb der Gesellschaft. 

In einer Erzählung, die im frühen 21. Jahrhundert spielt, macht sich Padmās Vater Dāmodara 

große Sorgen, dass er für seine Tochter nach dem Masterabschluss wegen ihres Alters keinen 

Ehekandidaten mehr finden könnte: 

ekaiva kanyā, sā'pi mandabhāgyā pratīyate. (Dvivedī 2012 in Guttandin 2020: 54).  

„So eine alleinstehende junge Frau – sie wird sogar als Pechvogel angesehen“ (Dvivedī 
2012 in Guttandin 2020: 55).  

Ihr Status als Junggesellin würde dem einer Witwe gleichen. Für beide wird ihre Nutzlosigkeit 

für die Gesellschaft als Grund der Ächtung angeführt (vgl. Gandhi et al. 2016).118 

 

3.1.1 Die Eltern 

Amīnās Eltern (Rāva 1954a) arrangieren ihre Hochzeit, wie es Brauch ist (Husain 1975: 101–

103), wofür die Initiative über Verwandte und Vermittler*innen von Seiten des Mannes aus-

zugehen hat (Husain 1976: 94). Muslimische Bräutigameltern sind verantwortlich für den ers-

ten Schritt ihres Sohnes in Richtung Heirat. Sie sind gehalten, nach geeigneten Bräuten zu 

suchen und sicherzustellen, dass die Söhne einen guten Stand auf dem Heiratsmarkt haben. 

Wenn eine Braut ausgesucht ist, sendet der Vater des Bräutigams einen Brief durch einen 

vertrauenswürdigen Geistlichen mit dem Heiratsangebot an den Brautvater. Wenn dieser ak-

zeptiert, wird eine Zeremonie im Haus der Brauteltern abgehalten, wo der formelle Heirats-

antrag gestellt und die Vertragsbedingungen und die Brautgabe ausgehandelt werden, gefolgt 

von einem Fest. Die Hochzeit in der Sommersaison kann einige Jahre später abgehalten wer-

den (Ahmad 1976: 98), falls das Brautpaar noch minderjährig sein sollte (Ahmad 1976: 97). 

 
118 Der Artikel von Gandhi et al. (2016) über alleinstehende Frauen ist Teil des „India Exclusion Reports von 2015“ 
und wird unter „Highly Excluded Groups“ in einer Reihe mit Berichten über „Devadasis“ (Tempelprostituierte) 
und „Survivors of Ethnic Conflict“ aufgeführt, Gruppen, die keinen Zugang zu Unterstützung in der Gesellschaft 
und der Öffentlichkeit finden: „According to the 2001 census, 7.4 percent of the female population of India is 
single. There were 3,43,89,729 widows in India, and 23,42,930 divorced/separated women—a total of 
3,67,32,659 single women. This figure is likely to increase with the inclusion of ‚customarily‘ separated women 
and women whose husbands are missing“ (Gandhi et al. 2016: 165). Die geringe Zahl unverheirateter Frauen 
wird nicht einmal aufgeführt. 



 101 

Für die zwanzigjährige Muslimin Amīnā und den Fabrikbesitzer Ḥāmid in Rāvas Erzählung 

(1954a) stellt es kein Problem dar, dass sie sich vor der Hochzeit nicht kennenlernten.  

Die hinduistischen Eltern in den untersuchten Erzählungen sorgen sich, ob sie recht-

zeitig passende Partner*innen für die Nachkommen finden werden. Sie tragen die Verantwor-

tung für den Erfolg der Suche. Der Vater Dāmodara ist verzweifelt, weil keine Agentur einen 

passenden Partner für seine Tochter findet: 

kiṃ karomi? aharniśaṃ tām eva cintayāmi. [...] bhagavatkṛpayā kim apy adhikam eva 
dātuṃ me saṅkalpaḥ. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 54). 

„Was soll ich tun? Ich mache mir Tag und Nacht Sorgen um sie. [...] Ich bin willens [...] 
mit dem Segen des Herrn beträchtlich mehr zu zahlen“ (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 
55). 

Die Dringlichkeit für ein Eingreifen seitens der Eltern ist dann erreicht, wenn keine Agentur 

passende Partner findet und der vorrangig zuständige Onkel der Braut mütterlicherseits sich 

nicht ausreichend engagiert. Beides trifft in der Erzählung zusammen. 

 

3.1.2 Der Bruder der Ehefrau 

In den 1980ern überreicht Śānti ihrem Ehemann Lakṣmaṇapāla (Pāṭaṇī 1994) einen Brief ihres 

Bruders Ghanaśyāma, der von sich aus die Suche nach einem Bräutigam für seine Nichte Vijayā 

initiiert hat: 

patraṃ paṭhitvā so ’vadat: „prātaḥkāle bhrātā ghanaśyāmaḥ vijayāyai kamapi 
uttamaṃ vivāhaprastāvaṃ nītvā āgamiṣyati. tasyātithyaṃ samyak sampādanīyaṃ 
yena tuṣṭo gacchet.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 86). 
 
Er las den Brief und sagte: „Dein Bruder Ghanaśyāma wird im Verlauf des Vormittags 
vorbeikommen. Er hat irgendein vorteilhaftes Heiratsangebot für Vijayā angebahnt. Von 
dem gut ausgerichteten gastfreundlichen Empfang sollte er sich zufriedengestellt ver-
abschieden können.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 87) 

Vermutlich hatte Ghanaśyāma bereits für Vijayās drei ältere Schwestern die passenden Hei-

ratskandidaten aufgetan. Er nimmt seine Rolle ernst und wählt auch für seine vierte Nichte 

sorgfältig einen Bräutigam aus: 

aparedyuḥ prātaḥkāle mātulo ghanaśyāmaḥ samāyātaḥ. sa gāziyābāde nivasati sma. 
tasmāt sthānāt tasya dillīnagaraṃ pratyāgamanaṃ prāyaśo bhavati sma. Tadarthaṃ 
 
 



 102 

lakṣmaṇapālena vidyālayād avakāśaḥ kṛtaḥ. bhaginīpater (Ed. °pate) ātithya-
grahaṇānantaraṃ so ’vadat: „bhaginīpate! Bhavataḥ[119] vijayā vivāhayogyā saṃjātā.  
Tadarthaṃ ko ’pi vaivāhikaprastāvaḥ samadhigataḥ?“ lakṣmaṇapāla uvāca: „mātule 
samupasthite ko ’nyaḥ prasarati varānveṣaṇāya. […]“  
[…] 

śāntiḥ pratyutpannamatir āsīt. tayā pṛṣṭam: „bhrātaḥ! dṛṣṭaḥ ko ’pi varaḥ?“ 
ghanaśyāmaḥ: „gatasaptāhe mayā mitreṇa saha prācīnadillyāṃ annasya ma-

hadāpaṇe gatam āsīt. tatra mama mitrasya paricita ekaḥ kuṭumbo prativasati. dhane 
sammāne cāpaṇakṣetre pratiṣṭhitā ete. dhānyasya bṛhadvyāpāriṇaḥ santi. asya sajja-
nadampateḥ dvau putrau ekā ca putrī. jyeṣṭhaputraḥ rājakīyakāryālaye karmacārī asti. 
kaniṣṭhaḥ mahāvidyālaye ’dhyayanaparaḥ. putrī api mahāvidyālaye paṭhati. 
adyatanīye laghu-parivārā apekṣyante. kevalā ekaiva kanyā varttate. sarvataḥ 
samīcīnaṃ kuṭumbaṃ jñāyate. śeṣaṃ tu vijayāyāḥ bhāgyam eva.“ 

lakṣmaṇapālaḥ: „tatrāsmad vivāhaprastāvaṃ naya.“ 
ghanaśyāmaḥ: „bāḍham. kevalaṃ tavānumatir apekṣitāsīt. āgāmimāse eva svamit-
reṇa saha tatra gamiṣyāmi.“ tadanantaraṃ sa anyeṣu viṣayeṣu jalpann upaviṣṭa āsīt. 
aparedyuḥ sa gāziyāvādāya prasthito ’bhavat. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 92+94)  
 
Am nächsten Vormittag traf Ghanaśyāma ein, der Onkel mütterlicherseits. Er wohnte in 
Gāziyābād. Von dort kam er gewöhnlich nach Delhi-Stadt. Lakṣmaṇapāla hatte sich dafür 
von der Schule freigenommen. Nachdem er die Gastehrung vom Schwager empfangen 
hatte, sagte er: „Schwager, Ihre Vijayā ist ins heiratsfähige Alter gekommen. Ist dafür 
irgendeine Eheanbahnung betrieben worden?“ Lakṣmaṇapāla sagte: „Wer sonst macht 
sich auf die Suche nach einem Bräutigam, wenn der Onkel mütterlicherseits bereitsteht. 
[…].“  
[…] 

Śānti […] fragte: „Bruder, hast du einen Bräutigam gesehen?“  
Ghanaśyāmah: „Vergangene Woche bin ich mit einem Freund auf den Reisgroßmarkt in 
Alt-Delhi gegangen. Dort lebt eine Familie, die mein Freund kennt. Was Geld und Anse-
hen betrifft, sind sie auf dem Marktgelände etabliert. Sie sind Getreidegroßhändler. Der 
Familienvorstand aus gutem Haus hat zwei Söhne und eine Tochter. Der älteste Sohn ist 
im Ministerium beschäftigt, der Jüngste macht ein Aufbaustudium am College. Die Toch-
ter studiert ebenfalls am College. In der heutigen Zeit werden Kleinfamilien geschätzt. 
Es gibt nur die eine eigene Tochter. Überall ist die angesehene Familie bekannt. Vijayās 
gutes Schicksal ist damit besiegelt.“  

Lakṣmaṇapāla: „Führe dort in unserem Namen die Eheanbahnung.“  
Ghanaśyāma: „In Ordnung. Nur deine Zustimmung war noch erforderlich. Schon 

nächsten Monat werde ich mit meinem Freund hingehen.“ Danach blieb er noch sitzen 
und unterhielt sich über andere Themen. Am nächsten Tag brach er nach Gāziyābād auf. 
(Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 93+95).  

 
119 Der hier und an manch anderer Stelle des gleichen Autors (z. B. Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 130) und 
anderer Autor*innen (z. B. Pāṭaṇī 1994) nicht ausgeführte sandhi ist kein Flüchtigkeitsfehler. Malzahn (2001: 3) 
gibt unter Hinweis auf ähnliche nicht beachtete sandhi-Regeln für den Wortauslaut schon im ṛgveda als Erklärung 
„informal style, lento style, archaisms“ oder sprachliche Eigenheiten von Familien an.  
 



 103 

Der Bruder der Ehefrau, der mātula, der Onkel der Kinder seiner Schwester, spielt weltweit eine 

herausragende Rolle in Familienkonstellationen sowohl matrilinearer als auch patrilinearer Or-

ganisation. Möglicherweise leitet sich seine Position aus matrilinearen Kontexten ab, in denen 

Abstammung und Vererbung durch die weibliche Linie verfolgt werden und die erhöhte Stellung 

des Bruders der Mutter wichtig ist (Starkweather 2019: 2). Die Brüder investierten tendenziell 

in die Kinder ihrer Schwestern, da die Beziehung sicher war, während die Beziehung zu den Kin-

dern ihrer Frauen nicht immer sicher zurückverfolgt werden konnte (Starkweather 2019: 3). Das 

Thema ist noch nicht abschließend diskutiert, was zu seiner Bezeichnung als „matrilineares 

Puzzle“ führte, die darauf hindeuten soll, dass in Zukunft weitere Puzzleteile aus der Forschung 

zusammengefügt werden müssen, um ein zufriedenstellendes Bild von der Einbettung des Bru-

ders der Ehefrau in den Gesamtkontext matrilinearer Entwicklungen und seiner Rolle in patriar-

chalen Gesellschaften zu erhalten. Die Untersuchung eines Stammes in Bangladesch offenbart 

die Aufgaben und Pflichten eines mātula-s bis in die Gegenwart: 

There are two main categories of investment that children may receive: direct and indi-
rect. Direct investment refers to any direct interaction with a child, including holding, 
feeding soothing and grooming, among other caregiving activities. Indirect investment re-
fers to provisioning of children, as well as activities that contribute to a child’s social status 
or other measures of quality, such as paying for education, buying clothing or household 
good, arranging a marriage, or facilitating rites of passage necessary for marriage and 
parenthood. […]. 

Regardless of formal inheritance rules, postmarital residence patterns, subsistence 
practices or societal levels of paternity certainty, maternal uncles support and care for 
their sisters’ children in a number of ways. For example, in patrilineal, virilocal societies, 
children often have more informal, affectionate relationships with their maternal uncles 
than with their paternal uncles. […] In other cases, maternal uncles have more formal 
roles in relation to their sisters’ children. They may be expected to play the role of disci-
plinarian or teacher or to pay for education, they may have important ritualistic roles, 
and sometimes even become the primary carer of a child, taking in a sister’s son for a 
number of years. Maternal uncle investment has been documented in modern societies 
as well and appears to be independent of presumed societal levels of paternity certainty. 
(Starkweather 2019: 3) 

Der Bruder der Ehefrau ist seinen Nichten und Neffen verpflichtet:  

Even the Khasi social system, although matrilineal in nature, has a unique form of patri-
archy where the kfii (maternal uncle) exercised authority over the family members. He 
acted as the adviser, mediator, a disciplinarian, and a helper in times of need. The ma-
ternal uncle was by tradition the center of authority and economy, the pivot of the 
whole family or the clan. He had control over his sisters’ children, and he safeguarded 
the well-being and integrity of the clan. In the last few decades some changes are seen 
in the Khasi social system whereby the patriarchal role traditionally held by the kfii is 
gradually being assumed by the father of the family. (Mawrie 2015, Abstract: 2) 



 104 

Eine Studie über tamilische Gruppen in Südindien (vgl. Kapadia 1994) stellt den mātula als 

besonders liebevoll gegenüber seinen Nichten und Neffen dar und legt nahe, dass das Konzept 

des mātula in Nordindien von Einflüssen Südindiens abgeleitet sein könnte. Die nordindischen 

Hindu-Gruppen weisen in ihrer sozialen Schichtung eine stärkere patrilineare Ausprägung auf, 

in die die Rolle des mātula-s aus frühen matrilinearen Familienverbindungen Südindiens ein-

gearbeitet wurde (vgl. Kapadia 1994). Die interessante Darstellung eines nordindischen 

mātula durch Dvivedī (2012 in: Guttandin 2020: 53–81) beginnt mit einem Gespräch zwischen 

dem besorgten Vater Dāmodara, der für seine geliebte Tochter Padmā dringend einen Bräu-

tigam sucht, und seinem Schwager, dem er vorwirft, die Suche zu nachlässig angegangen zu 

sein. Er ist möglicherweise jünger als der mātula in Pāṭaṇīs Erzählung (1994), spontaner, we-

niger verantwortungsbewusst, und, obwohl er seine Nichte liebt, nachlässig bei der Verfol-

gung seiner wichtigen Aufgabe. Um dem erwarteten Vorwurf des Vaters, er hätte seine Rolle 

als Vermittler eines passenden Ehemanns für seine Nichte nicht ernst genug genommen, prä-

ventiv entgegenzutreten, beginnt er das Gespräch, indem er ihn spöttisch angreift, als hätte 

der Vater es vergessen, sich nach einem Bräutigam für seine Tochter umzutun und nicht er 

selbst:  

„aye dāmodara! kiṃ vicārayasi? api kanyā pitṛgṛha eva vṛddhatvaṃ yāsyati?“   
„nahī mātula! bhavān api kim api sāhāyyaṃ na vidadhāti. […] kintu āturo 

vaidyaprārthīva yatrāpi gacchāmi, tatra ko 'pi pratyavāyaḥ samāpataty eva. […] 
aho, pragatā api kuṇḍalīkuṇḍalinīpariveṣṭitāḥ vivaśā iva netre nimīlya tiṣṭhanti.“ 

„maivam, aham api cintāṃ bhaje. sā cirañjīvinī hy acirād eva suyogyaṃ varaṃ 
prāpya saubhāgyavatī bhavitā. kāsāñcit kanyakānāṃ bhāgyaṃ vilambena phalati.“  

 „daiva eva sahāyaḥ. yadā sā snātakakakṣāyām āsīt tata eva prārabhya praya-
tamāno ‘smi. idānīn tu sā parāsnātakakakṣām uttīrya gṛhaṃ sevate.“ 

„aśocyā nanv iyaṃ kanyā. asyā janmāṅgacakraṃ jīvanavṛttañ ca dehi. īśvaraḥ  
sarvaṃ śubhaṃ vidhāsyati.“ (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 54+56) 
 
„Nun, Dāmodara! Was meinst Du? Wird die junge Frau im Haus des Vaters auch ihrem 
Alter entgegengehen?“  

„Nein, Schwager! Sie steuern auch gar keine Hilfe bei. [...] Wo auch immer ich hingehe 
wie ein Kranker, der sich einen Arzt wünscht, taucht irgendein Hindernis auf. [...] Ach, 
obwohl die Heiratswilligen mit Ohrringen und Armbändern rundherum bedeckt sind, 
stehen sie mit niedergeschlagenen Augen wie hilflos da.“  

„Nicht doch, ich mache mir auch Gedanken. Denn sie, die ein langes Leben hat, wird 
schon bald den perfekt passenden Bräutigam bekommen und eine glücklich verheira-
tete Frau sein. Das Glück einiger junger Frauen reift verspätet.“  

„Da hilft nur das Schicksal. Als sie im Studiengang für den Bachelor war, begann ich 
mich umzusehen. Jetzt hat sie jedoch den Master abgeschlossen und hilft zu Hause mit.“  



 105 

„Dieses Mädchen ist wirklich nicht zu beklagen. Gib mir ihr Geburtshoroskop und ih-
ren Lebenslauf. Gott wird alles zum Guten wenden.“ (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 
55+57) 

Auch nach der Mahnung des Vaters unterbreitet der Schwager kein Heiratsangebot für Padmā, 

sodass sich Dāmodara selbst erfolgreich auf die Suche begibt. Der übergangene Schwager rächt 

sich nach der Besiegelung der Verbindung im Tempelhof im Beisein beider Familien mit einem 

derben Streich: 

tatra tadānīṃ dvayor api pakṣayor āsīn modapramodavārtākutūhalaḥ. kvacid hāsa-
nirbharaṃ saṃsmaraṇaṃ kvacit parihāsavacovaicitryaṃ pracalati sma. asminn eva 
samaye 'cirād eva mandiraprāṅgaṇe praviṣṭa eko vayaḥprauḍho janas tan maṇḍalam 
upetya kuśalakṣemavārtām apṛcchad dāmodaram. rūkṣavadano malinaradano 
mūrdhni śabalakeśasadano nīlakanīnikānayanaḥ śuṣkatāmbūlarāgarañjitādharo 
vārtākrame hāsyaparo 'cintyaśaṅkitānubhāvaḥ sa tātkālikam upakramaṃ vijñāya 
sahasaiva varapitaram unmukho bhūtvā vyabhāṣat– „samyag vijñāyaiva sambandhaḥ 
sthirīkriyate?“ varapitovāca– „atha kim?“ „ko 'sti mādhyamakaḥ?“ „na hi kaścit. kintv 
adhunā bhavān eva.“ „yady ahaṃ mādhyamakaḥ svīkṛtaḥ, tac chrūyatām–  
kanyakeyam udaraṃ bibharti“ – ity uktvā samantataḥ sākūtaṃ sābhiprāyaṃ 
dṛṣṭipātaṃ vihāya tasthau. tasyedaṃ vacaḥ sameṣāṃ karṇakuhareṣu taptāyasa-
dravam iva praviṣṭam. sukhasambhāvanāśikharo ’śaniprahāreṇa vidhvasta iva, haritā 
vanālī sajhampaṃ taḍitpātena dagdheva muditā mṛgālī dṛptasiṃhasya karkaśa- 
garjanabhīṣaṇaraveṇa chinneva, puṣpodyānaṃ bhīṣaṇavātyā vegena prabhagnam iva, 
mṛttikābhavanabhittiḥ dhārāsāravarṣeṇa galitā vilupteva, diśo nibiḍatimirā''cchannā 
iva. dāmodaras tu‒ „hā daivahataka! kiṃ kṛtaṃ tvayā? anena narapiśācena durmu-
khena mithyaiva lāñchitā me ’naghā kanyā.“ sameṣām ānanāni viṣavacasā'nena 
mlānāni vivarṇāni. kaḥ kaṃ kiṃ brūyāt. parasparaṃ samakṣaṃ draṣṭum api na kasya-
cit sāhasaḥ. varasya pitā tu dāmodaraṃ pāpamūlaṃ jvalaccakṣuṣā nirdahann ivā'vo-
cat– „bhavati chadmavañcanāyā api kācit sīmā. mamaiva śirasi dhūrtadhvāṅkṣa iva 
purīṣamocanaṃ kartuṃ yatase? ayaṃ mahāśayaḥ kālena daivapreṣito 'tra samāyāto 
yena madīyā maryādā kalaṅkapaṅkanimajjanād rakṣitā'nyathā tvayā tu me mukhaṃ 
kāluṣyarañjitam eva.“ dāmodaras tu avāg jaḍībhūtaḥ sthāṇur iva sthito yathā ka-
thañcic cetanāṃ dhārayāmāsa. kṣaṇāt pūrvaṃ dvayoḥ pakṣayor yā prītir dṛḍhatarā 
jāyate sma sā sahasā'tarkyarūpeṇa hy akāraṇam eva jalabudbudavat praṇaṣṭā. vara-
pakṣanetreṣu vahnijvālāḥ kanyāpakṣanetreṣu jaladhārāḥ viḍambanāyā vikarālatāṃ 
spaṣṭam eva dyotayanti sma. sa puruṣas tu kiñcid hasann iva sthitaḥ sarvān paśyati 
sma.  

tvaritapadā padmājananī putrīṃ tām upasṛtya kareṇā''kṛṣyaikato nītvā tasyā uda-
raṃ parāmṛṣṭavatī. „alaṃ nāṭaki“ tenety uktvā saṃtarjya varasya pitā putram uccair 
ākārya, „pracalantu sarve“ iti nirdideśa. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 74+76) 

Es gab dann auch ein Interesse zwischen den beiden Parteien vor Ort an einer gelösten, 
freudigen Unterhaltung. Hier erinnerte man sich gemeinsam mit lautem Gelächter, dort 
kam eine Vielfalt von Scherzen in Gang. Unterdessen trat schon bald ein starker Mann 
mittleren Alters auf diesen Kreis im Eingangshof des Tempels zu und fragte Dāmodara 
nach seinem Wohlergehen. Er hatte ein grobes Gesicht, schmutzige Zähne, geflecktes 
Haar auf dem Kopf, Augen mit schwarzer Iris, die Unterlippe von eingetrockneten Betel-



 106 

blättern rotgefärbt. Als der komische Fremde mit der unglaublich verdächtigen Aus-
strahlung im Verlauf der Unterhaltung den richtigen Zeitpunkt für sein Vorhaben er-
kannte, blickte er plötzlich den Bräutigamvater direkt an und schmähte: „Ist denn genau 
hingeschaut worden, als die Verbindung festgemacht wurde?“ Der Bräutigamvater 
sagte: „Sicher, was sonst?“ „Wer ist der Vermittler?“ „Tja, niemand. Aber jetzt wohl Sie.“ 
„Wenn ich als Vermittler anerkannt bin, sollen Sie dies hören: Die Braut trägt einen 
Bauch“, sagte er und stand da, während er dem von allen Seiten kommenden aufmerk-
sam fragenden Blick auswich. Sein Satz war wie rotglühendes flüssiges Eisen in aller Oh-
ren gedrungen. Der Gipfel der glücklichen Zusammenkunft war wie vom Blitzschlag 
zerstört, wie eine grüne Allee, die auf einen Schlag vom niedergehenden Blitz verbrannt 
worden war. Muditā war ausgeschaltet wie eine Antilopenherde vom furchterregenden 
Klang des rauen Gebrülls eines wilden Löwen, mit großer Kraft zerquetscht wie ein Blu-
mengarten von einem furchtbaren Sturm, eingefallen wie die Wand eines Lehmgebäu-
des, die durch eine anhaltende Regenflut aufgeweicht worden war, von dichter 
Dunkelheit verschluckt wie die Himmelsrichtungen. Dāmodara dagegen: „Ha! Vom 
Schicksal Verfluchter! Was hast du getan? Dieser Teufel in Menschenform hat meine 
schuldlose Tochter verleumderisch gebrandmarkt.“ Alle hatten von der giftigen Anspra-
che traurige bleiche Gesichter. Wer sollte was zu wem sagen? Es traute sich auch nie-
mand, den anderen in die Augen zu sehen. Der Bräutigamvater aber sagte, Dāmodara 
als die Wurzel des Übels mit flammendem Blick niederbrennend: „Auch für versteckten 
Betrug gibt es eine Grenze. Versuchst Du etwa wie eine gerissene Krähe auf meinen Kopf 
zu scheißen? Gerade rechtzeitig traf der vom Schicksal gesandte edelmütige Herr hier 
ein, der meine Ehre vor dem Versinken in den Schlamm der Schande geschützt hat, sonst 
hättest du mein Gesicht bereits mit Dreck beschmiert.“ Dāmodara aber stand sprachlos 
vor Verblüffung wie eine Säule da, während er nur mit Mühe den Verstand zusammen-
hielt. Die Freude beider Seiten, die gerade noch gefestigt worden war, zerplatzte plötz-
lich, wenn auch grundlos wie eine Wasserblase wegen etwas Unvorstellbarem. Die 
Feuerflammen in den Augen der Verwandten auf Bräutigamseite, die Tränenströme aus 
den Augen der Verwandten aufseiten der Braut ließen die Abscheulichkeit des derben 
Spaßes deutlich hervortreten. Doch der Mann sah alle an, stand da, als würde er 
schmunzeln.  

Hastig lief Padmās Mutter zu ihrer Tochter, zog sie mit der Hand heran, führte sie zur 
Seite und berührte ihren Bauch. „Genug damit, du Schauspielerin“, sagte der Vater des 
Bräutigams, drohte und rief laut den Sohn zu sich: „Brecht alle auf“, ordnete er an. (Dvi-
vedī 2012 in: Guttandin 2020: 75+77) 

In letzter Sekunde übernimmt der mātula seine Rolle als Brautgeber und erklärt seine ausge-

uferte Eulenspiegelei: 

so 'pi puruṣo ‚viḍambitaṃ gabhīravitaṇḍitam‘ iti manasā vimṛśya varasya pituḥ 
sammukhaṃ gatvā bāhū prasārya, „are samadhīhi kathaṃ roṣāveśavivaśo bhavasī''ti 
tarjayitvā punaḥ sasmitaṃ sādaraṃ provāca‒ „mātulo ’haṃ kanyāyāḥ! dāmodaro 
mām upekṣya māṅgalikaṃ karmedam anuyojayatīti tasmai daṇḍas tu deya eveti mayā 
kalpitam alīkavacoracanayā. bhavantaḥ sarve gṛhītoccaśikṣāḥ sāmājikāḥ sabhyāḥ sa-
marjitapratiṣṭhā iti mayā pūrvam eva śrutam asti. kintv adhātrānubhūtaṃ yad anena 
tu nirakṣarā mūrkhā eva varam. are, parihāsavijalpitam api me vaco bhavadbhiḥ pa-
ramārthena gṛhītam. dhig astv avivekadhiyam. kim uktaṃ mayā? ‚kanyeyam udaraṃ 



 107 

bibhartīty eva nu!‘ hanta! ko 'rtho 'syā ukteḥ? udaraṃ tu sarve prāṇino dhārayanti. 
tatra ko viśeṣaḥ? (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 76+78) 
 
Der Mann aber hatte „Verhöhnung mit einer am Thema vorbeigehenden Gegenargu-
mentation“[120] genau studiert, trat vor den Vater des Bräutigams und breitete die Arme 
aus: „Du da, überleg mal! Wie kannst du dich willenlos vom Zorn ergreifen lassen?“, 
schmähte er und sagte wieder mit lächelndem Respekt: „Ich bin der Onkel der Braut 
mütterlicherseits. Nachdem Dāmodara mich übergangen und die günstige Handlung in 
Gang gebracht hatte, beschloss ich, dass ihm doch eine Strafe durch die Konstruktion 
eines unwahren Satzes gegeben werden sollte. Sie alle sind hochgebildete Regierungs-
angehörige, Mitglieder der Gerichtshöfe, arrivierte Leute, so habe ich vorher gehört. 
Aber nach dem, was der hier nun verstanden hat, eher doch nur analphabetische 
Dummköpfe. Aber hallo, obwohl im Scherz gesprochen, haben Sie meinen Satz in höchs-
tem Maß wörtlich aufgefasst. Verflucht sei, wer absichtlich nicht unterscheidet. Was 
habe ich gesagt? Nur eben ‚diese junge Frau trägt einen Bauch.‘ Also jetzt aber! Was ist 
der Sinn dieser Aussage? Einen Bauch tragen doch alle Lebewesen. Was ist Besonderes 
daran? (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 77+79) 
 

Anschließend formuliert er pflichtbewusst die Bedingungen des „mātula“ für die Familie des 

Bräutigams, die nicht nur die harte Arbeit seiner Nichte als karmakarī („Dienerin“) in der Groß-

familie durch die Bereitstellung hochwertiger Kochzutaten erleichtern sollen, sondern vor allem 

den Respekt für ihre mitgebrachten Kompetenzen und ihre künftige hervorragende Arbeit ein-

fordern: 

„mama kathanasyā'yam abhiprāyo yad iyaṃ mahatā snehena lālitā pālitā. āśaiśavād 
eva dugdhaghṛtādikaṃ surasavyañjanam amṛtasvādūni phalamūlāni sampannaṃ ruci-
raṃ cātmapriyam āhāraṃ sevate. bhavatāṃ gṛhe sarvam etat sauvidhyam asyāḥ kṛte 
karaṇīyam iti mamāśayaḥ. kim ahaṃ mūḍho vikṣiptaḥ pramatto vā yat svabha-
ginīputryā jīvanaṃ narakaṃ vidhāsyāmi? kiṃ vā, taptodakena navamālikāṃ setsyāmi? 
kṣamyatāṃ kṣamyatāṃ me parihāsā'parādhaḥ. tyajyatāṃ manaḥkaṣāyitam. etad āsīt 
kevalaṃ kautukaṃ nānyat. kanyādānaṃ kanyāgrahaṇaṃ ca puṇyatamaṃ karma. 
mānavajīvane sampadyamāno mahān viśiṣṭaś ca yajñaḥ. kanyā nadīva kuladvayaṃ 
kūladvayavat punāti. sā tu setubandhatāṃ yāti dvayor api kuṭumbayoḥ 
prītimānasollāsasya. kanyā yasya kasyā'pi bhavet sā pūtā gaur iva pūjyāmānanīyā. sā 
bhāvinī mātṛśaktir bhavati. anindyāyāṃ kanyāyāṃ mithyādoṣam utpādya ko nāma 
pāpakṛn narakagāmī bhavet? madīyeyaṃ bhāgineyā padmā tu suśīlā guṇakhaniḥ 
sahasreṣv ekā. dhanyaṃ tadgṛhaṃ yatreyaṃ yāsyati. praśamantu pāpāḥ puṇyāni ca 
samudayaṃ yāntu. aham atra bhavatāṃ sameṣāṃ manaḥprasādaṃ prārthaye.“ (Dvi-
vedī 2012 in: Guttandin 2020: 78). 
 

 
120 Eine Disputationstechnik: viḍamba „Verhöhnung“; vitaṇḍa „Gegenargumentation“. Vokabular und Technik 
entstammen Disputationsschriften zur Dialektik des eristischen Streits vitaṇḍā aus der nyāya-Tradition und dem 
Kapitel vimānasthāna der cārakasaṃhitā, die lehren, wie man geschickt die Schwachstellen des Gegners aufzeigt 
(Prets 2004: 440; vgl. Fußnote 38 in: Guttandin 2020: 76). 



 108 

„Meine Mitteilung hat die Bedeutung, dass sie mit großer Zuneigung verwöhnt auf-
wuchs. Schon seit der Kindheit widmet sie sich dem hervorragend zubereiteten Essen, 
das die Seele erquickt, Milch, Ghee und so weiter, leckere Soßen und Zutaten, köstliche 
Süßigkeiten, Früchte und Wurzeln. Es ist mein Wunsch, dass in Ihrem Haus all das von 
guter Qualität für sie bereitgestellt werden muss. Bin ich verwirrt, verstört oder unacht-
sam, dass ich das Leben der Tochter meiner Schwester zur Hölle mache? Oder kann ich 
mit warmem Wasser den frischen Fleck entfernen? Der böse Streich möge mir bitte ver-
ziehen werden. Lassen Sie das leidenschaftlich gewordene Gemüt los. Das war nur eine 
Show, sonst nichts. Eine Braut zu übergeben und eine Braut in Empfang zu nehmen ist 
ein vorteilhafter Verdienst, eine erfüllende große und herausragende Opferhandlung im 
Leben eines Menschen. Die Braut reinigt beide Großfamilien wie ein Fluss seine Ufer. 
Sie bildet aber auch zwischen beiden Familien die Brücke der Freude, die ein liebendes 
Gemüt gibt. Eine Braut, welche auch immer einem beschert ist: Sie muss als rein wie 
eine Kuh verehrt und respektiert werden. Sie ist die künftige Mutterkraft.[121] Welcher 
Bösewicht möchte wohl in die Hölle gehen, nachdem er dem unbescholtenen Mädchen 
einen unberechtigten Makel heraufbeschworen hat? Padmā, die Tochter meiner Schwe-
ster, ist die eine unter Tausenden mit vielen gut herausgearbeiteten Eigenschaften. Ge-
segnet ist das Haus, in das sie gehen wird. Die unheilvollen Geschehnisse mögen ver-
blassen und die glückverheißenden Umstände sich mehren. Ich erbitte hier von Euch 
allen Gelassenheit.“ (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 79) 

Padmās mātula ist gut beraten, beide Großfamilien am Schluss seiner Eulogie auf seine Nichte 

für seinen Streich um Vergebung zu bitten, da schon im traditionellen Recht die Verleumdung 

eines Mädchens strafbewehrt ist (Vighneśvara-s Kommentar zu Yajñavālkya in: Mitākṣarā 

1918: 133; 3.66) und der säkulare IPC (Section 37: False Accusations) eine Freiheitsstrafe von 

bis zu drei Jahren für falsche Anschuldigungen vorsieht.  

 

3.2 Kriterien der Personen, die am Prozess der Partner*innenvermittlung beteiligt sind 

kanyā varayate rūpaṃ, 
mātā vittaṃ pitā śrutaṃ, 
bāndhavāḥ kulam icchanti, 
miṣṭānnam itare janāḥ  

Die Braut wählt nach gutem Aussehen, 
die Mutter nach Reichtum, der Vater nach Bildung, 
die Angehörigen wünschen sich eine angesehene Familie, 
alle anderen wollen leckeres Essen. [Übersetzg. d. Verf.] 

Subhāṣitam („Sprichwort“) in: Sternbach und Sharma (Hg.) (1981: 2241; Nr. 8595). 

Die Suche nach einem*r passenden Partner*in ist eine Herausforderung, da sich Reichtum, 

Bildung, angesehener Familienhintergrund und gutes Aussehen nicht häufig auf einer Person 

vereinen. Die Leserschaft erfährt Padmās Vater Dāmodaras Freude und Erleichterung, nach-

dem seine Begutachtung eines potenziellen Bräutigams positiv verlief: 

ekadā dāmodaraḥ kvacit sūcanām upalabhya samīpavarty upanagare varaṃ draṣṭuṃ 
gatavān. tatra daivasyānugrahād, vidher vidhānasya bhāvitvān mādhyamakasya 

 
121 Vgl. Ray 1999. 



 109 

kauśalyād vety asmin prasaṅge sarvam anukūlaṃ yathābhīpsitañ (Ed. yathebhīpsitañ) 
ca samapadyata. sandhyākāle (Ed. sāndyakāle) gṛhaṃ nivartite sati tasmin tasya jāyā 
prasādasadanaṃ vadanaṃ vilokya sāphalyam anumīya, „api kiñcid apūrvam āśātītaṃ 
ghaṭitam?“ ity apṛcchat.  

„atha kiṃ!“ dāmodaraḥ sollāsaṃ sasmitaṃ pratyuvāca- „sarvam abhīṣṭaṃ  
siddham. [...] arī padmājanani! bālakaḥ tu sahasreṣv ekaḥ.“ (Dvivedī 2012 in: Guttan-
din 2020: 58+60). 

 
Eines Tages erhielt Dāmodara von irgendwoher einen Hinweis und fuhr in einen nahe-
gelegenen Vorort, um einen Bräutigam zu begutachten. Dort fiel in dieser Angelegen-
heit, sei es durch günstiges Schicksal, durch die Auswirkung eines durchgeführten 
Rituals[122] oder durch die Gewieftheit des Vermittlers alles Positive wie gewünscht zu-
sammen. Als er zur Abendzeit nach Hause zurückkehrte, betrachtete dort seine Frau sein 
strahlendes Gesicht, leitete davon den Erfolg ab und fragte: „Ist denn etwas Unvorher-
gesehenes vorgefallen, das unsere frühere Hoffnung erfüllt hat?“  

„Definitiv“, erwiderte Dāmodara mit einem glücklichen Lächeln. „Alles ist nach 
Wunsch geregelt. [...] Treue Mutter von Padmā, der junge Mann ist nun der eine unter 
Tausenden.“ (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 59+61) 
 

Der Vater hat die Stecknadel im Heuhaufen gefunden, „de[n] eine[n] unter Tausenden“, der 

alle Kriterien erfüllt. Padmās Onkel wiederholt diese optimale Einschätzung vor den Verwand-

ten des Bräutigams für seine Nichte als „die eine unter Tausenden“ (Dvivedī 2012 in: Guttan-

din 2020: 79). 

 

3.2.1 Das Heiratsalter als Kriterium für die Heiratsvermittler*innen 

Der Hindu Marriage Act von 1955 (HMA) wurde 1978 nachgebessert und die Ehemündigkeit 

für Frauen auf achtzehn Jahre, für Männer auf einundzwanzig Jahre festgesetzt. Mit zwei Aus-

nahmen sind alle Personen in den untersuchten Erzählungen in diesem Alter oder älter, wenn 

ihre Hochzeit arrangiert wird, auch Savitā (Mādhavaḥ 2013), für die in den 1960ern noch das 

Mindestalter von fünfzehn Jahren in einer früheren Version des HMA galt (Kalaivani 2015: 17), 

sowie die Muslimin in der Erzählung von Rāva (1954a) und ihre hinduistische Freundin Saralā, 

für die in den 1940ern nur das Mindestalter von vierzehn Jahren gesetzlich vorgeschrieben 

war (Kalaivani 2015: 16). In zwei Erzählungen wird von der Kinderhochzeit der Hauptpersonen 

berichtet. Das Mädchen Pārvatī und ihr Kindehemann werden zu Beginn von Ravas Erzählung 

(1954b) verheiratet:  

āsīd ekadā dhullikāpure pārvatī nāma svadevaraniketane dāsyakarma kurvāṇā kācid 
gatabhartṛkā. bālyodvāhanirodhakasāraḍāvidhānāt prāg bālām imāṃ suvarṇa- 

 
122 Das Ritual, um einen guten Ehemann zu erhalten, ist ein vrata („religiöses Gelübde verbunden mit religiöser 
Praxis“) und wird als pūjā für Lakṣmī durchgeführt. Hauser (2001: 236) beschreibt die Vorgehensweise für ein 
Dorf in Orisha mit der Göttin Maṅgalā (ein anderer Name der Lakṣmī) des dort „Jahni Osa“ genannten Rituals. 



 110 

savarṇāṅgīṃ kamalalocanāṃ mṛdulavacanāṃ kenacid bālavareṇa pariṇāyya tatpi-
tarau divaṃ gatau. (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 22) 

 
Im Dorf Dhullikā gab es vor einiger Zeit eine Witwe mit Namen Pārvatī, die im Wohnhaus 
ihres Schwagers Sklavenarbeit verrichtete. Nachdem man das Mädchen mit der Haut 
wie Gold, den Lotusaugen und der sanften Stimme veranlasst hatte, entgegen dem Ge-
setz zum Verbot der Kinderehe von einem Kindbräutigam um das Feuer herumgeführt 
zu werden, verstarben ihre Eltern. (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 23) 

Die Kinder wurden trotz des seit 1929 bestehenden säkulargesetzlichen Verbots der Kinder-

ehe verheiratet. Den Grund für die frühe Verheiratung von Mädchen gibt Baudhāyana an: 

A man should give his daughter in marriage while she is still „naked“ to a man of good 
qualities who has maintained his vow of chastity, or even to one destitute of good qual-
ities; let him not hold back a girl who has started to menstruate (Dha. Bau. 4.1.11, zit. 
nach Olivelle 2005: 75). 

Bālaṃbhaṭṭa bezieht sich in seinen Ausführungen zur mitākṣarā auf dieses sūtra und definiert 

genauer: 

The phrase, „while she still goes naked“ in the above verse of Baudhāyana, means „a girl 
of nine years of age“, otherwise a girl technically called „Rohiṇī.“ (Mitākṣara 1918: 130) 

Vasiṣṭha erklärt die Wichtigkeit einer frühen Ehe der Töchter für die Eltern ausführlicher: 

Out of fear that she should menstruate, a father should give a girl in marriage while she 
is still naked, for if she remains in his house after puberty her father becomes guilty of a 
sin. As many menstrual periods a girl has while men of equal class are asking for her 
hand in marriage and she herself is willing, so many fetuses do her parents kill–so states 
the Law. (Dha. Va. 17.70–71 in: Olivelle 2005: 75)  

 
Der späteste Termin für die Heirat eines Mädchens liegt vor ihrer ersten Menstruation, da ihre 

Eltern sonst sündigen würden. Die Kindbraut blieb zumeist im Haus der Eltern, bis die Ehe 

beim Eintritt der Pubertät vollzogen werden konnte (Durant 1930: 184 und 226). Im Indien 

des 19. Jahrhunderts verbreitete sich die Kinderheirat in alle Schichten, um Blutreinheit und 

soziale Grenzen zu wahren (Young Lives und NCPCR 2017: 3). Die Verheiratung minderjähriger 

Mädchen beruht auf gesellschaftlichen Normen und wird bis heute trotz weltlicher Verbote 

praktiziert (Young Lives und NCPCR 2017: 2). Es können einige zusätzliche wirtschaftliche, ge-

sellschaftspolitische (Voland und Engel 2000: 401) und gesellschaftliche Gründe (Young Lives 

und NCPCR 2017: 3) für die Praxis der Kinderehe aufgezählt werden, doch der treibende Faktor 

bleib nach einer von Unicef unterstützten Studie der traditionelle Hintergrund: 

From a cultural perspective, parents feel that it is important to marry off their son or 
daughter at an early age in order to fulfil certain religious obligations and duties, chief 
among them to ensure progeny to continue the family lineage and perform various re-



 111 

ligiously mandated rituals after the death of the parents and grandparents. Thus, the 
marrying off a daughter, as soon as she attains puberty, is seen as a religious rite of 
passage by parents and, thus, a non-negotiable obligation (Srinivasan, Khan, Verma 
2015: 15).  
 

Trotz der gegenteiligen Praxis in einigen Regionen und Gemeinden Indiens bis heute (Gastón, 

Misunas und Cappa 2019: 219–228) gibt es in den dharmasūtra-s keinen Hinweis auf Kind-

bräutigame. Young Lives und NCPCR (2017: 7) betonen die geringe Aufmerksamkeit, die die-

sem Thema im 20. und 21. Jahrhundert durch Forschungs- und Interventionsprogramme 

entgegengebracht wurde.123 Der wichtigste Grund für die frühe Verheiratung von Jungen ist 

der Beginn der Pubertät (Young Lives und NCPCR 2017: 78), der gleiche Antrieb, den 

Baudhāyana und Vasiṣṭha für die Eltern von Mädchen anführen.  

1991 befanden sich zur Zeit der Befragung von Personen aus der Altersgruppe 15–19 

Jahre in Indien noch ca. 40 % in einer Kinderehe, während die Prozentzahl bis 2011 kontinu-

ierlich auf 20 % heruntergegangen war (Srinivasan, Khan, Verma 2015: 18). Strenge Gesetze 

gegen Kinderheirat nach der Unabhängigkeit Indiens und Maßnahmen zu ihrer Durchsetzung 

liefen ins Leere (Young Lives and NCPCR 2017: 4), bis Programme zur Stärkung des Selbstbe-

wusstseins und der Finanzen von Mädchen (Young Lives and NCPCR 2017: 23–31) nach dem 

„Prohibition of Child Marriage Act, 2006“ umgesetzt wurden (Young Lives und NCPCR 2017: 

37). In einigen Distrikten des Landes waren trotzdem zunehmende Tendenzen zwischen dem 

Zensus von 2001 und 2011 bezüglich der Heirat minderjähriger Mädchen (Young Lives und 

NCPCR 2017: 61) und minderjähriger Jungen (Young Lives und NCPCR 2017: 66) festzustellen. 

Der führende Bezirk war Mahārāṣṭra, der Bundesstaat, in dem Rāva lebte, die Autorin der 

beiden Erzählungen, in denen Verheiratungen erwähnt werden, die vorpubertär oder mit Be-

ginn der Menstruation durchgeführt wurden. Besonders war die Stadt Puṇe in der Nähe von 

Pārvatīs Dorf betroffen (Rāva 1954b). Die Autorin greift in beiden Erzählungen mit der frühen 

Verwitwung in Zusammenhang mit dem Verbot der Witwenheirat eine der negativen Folgen 

für minderjährige Ehefrauen auf. Pārvatīs Kindehemann verstirbt kurz nach der Hochzeit. Sie 

wird als Arbeitssklavin zur Familie ihres Schwagers gebracht und weiß, dass sie für immer zu 

 
123 „Young Lives“ und „NCPCR“ nutzen für ihre Untersuchung Informationen aus der indischen Volkszählung, die 
im Abstand von zehn Jahren und im ersten Jahr jedes Jahrzehnts durchgeführt wird. Die letzte Zählung wurde 
2011 durchgeführt, die für 2021 geplante Zählung musste pandemiebedingt verschoben werden und soll 2026 
nachgeholt werden. In ihrer aussagekräftigen Studie interpretieren Young Lives und NCPCR die Daten aus der 
Volkszählung von 2011, einschließlich einiger Vergleiche mit der Volkszählung von 2001 und mit dem jährlich 
durchgeführten „National Family Health Survey (NFHS)“ von 2015/16, einer weiteren wichtigen Datenquelle für 
Indien mit Informationen zu verschiedenen sozialen und gesundheitlichen Themen auf nationaler und bundes-
staatlicher Ebene.  



 112 

ihrem verstorbenen Kindehemann gehört. Zu Beginn der Pubertät wird ihr der Kopf gescho-

ren, sie wird weiß gekleidet und lebt als Witwe am Rande der Gesellschaft. Männern schienen 

die Konsequenzen einer frühen Verwitwung für Frauen zumindest in der ersten Hälfte des 20. 

Jahrhunderts nicht bewusst zu sein (Hauswirth 1932: 135 und 136). Rāva zitiert die Unbedarft-

heit des „jungen Mannes“ bezüglich der Situation der Witwen in einer der Erzählungen: 

atha gacchatsu varṣeṣu sūryāṃśur girikandaram iva kaścid yuvā pārvatyā hṛdayam 
agāhata. laukikānām agocaram āntarasaundaryaṃ mṛgyan kaścit pravāsī pārvatīṃ 
kūpasaṃnidhau sākṣād divā paśyan rātrau ca manasā vicintayan maline pure 'smin 
vyalambata. dīrghikāsaṃnidhisthitāsv anekavanitāsu vidhavāpi manohartrī pārvaty 
eva taṃ cakarṣa. tasyā apūrvalāvaṇyaṃ darśaṃ darśaṃ vimohito 'bhūt taruṇo 
'dhikādhikam. vidhavānāṃ dīnatvaṃ tu na sa vyajānāt. (Rāva 1954b in: Guttandin 
2020: 24) 

Als nun die Jahre vergingen, drang ein junger Mann in Pārvatīs Herz wie ein Sonnenstrahl 
in eine Berghöhle. Ein Reisender verweilte auf der Suche nach der für gewöhnliche Men-
schen unerreichbaren aus dem Inneren kommenden Schönheit in dem schmutzigen 
Dorf, wo er Pārvatī tagsüber am Brunnen leibhaftig sah und nachts mit Zuneigung an sie 
dachte. Von den vielen Frauen, die am länglichen See standen, zog ihn Parvatī an, die, 
obwohl sie Witwe war, doch sein Herz raubte. Der junge Mann betrachtete immer wie-
der ihre außergewöhnliche Schönheit und wurde mehr und mehr betört. Das Elend der 
Witwen kannte er jedoch nicht. (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 25) 

In einer anderen Erzählung Rāvas (1954b) wird ein Mädchen in den 1930ern einem älteren 

Mann in die Ehe gegeben:  

Pañcaviṃśater vatsarebhyaḥ prāk kaścit taruṇo Harir nāma trayodaśavarṣīyāṃ 
śāradām iva viśāradām anasūyām ivānasūyām alpavarṣīyām api pariṇatavayaskām iva 
suvarṇam iva suvarṇāṃ sugṛhītanāmnīṃ Sunītim imām pariṇītavān. (Rāva 1954d: 76) 
 
Vor fünfundzwanzig Jahren hatte ein junger Mann namens Hari die dreizehnjährige 
Sunīti geheiratet, die zu Recht ihren Namen trug.[124] Sie hatte einen schönen Teint wie 
aus Gold, war klug wie Sarasvatī, frei von Neid wie Anasūyā, schien schon im heiratsfä-
higen Alter zu sein, obwohl sie noch jung war. (Rāva 1954c in: Guttandin 2021: 113) 

Hari ist fünfundzwanzig Jahre alt,125 als er die dreizehnjährige Sunīti heiratet. 1929 war das 

Mindestalter für die Verheiratung eines Mädchens gesetzlich auf vierzehn Jahre festgesetzt 

worden. Eine Ausnahmeregelung der damaligen Version des IPC (section 37) gestattete sexu-

elle Aktivität in der Ehe ab dreizehn Jahren (Pitre und Lingam 2021/2022: 464). Die dhar-

masūtra-s befassen sich nicht mit der Festlegung eines genauen Altersunterschieds zwischen 

 
124 Sunītiḥ: „Die sich gut benimmt, eine mit dem richtigen moralischen Verhalten.“ 
125 Haris Alter zur Zeit seiner Hochzeit ergibt sich aus der Information in der Erzählung, dass er nach zwanzig 
Jahren im Alter von fünfzig Jahren aus dem Gefängnis zurückkehrt und mit Sunīti an diesem Tag 25 Jahre verhei-
ratet war.  



 113 

Bräutigam und Braut und bestätigen damit ihren Anspruch, nur die allgemein gültigen Regeln 

zusammenzufassen. Dass die Braut jünger als der Bräutigam sein sollte, scheint eine davon 

gewesen zu sein: 

A householder should marry a wife who […] is younger than he. (Dha. Gau 4.1–5 in: Oli-

velle 2005: 74) 

Andere Texte enthalten detailliertere Vorschriften und geben Altersunterschiede vor, die weit 

über das doppelte Alter eines Bräutigams im Verhältnis zum Alter seiner Braut hinausgehen ( 

viṣṇupurāṇa in: Taylor 2021: 235; III.10.16). Sunīti (Rāva 1954c) verwitwet fünf Jahre nach ih-

rer Heirat mit achtzehn Jahren, als sie das erste Mal schwanger ist. Ihr Leben widmet sie der 

Erziehung des Sohnes und der Religion. Die Härte des Witwendaseins zwingt sie in tiefe De-

pression. Die Furcht der Frauen vor ihrer Missachtung als Witwe dauert bis heute an (vgl. Chen 

und Dreze 1995 und 2002). Hiervon erzählt Śrī Yogamāyā. Ihre Hauptfigur Sumitrā ist durch 

die von Astrologen angezeigte Möglichkeit, früh zu verwitwen (Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttan-

din 2020: 165; 161–163) und „allein übrig zu bleiben“ (Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttandin 2020: 

163), anhaltend psychisch belastet, da ihre und ihres Ehemannes Auffassung der Ehe als 

saṃskāra (Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttandin 2020: 169) eine Wiederheirat ausschließt. 

 

3.2.2 Jāti-Endogamie als Kriterium für die Heiratsvermittler*innen 

In zwei Erzählungen werden die unterschiedlichen jāti-s als Hinderungsgrund für eine Heirat 

explizit erwähnt: Pārvatīs „junger Mann“ (Rāva 1954b) findet Priester, die bereit sind, das re-

ligiöse Gesetz bezüglich des Verbots der Witwenheirat beiseite zu lassen, sei es wegen ihrer 

Kenntnis des säkularen Gesetzes von 1856, das Witwenheirat ausdrücklich gestattete (Hindu 

Widows’ Remarriage Act, 1856), oder wegen ihres Bezugs auf autoritative frühe Quellen der 

Tradition, die die Heirat einer Witwe nicht verbieten (z. B. kauṭilīyārthaśāstra 3.2.28, Topic 

59b in: Olivelle 2013: 183–184). Sie wollen jedoch nicht über das Endogamie-Gebot des tradi-

tionellen Gesetzes (dharma) hinwegsehen: 

paraṃ kṛtsnaṃ dinam aṭatāpi tena na ko 'pi purohitaḥ samupalabdhaḥ viprān anekān 
uvāca taruṇaḥ. ‚vidhavāṃ yuvatiṃ dharmato voḍhum icchāmi. tad āvayoḥ 
pāṇigrahaṇaṃ saṃpādyatām.‘ iti prārthitais tair vipraiḥ proktam. ‚gamyatām ito na 
saṃpādayiṣyāmo vivāham imam. dharmalopo bhaviṣyati vidhavāyāḥ punarvivāhād‘ iti. 
kecid bhūsurās tāv udvāhayituṃ pratipannavanto 'pi tayor vargabhinnatāṃ jñātvā  
tadarthanāṃ pratyācakhyuḥ. ‚yuvāṃ brāhmaṇāv api sutarāṃ bhinnavargau. yuvayoḥ 
saṃyogo vāmadharmaḥ khalu syād‘ iti. (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 28+30) 



 114 

Der junge Mann, der keinen autorisierten Priester fand, obwohl er den ganzen Tag un-
terwegs gewesen war, sprach einige Brahmanen an: „Ich möchte die junge Witwe recht-
mäßig heiraten. Seien Sie so freundlich, dafür die Zeremonie der Handnahme für uns 
durchzuführen.“ Die gebetenen Brahmanen erklärten: „Gehen Sie weg. Wir werden 
diese Hochzeit nicht durchführen. Das religiöse Gesetz wird durch die Wiederverheira-
tung einer Witwe verletzt.“ Einige „Erdengötter“ waren bereit, sie zu verheiraten, doch 
nachdem sie von ihrer unterschiedlichen Gruppenzugehörigkeit innerhalb der Gesell-
schaftsklasse erfahren hatten, lehnten sie es ab, der Bitte Folge zu leisten. „Obwohl ihr 
beide Brahmanen seid, stammt ihr aus völlig unterschiedlichen Gemeinschaften. Eure 
Verbindung würde ja dem religiösen Gesetz entgegenstehen.“ (Rāva 1954b in: Guttan-
din 2020: 29+31) 

Pārvatī und ihr junger Mann sind Brahmanen. Ihre Familien sind jedoch verschiedenen jāti-s 

zugehörig. Die endogame Heiratsregel erlaubt keine Verbindung zwischen den Geburtsgrup-

pen. Rāva gestattet sich an dieser Stelle, die Meinung der Brahmanen und ihren Anspruch als 

Entscheider über Glück und Unglück des Paares in Zweifel zu ziehen, indem sie sie spöttisch 

als „Erdengötter“ bezeichnet. Ihr Spott hat Tradition. In der politischen Satire Hāsyārṇava-

Prahasanam von Jagadīśvara Bhaṭṭācārya aus der Zeit zwischen dem 14. und 17. Jahrhundert 

wird in fünf Akten kontinuierlich und rückhaltlos Spott über starrsinnige, arrogante, korrupte 

und dekadente Brahmanen ausgegossen (vgl. Sharma 2020).  

Gist (1954: 155) zitiert einen jungen noch ledigen Brahmanen aus dem Jahr der Ver-

fassung von Rāvas Erzählung, der sich der Brautauswahl seiner Familie unterordnen werde, 

um einer zukünftigen Frau, die er nach eigenen Kriterien auswählen würde, die Schikanen sei-

ner Verwandten zu ersparen. Wenn er die Braut eigenmächtig auswähle, erfülle er damit wo-

möglich nicht die Kastenanforderungen seiner Familie. Der Autor des Artikels bewertet die 

Überlegungen des jungen Mannes mit „temperate and realistic“ für die Zeit um 1954. Er ver-

weist auf eine offenere Haltung gebildeter Kreise in den Großstädten, merkt aber an, dass 

„only against certain restrictions of the caste system, not against the system as such, is there 

anything like concerted and vocal opposition. The hard core of the system, caste endogamy in 

marriage, is remarkably resistant to change“ (Gist 1954: 155). Jāni (2015) erzählt von der an-

haltenden Relevanz einer Ehe zwischen Personen derselben sozialen Geburtsgruppe für eine 

Familie um die Wende zum 21. Jahrhundert: 

malhārabhaṭṭaḥ ‚varṣā varmā‘ nāmnyā yuvatyā saha m.sc. varge adhyayanam akarot. 
pañcavarṣāṇi yāvat sahādhyayanena tasyāḥ paricayaḥ dṛḍho jātaḥ. maitryaṃ praṇaye 
parivartitaṃ tat tu āṣāḍhenaiva jñātam. bhinnajñātitvāt malhārasya kuṭumbino 
varṣāṃ na svyakurvan. (Guttandin 2020: 174+176) 



 115 

Malhāra Bhaṭṭaḥ studierte mit einer jungen Frau, deren Name Varṣā Varmā war, im M.-
Sc.-Studiengang. Während der fünf Jahre gemeinsamer Studienzeit wurde diese Be-
kanntschaft fest. Dass sich Freundschaft in Liebe wandelt, ist gerade für den Regenmo-
nat bekannt. Weil ihre jeweiligen Gesellschaftsgruppen zu unterschiedlich waren, wurde 
Varṣā von Malhāras Verwandten nicht akzeptiert. (Guttandin 2020: 175+177) 

Der Autor erwähnt ausdrücklich die Beinamen des Liebespaares, die ihre Geburtsgruppe an-

zeigen: Bhaṭṭaḥ ist der Name eines brahmanischen jātis, die varmā gehören zum südindischen 

Kastenblock der vaṇiyyar, der in präkolonialer Zeit noch an der Schwelle zur Unberührbarkeit 

stand, sich jedoch bis zum ersten Drittel des 20. Jahrhunderts zur angeseheneren Gesellschafts-

klasse der kṣatriya aufwerten konnte (Münster 2007: 177).126 Im Gegensatz zu Rāvas Erzählung 

(1954b) besteht nicht nur eine Differenz der jāti-s innerhalb der gleichen Gesellschaftsklasse, 

sondern auch zwischen zwei varṇa-s („Klasse, Stand“). Nach Ansicht der Familie des Mannes 

kommt eine Ehe nicht in Betracht. Der HMA erlaubt zwar die Heirat mit jedem*r Partner*in (§ 5) 

und die Verfassung der Republik Indien von 1947 (Constitution of India) verbietet in § 15 die 

Diskriminierung basierend auf Kastenzugehörigkeit in öffentlichen Institutionen, doch kann das 

Verbot nicht in den Privatangelegenheiten einer traditionellen Eheschließung durchgesetzt wer-

den. Dumpala (2022: Vol. 5, 1: 2340) bezieht sich auf Studien zum Thema Kaste und Heirat 

und stellt für die Zeit von Jānīs Erzählung fest: „[E]ndogamous marriage as the major consti-

tuent of caste is unmitigated, education having no effect on its decrease.“127 In Banamāli 

Biśvālaḥs Narrativ „Vom Menschen zum Dämon“ (2006) vermeidet ein Vater jegliche Einfluss-

nahme auf die Brautwahl seines Sohnes:  

putrasya vayaḥ vilokya ramāpateḥ pitā tasya vivāhārthaṃ tvarāyām āsīt. bahavaḥ 
uttamottamāḥ prastāvāḥ api āgatāḥ. parantu ramāpatiḥ tān prastāvān na 
aṅgīkṛtavān. antataḥ svagrāmasya ekāṃ nirdhanāṃ sundarīṃ ca yuvatiṃ saḥ sva-
vivāhārthaṃ citavān. gṛhe sarvavidhā sampannatā rājate. ataḥ pitur api yautukalālasā 
nāsīt. saḥ taṃ prastāvaṃ saharṣam aṅgīkṛtavān. yatra putraḥ vāñchati tatraiva vivāho 
bhavatu. vivāhe putrasyaiva sukhāya prāthamikatā deyā iti tasya pragatiśīlaḥ vicāraḥ 
āsīt. saḥ jānāti sma yat kevalaṃ prabhūtaṃ yautukam ānīya putraṃ sukhinaṃ 
draṣṭuṃ na śakyate. (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 130)  

Als Ramāpatis Vater sah, dass der Sohn in der Blüte der Jahre war, wollte er ihn bald 
verheiraten. Es kamen auch hervorragende Angebote herein, doch nahm Ramāpati die 
Angebote nicht an. Am Ende wählte er für seine Verheiratung ein mittelloses und schö-

 
126 Die Informationen zum Kastennamen varmā wurden Guttandin 2020: 177, Fußnote 7 entnommen und hier 
zum besseren Verständnis des Hintergrundes aufgeführt. 
127 Siehe auch die Urteilsbegründung Richters Katju, Markandey (07.07.2006). Die Klägerin war freiwillig eine 
„intercaste marriage“ eingegangen und mit ihrem Ehemann geflohen. Daraufhin zogen ihre Verwandten zu den 
Gütern der Verwandten des Ehemannes, verprügelten diese und zerstörten ihren Besitz. 
 
 



 116 

nes junges Mädchen aus seinem Dorf. Zu Hause waren sämtliche Mittel in Fülle vorhan-
den. Deshalb hatte der Vater auch keinen Bedarf an einer Mitgift. Das Angebot akzep-
tierte er gern. „Wo der Sohn freit, dort soll auch Hochzeit sein. Dem Glück des Sohns 
muss in Heiratsangelegenheiten Vorrang gegeben werden“, so seine klug vorausschau-
ende Überlegung. Er wusste, dass er den Sohn nicht glücklich sehen könnte, wenn ihm 
lediglich eine hohe Mitgift zugeführt würde. (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 131)  

Sein Sohn übergeht alle eingehenden Angebote potenzieller Partnerinnen, die eine gute Mitgift 

angeboten hatten, und wählt die schöne, aber mittellose Śraddhā aus seinem Dorf. Der Autor 

erwähnt in seinen Erzählungen weder varṇa noch jāti. Daraus kann weder geschlossen werden, 

dass Ramāpati seine Partnerin kastenübergreifend, noch dass er sie kastenkonform gewählt hat. 

Später wird er die Scheidung fordern, um seine Hausangestellte heiraten zu können. Ob diese 

einer sehr viel niedrigeren Kaste angehört, können wir im Jahr 2006 nicht mehr unbedingt aus 

ihrer Anstellung oder aus ihrem geringen Vermögensstatus schließen. In einer anderen Erzählung 

des Autors (2010) heiratet Rājīv eine Frau, die weder Inderin noch Hindu ist, was impliziert, dass 

sie nicht in das Kastensystem eingliederbar ist.  

 

3.2.3 Im Einklang stehende Geburtshoroskope als Kriterium für die Heiratsvermittler*innen. 

Next sins that make people sordid: gambling; sorcery; […] and practising astrology 
nakṣatranirdeśa (Dha. Bau. 2.2.15–16 in: Olivelle 2005: 173). 

Die horoskopische Astrologie wird nicht als indisch indigen angesehen, sondern als ursprüng-

lich hellenistisch oder mesopotamisch (Pingree 1973: 3). Einige Meinungen deuten auf eine 

parallele indische Entwicklung hin, die Interaktion mit Griechenland und China begleitend 

(z. B. Tripathi 2008: 264–267). Die frühen jyotiṣa-Texte (Astrologietexte) in Form von ve-

dāṅga-s, hilfswissenschaftliche Texte für die Interpretation des veda, beinhalten die Messung 

der Zeit, die Vorhersage der Tageslänge, des Sonnenaufgangs und der Mondzyklen. Entspre-

chend ist jyotiṣī ein Kastenname früher angesehener paṇḍit-s, den śākadvīpibrahmaṇa-s, die 

Astrologie zur Berechnung des Kalenders und der Vorhersage der besten Zeit für vedische Ri-

tuale praktizierten. Sie wurden nicht darum gebeten, einen glückverheißenden Tag für eine 

Hochzeit vorzuschlagen oder die Horoskope potenzieller Ehepartner*innen abzugleichen 

(Pandey 1946: 352). Mit der Zeit sanken die śākadvīpīyajyotiṣī-s unter dem Einfluss der Wis-

senschaft auf den Status von „backward classes“.128 Die Ausübung von jyotiṣa war also mög-

 
128 Die śākadvīpibrahmaṇa-s lebten hauptsächlich in Nordindien und Oḍiśā. Die „List of Socially and Economically 
Backward Classes, Communities and Subcastes (SEBC) in the State of Odisha (2020)” weist drei jyotiṣā- jāti-s unter 
den Nummern 163–165 auf. Auf der „Central List of OBCs For The State of Orissa“ ist eine jāti unter der Nummer 
54 erwähnt. Die Lehre des Faches jyotiṣa als Wissenschaft an einigen indischen Universitäten wie der „Banaras 



 117 

licherweise nicht verboten, wenn es um die Berechnung von Daten und Kalendern ging, aber 

es könnte verboten gewesen sein, politische oder karmische Ereignisse und Naturkatastro-

phen vorherzusagen und persönliche Beratung auf der Basis der Planetenkonstellationen an-

zubieten. Wenn es um Einfluss von Planeten auf das individuelle karma[n], die Interpretation 

des Geburtshoroskops oder die Vorhersage des günstigsten Datums einer wichtigen Veran-

staltung geht, verlassen sich Menschen seit früher Zeit bis heute auf die Praxis aus dem Volks-

glauben und darin versierte Astrolog*innen als vertrauenswürdige Fachleute (Pugh 1983: 

132). In einigen der recherchierten Erzählungen ist über die Konsultation von Astrologen im 

Verlauf einer Eheanbahnung zu lesen. Basierend auf den Horoskopen mit der Position der Pla-

neten am Ort in der Minute der Geburt der Heiratswilligen wird anhand von acht Faktoren 

überprüft, ob aus astrologischer Sicht von einer Kompatibilität der Partner*innen ausgegan-

gen werden kann. Viśveśa und Sumitrā (Śrī Yogamayā 2011) ließen ihre Geburtshoroskope vor 

der Hochzeit abgleichen. Durch Viśveśa ergab sich ein Punkteabzug, da sein Horoskop darauf 

hinwies, dass er frühzeitig sterben könnte. Auch wenn Sumitrā die „Wahrsagerei“ (Śrī Yo-

gamayā 2011 in: Guttandin 2020: 165) von sich weist und Viśveśa trotzdem heiratet, versinkt 

sie in immer tiefere Sorge um sein Leben und ihre darauffolgende Einsamkeit bei seinem po-

tenziellen frühen Tod:  

viśveśasya viṣaye sadaiva cintākulā vartate sumitrā. āśaṅkā jñātasāreṇājñātasāreṇa vā 
tasyā manasi sampraviṣṭā. tasmād eva sāśaṅkāvyādhipīḍitā yadā viśveśasya videśa-
gamanāt prāk purīnagare ekasmād durghaṭanāt tasya jīvanaṃ bhāgyāt surakṣitaṃ 
jātam. vivāhasya svalpadinānantaraṃ evaṃ vidhaghaṭanayā hataprabhā sā kayāpy 
ajñātaśaṅkayā sadānyamanaskā tiṣṭhati.  

svīyacchātrajīvanaṃ cintayati sumitrā. chātrāvāse samayasyāpacaye vada tv 
athavā modāya katipayacchātrāṇāṃ jyotiṣavidyā modakary āsīt. tasyā dakṣiṇahastaṃ 
dṛṣṭvā kāpy uktavaty āsīd yat tasyāḥ patyur āyuḥ svalpam. punaḥ kāpi tasyā vāma-
hastaṃ dṛṣṭvoktavatī yat tasyā vaidhavyayogo ’sti. punar vivahāt prāk janmapatri-
prabhṛtīnāṃ melanād jyotiṣavidyāviśārado tasyā vaidhavyayoganirākaraṇāya 
viśeṣapūjāvidher āyojanārthaṃ parāmṛṣṭavān āsīt. vivāhānantaraṃ teṣāṃ gṛham 
ayācitabhāvena jyotiṣajīvikayā jīvitasyaikasya mārgabhrāmakasya vacanam api bahv 
adhikaṃ jātaṃ sumitrāyāḥ kṛte – bhavatyāḥ patir yady api janmanā svalpāyusampan-
nas tathāpi karmaṇā tat parivartayet. patnīniṣṭhayā tasya dīrghajīvanaṃ vā bhavet.– 
etat sarvaṃ mūlyahīnam ityaikadā cintayantī sumitrādya tat sarvaṃ pratidhvany-
ākāreṇa svaśarīrasya pratitantrīm anubhavati. (Śrī Yogamāyā 2001 in: Guttandin 2020: 
160+162) 

Sumitrā war immer in Sorgen um Viśveśa versunken. Die Angst war bewusst oder unbe-
wusst in ihre Psyche eingedrungen. Daraus resultierte, dass sie von einer Angststörung 

 
Hindu University“ in Varāṇasī wird seit dem Urteil des Obersten Gerichtshofs von Indien (Mathur 05.05.2004), 
das den Antrag auf Aberkennung des Wissenschaftsstatus von jyotiṣa abwies, nicht mehr angegriffen. 



 118 

heimgesucht wurde, seit Viśveśas Leben durch glückliche Fügung in Purī aus einer bösen 
Situation gerettet worden war. Das war noch vor seiner Reise ins Ausland. Von der Nach-
wirkung betäubt bleibt sie auch noch ein paar Tage nach der Hochzeit wegen irgendei-
ner unbewussten Angst immer geistesabwesend.  

Sumitrā denkt an ihr Leben als Schülerin. Im Internat machte die Astrologie einigen 
Schülerinnen Freude: „Komm, sag doch was, damit die Zeit vergeht, oder einfach zum 
Spaß.“ Eine hatte gesagt, dass die Lebenszeit ihres Ehemanns kurz sein würde, nachdem 
sie ihre rechte Hand angeschaut hatte. Und dann hatte eine gesagt, dass sie das Joch 
der Witwenschaft erwarte, nachdem sie ihre linke Hand angeschaut hatte. Zudem hatte 
der Astrologe nach dem Abgleich der Geburtshoroskope vor der Hochzeit die Durch-
führung eines speziellen Verehrungsrituals angesprochen, um ihrem Witwenjoch entge-
genzuwirken. Die Aussage eines mit der Astrologie seinen Lebensunterhalt fristenden 
herumziehenden Betrügers, der nach der Hochzeit unerwünscht in ihrem Haus auf-
tauchte, war auch viel zu viel für Sumitrā: Obwohl ihrem Ehemann in dieser Wiederge-
burt ein kurzes Leben bestimmt sei, könne das trotzdem durch gute Taten abgewendet 
werden. Er könne sogar ein langes Leben durch die Hingabe der Ehefrau haben. Sumitrā, 
die damals dachte, dass viel Geld für nichts dahingegangen sei, fühlt das alles heute in 
jeder Faser ihres Körpers widerhallen (Śrī Yogamāyā 2001 in: Guttandin 2020: 
161+163).[129] 

Padmās Vater (Dvivedī 2012) traf beim Abgleich der Horoskope seiner Tochter und möglicher 

Heiratskandidaten regelmäßig auf Hindernisse: 

„[...] kintu āturo vaidyaprārthīva yatrāpi gacchāmi, tatra ko 'pi pratyavāyaḥ samāpa-
taty eva. kvacid gotraikyam, kvacin nāḍyā abhinnatvam, kvacid guṇānāṃ nyūnatvaṃ, 
kvacin maṅgalatvaṃ kvacic ca rāhudoṣaḥ. daivo 'pi dūṣayati melāpakam. [...]“ (Dvivedī 
2012 in: Guttandin 2020: 57) 

Aber wo auch immer ich hingehe wie ein Kranker, der sich einen Arzt wünscht, taucht 
irgendein Hindernis auf. Mal ist es die identische väterliche Abstammungslinie gotra, 
mal die Gleichheit einer Sternbildgruppe nāḍī, mal ein Mangel an Pluspunkten guṇa, 
hier der Mars und dort der schlechte Einfluss von Rāhu. Sogar das Schicksal korrumpiert 
die Stellung der Planeten. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 57) 

Gotra bezeichnet den Familiennamen einer Abstammungslinie, die auf einen ṛṣi (Seher) zu-

rückgeführt wird. Es darf nicht innerhalb der väterlichen Abstammungslinie geheiratet werden 

(Dha. Ā 2.11.15–16 in: Olivelle 2005: 74; Dha. Gau. 4.2–5 in: Olivelle 2005: 98). Eine nāḍī be-

steht aus einer Gruppe von neun Sternbildern. Bei Gleichheit einer nāḍī gibt es einen Abzug 

von der Gesamtzahl der Punkte, die für eine Verbindung sprechen, da beispielsweise Schwie-

rigkeiten im Eheleben, der frühe Tod eines*r der Ehepartner*innen oder gesundheitliche 

Probleme der Kinder zu erwarten seien. Guṇa ist in der Astrologie der Fachausdruck für einen 

der 36 Pluspunkte, die sich aus der Untersuchung der acht Faktoren für eine passende Part-

 
129 Dass die Problematik in Indien verbreitet ist, zeigt eine ähnliche Behandlung des Stoffs durch die in englischer 
Sprache schreibende indische Autorin Anita Desai in ihrem Roman „Cry, the Peacock“ aus dem Jahr 1980.  



 119 

nerschaft bestenfalls ergeben können. Es können 36 Pluspunkte erreicht werden. Unter acht-

zehn Punkten wird von einer Heirat abgeraten. Mit rāhu, auch chāyāgraha (Schattenplanet) 

genannt, wird der Wendepunkt des Mondes nach dessen aufsteigendem Umkreis um die Erde 

bezeichnet. Wenn rāhu im Geburtshoroskop ungünstig im Verhältnis zum Mars steht, wird 

diesem Umstand eine negative Auswirkung doṣa auf den Charakter des Menschen zugeschrie-

ben.130  

Vijayās und Rākeśas Familien (Pāṭaṇī 1994) haben bereits positive Eindrücke voneinan-

der in Vorgesprächen mit dem Bruder der Mutter, dem mātula als Heiratsvermittler, erhalten. 

Vijayās Onkel verhandelt im Auftrag der Eltern weiter. Danach wird geprüft, ob auch die Ge-

burtshoroskope der Ehekandidat*innen zusammenpassen könnten: 

vivāhaprastāvasya māsānantaram eva vaivāhikasambandhasvīkṛtiviṣayakaṃ patraṃ 
samprāptam. varapakṣīyaiḥ kanyāyāh citraṃ janmapatraṃ ca yācitam āsīt. (Pāṭaṇī 
1994 in: Guttandin 2020: 94) 
 
Schon einen Monat nach der Eheanbahnung kam ein Brief bezüglich der Annahme der 
ehelichen Verbindung an. Die Verwandten des Bräutigams baten um ein Foto und das 
Geburtshoroskop der jungen Frau. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 95) 

 

3.2.4 Mitgift als Kriterium für die Heiratsvermittler*innen 

Ob das Mitgiftsystem in Indien bis auf Manu zurückgeht (vgl. Stanley und Goody: 1973), keine 

antiken Wurzeln hat (vgl. Witzel 1996), der „sanskritization“ geschuldet ist (vgl. Srinivas 1984) 

oder sich später aus endemischen Bräuchen der unteren Kasten aus diffusen historischen Ge-

gebenheiten durch Brahmanisierung aufgebläht hat (vgl. Sheel 1997: 1709-1718), ist nicht ab-

schließend geklärt. In den dharmasutra-s ist lediglich eine standardisierte Brautausstattung 

im Sinn eines strīdhana erwähnt (Dha. Ā. 2.11.17 in: Olivelle 2005: 75–76 und Dha. Bau. 

1.21.2–3 in: Olivelle 2005: 75), die sich vom heute praktizierten Mitgiftsystem unterscheidet 

(Pandey 1949: 293). Vijayās Ehemann Rākeśa (Pāṭaṇī 1994) unterstützt die Mitgiftnachforde-

rung seiner Eltern, als seine Ehefrau ihm erklärt, dass sie eine Arbeitsstelle außerhalb anneh-

men musste, um die Summe aufzubringen: 

rākeśaḥ: „kiṃ vayaṃ yācāmahe? kanyāpakṣato dakṣiṇopalabdhiḥ bahumato laukika-
niyamaḥ yaṃ pratyakṣeṇa pracchannena vā sarve pālayanti.“ 

vijayā: „śikṣālaṃkṛto ’pi tvam etaj jalpase viṣādo me.“ (Pātāṇī 1994 in: Guttandin 
2020: 110) 

 

 
130 Die Erläuterungen zu den Fachausdrücken der Astrologie entsprechen dem Inhalt der Fußnoten 3–7 in Gut-
tandin (2020: 55–57), die dort mit Quellenangaben versehen sind. Hier wurden sie für ein besseres Verständnis 
des Zitats aus Dvivedī (2012) in den Text übernommen. 



 120 

Rākeśa: „Fordern wir etwas? Der Empfang einer Spende von der Verwandtschaft der 
Braut ist ein geachteter verbreiteter Brauch, den alle offen oder versteckt pflegen.“  

Vijayā: „Dass sogar du das sagst, wo du mit Gelehrsamkeit dekoriert bist, enttäuscht 
mich.“ (Pātāṇī 1994 in: Guttandin 2020: 111) 

 
Srinivas definiert das Mitgiftsystem mit den Eigenschaften der erfundenen Tradition. Die Vor-

gehensweise, zur Legitimierung eines modernen Brauchs oder einer spät eingeführten Sitte 

diese an respektierte frühe Sitten anzuknüpfen, hier an die dakṣiṇā („Geschenk, Spende“), mit 

der auch Rākeśa die Mitgift rechtfertigt, bezeichnet er als verbreitete und uralte indische Pra-

xis: 

The attempt to equate the huge sums of cash, jewellery, clothing, furniture and gadgetry 
demanded of the bride’s kin by the groom’s, to ‚dakshina‘ is only an attempt to legiti-
mize a modern monstrosity by linking it up with an ancient and respected custom, a 
common enough and hoary Indian device. (Srinivas 1984: 6) 
 

In Indien ist die Mitgiftgabe, -forderung und -annahme, sei es in Form von Geld, Grundstücken, 

Häusern oder anderen Gütern seit 1961 gesetzlich verboten (Dowry Prohibition Act, 1961). 

Geldsummen über 7000 Rupien an den Ehemann und seine Familie dürfen nicht vereinbart 

oder gezahlt werden. Eine gesetzeswidrig empfangene Summe muss innerhalb von drei Mo-

naten an die Ehefrau gehen. Dies erfolgt regelmäßig nicht. Von den Verwandten der Braut-

leute wird seit 1985 eine behördlich beglaubigte Liste der freiwilligen Geschenke gefordert, 

deren Vergabe bei einer Hochzeit dadurch offiziell gemacht wird (Dowry Prohibition (Mainte-

nance of Lists of Presents to the Bride and Bridegroom) Rules, 1985). In der Praxis werden mit 

wenigen Ausnahmen weiter hohe Mitgiftsummen verhandelt und gezahlt (Wormer, van et al. 

2008: 107). Die Anzahl der mit einer Mitgift arrangierten Hochzeiten und die Höhe der Mit-

giftsummen stiegen zwischen 1945 und 1975 stark an und blieben dann auf dem erreichten 

Niveau, wobei sich im späteren Verlauf die Spitzensummen verringerten (vgl. Chiplunkar und 

Weaver 2023). Die Persistenz des Mitgiftsystems wird in einer neueren Studie auf ökonomi-

sche Faktoren zurückgeführt:  

Our findings suggest that norms-based approaches to eliminating dowry are likely to be 
ineffective because of the strong economic factors that perpetuate dowry. On the bride 
side, families who refuse to pay dowry for their daughters are left with lower quality 
grooms. Grooms have a strong economic incentive to accept dowry, particularly if their 
family has to pay dowry for its own female children or wants to recoup investments in 
the groom’s education. (Chiplunkar und Weaver 2023: 36) 

Das Mitgiftsystem wird als unumgehbare Belastung von den Zahlenden, die sich einen „guten 

Bräutigam“ für ihre Töchter mit dem „groom price“ erkaufen, und von den Empfänger*innen, 



 121 

die sich das Wohl der Schwiegertochter in ihrem Haus bezahlen lassen, als Verpflichtung ak-

zeptiert (Chiplunkar und Weaver 2023: 5).  

Pāṭaṇī (1994) entwickelt in ihrer Erzählung präzise, wie sich der Ablauf einer Mitgift-

nachforderung gestaltet, nachdem zunächst bei der Hochzeit Geschenke an die Schwiegerfa-

milie im Rahmen der gesetzlichen Vorgaben übergeben worden waren (Pāṭaṇī 1994 in: 

Guttandin 2020: 99–101): Nach einiger Zeit beginnt die Familie des Bräutigams kleinere Be-

träge von der Schwiegertochter Vijayā zu erbitten, beispielsweise anlässlich einer Studienreise 

des jüngeren Sohnes. Die Familienkasse ist wegen der zweiwöchigen Anwesenheit der vielen 

Verwandten und der großzügigen Übergabe von Geschenken an sie während des Willkom-

mensfestes für die Schwiegertochter leer (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 101). Es droht über-

dies ein teurer Rechtsstreit (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 107). Die Schwiegermutter 

bereitet die Mitgift-Nachforderung vor: 

„satyam, bahuvyayaḥ saṃjātaḥ.“ kiñcid viramya sāvadat: „parantu saṃprati na vayam 
ekākinaḥ. atra santy asmatsambandhino vadhūpakṣīyāḥ. vivāhakāle etaiḥ yautu-
karūpeṇa kim apy artham na dattam. idānīm asmākam abhāvakāle ’vaśyaṃ dāsyanti.“ 
lālyāḥ antimavākyāt prāg eva vijayā tatra saṃprāptā. sāpṛcchat: „kīdṛśa abhāvakālo 
mātaḥ?“ 

lālī smitavyājena svasaṃkocaṃ gopāyantī uvāca: „nāsti ko ’pi viśeṣaḥ. abhiprāyam 
idaṃ yad adyatane arthābhāvo gṛhaṃ pīḍayati. tava śvaśuro ’pi ṛṇabhāreṇa na 
muktaḥ. kiñcid arthasāhāyyārtham ātmanaḥ pitaraṃ likha. tena bhadrapuruṣeṇa 
vivāhakāle jāmātṛdakṣiṇārūpeṇa rākeśāya kimapi na dattam. tāṃ dakṣiṇāṃ idānīm 
eva vitaratu.“ lālī vijayāyāḥ patikulīyānāṃ pratinidhitvam akarot. paristhitiṃ jñātvā 
vijayā apṛcchat: „kiyad dhanam apekṣitam astīdanīm?“ śvaśrvāḥ vacanāt pūrvam eva 
maheśo ’vadat: „samprati dakṣiṇayātrāsamāyojane pañcaśatamudrāḥ apekṣitāḥ 
santi.“ vijayā prakoṣṭhe gatvā mañjūṣātaḥ ādāya samāgatā, devaraṃ ca prāha: „ma-
heṣa! pañcaśatamudrāḥ gṛhāṇa.“ „dhanyavādāḥ“ ity uktvā maheśaḥ sadyo niragāt. 
vijayāyā māṅgalikopahārarūpeṇa tebhyas tebhyo bāndhavebhyaḥ prāptāḥ sarvā 
mudrāḥ sametya maheśāya dattāḥ āsan. sā svopahārair vañcitatvena tathā viṣaṇṇā 
nābhavat yathā svapatikulīyānāṃ manasaḥ dāridryeṇa. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 
2020: 106) 

 
„Stimmt, es sind viele Ausgaben zusammengekommen.“ Sie zögerte etwas und sagte: 
„Aber wir sind jetzt nicht allein. Für einen solchen Fall gibt es unsere Verwandten von-
seiten der neuen Ehefrau. Zum Zeitpunkt der Hochzeit gaben sie als Mitgift kein Geld. 
Nun, in der Zeit unseres Mangels, werden sie uns gewiss etwas geben. Noch bevor Lālī 
geendet hatte, kam Vijayā hinzu. Sie fragte: „Was für eine Zeit des Mangels, Mutter?“ 
Mit einem scheinheiligen Lächeln verbarg Lālī ihre Verlegenheit und sagte: „Nichts Be-
sonderes. Es ist ein Fakt, dass Geldmangel derzeit die Familie belastet. Auch dein 
Schwiegervater ist nicht frei von einer Schuldenlast. Schreibe deinem Vater, er möge 
uns mit etwas Geld aushelfen. Der gute Mann hat Rākeśa zum Zeitpunkt der Hochzeit 
kein Geschenk an ihn als Schwiegersohn gegeben. Dieses Geschenk soll er jetzt überrei-
chen.“ Lālī vertrat vor Vijayā die Familienangehörigen ihres Mannes. Vijayā kannte den 



 122 

Umstand und fragte: „Wie viel Geld ist denn diesmal nötig?“ Bevor die Schwiegermutter 
antworten konnte, sagte Maheśa: „Derzeit werden fünfhundert Rupien für eine organi-
sierte Reise in den Süden gebraucht.“ Vijayā ging in ihr Zimmer, machte eine Entnahme 
aus der Kassette, kam zurück und sagte zum Schwager: „Maheśa, hier hast du die fünf-
hundert Rupien.“ „Vielen Dank“, sagte Maheśa und ging schnell fort. Vijayās sämtliche 
Rupien, die sie durch diesen und jenen Verwandten zu festlichen Gelegenheiten ge-
schenkt erhalten hatte, waren an Maheśa gegangen. Sie war nicht so traurig darüber, 
dass sie um ihre Geldgeschenke betrogen wurde, als über die geistige Armut der Fami-
lienangehörigen ihres eigenen Mannes. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 107) 

Vijayā kennt die Situation bereits und hat schon zu anderen Gelegenheiten aus ihrer Pri-

vatschatulle kleine Summen an die Schwiegerfamilie gezahlt. 500 Rupien entsprechen dem 

1991 ausgezahlten durchschnittlichen Monatsgehalt von Empfangspersonal eines Hotels (Sta-

tistisches Bundesamt, Länderbericht Indien 1995: 132). Ihre Kassette ist nun leer. Kurze Zeit 

später nehmen die Geldforderungen an Fahrt auf:  

vijayā mahānasaṃ mārjayati sma tadaiva lālyā sā bahir āhūtā: „snuṣe! tvayā gṛhaṃ 
prati patraṃ preṣitam?“  

vijayā: „likhitam eva paraśvadivase, katham?“ 
lālī: „tarhy ekaṃ patram adya lekhanīyam. asmākaṃ gṛhasyārthikīṃ sthitiṃ tu tvaṃ 

jānāsy eva. adyatve āpaṇe varttamānam asmatpaitṛkaṃ gṛham avalambya mama 
patyau devare ca vivādo vardhate, dvāv eva ca nyāyālaye nijapakṣapuṣṭyai gacchataḥ. 
etadarthaṃ dhanam apekṣitam asti. svapitre daśasahasrarūpyakebhyo likha. ārambhe 
pañcasahasramudrāḥ paryāptā bhaviṣyanti. kiñcitkālānantaram aparāḥ pañcasahasra-
mudrāḥ dadātu. tyaja mahānasakāryam. etad ahaṃ samācariṣyāmi.“ lālī svavadhūm 
anunayati sma. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 107+109) 

 
Vijayā fegte die Küche, als Lālī sie nach draußen rief: „Schwiegertochter, hast du einen 
Brief nach Hause geschickt?“  

Vijayā: „Ich schreibe übermorgen einen, warum?“  
Lālī: „Weil heute ein Brief geschrieben werden muss. Du kennst doch die finanzielle 

Lage unserer Familie. Zwischen meinem Mann und meinem Schwager erhebt sich der-
zeit ein Streit, der sich an unserem väterlichen Haus auf dem Markt festmacht, und die 
beiden gehen für das Wohl jeweils ihrer Partei vor Gericht. Dafür wird Geld gebraucht. 
Schreibe deinen Vater um zehntausend Rupien an. Für den Anfang werden fünftausend 
Rupien reichen. Die anderen fünftausend Rupien soll er etwas später geben. Lass die 
Küchenarbeit liegen. Die werde ich erledigen“, beschwichtigte Lālī ihre Schwiegertoch-
ter. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 107+109) 

Aus Sorge um ihre Eltern, die durch die Mitgift für vier Töchter über das strīdhana der Mutter 

hinaus finanziell stark belastet sind und bereits einen Kredit aufgenommen haben, unterlässt 

Vijayā den geforderten Brief:  

lālī roṣeṇāpṛcchat: „tarhi tvayā pitaraṃ prati patraṃ na likhitam? paśya, tvam asya 
kuṭumbasyāṅgam asi. tvaṃ yad arjayiṣyasi tad asmākaṃ pārivārikavyayāya 
bhaviṣyati. asmabhyaṃ vitaraṇaṃ tu tava kartavya eva. parantu pitrā dattaṃ dhanaṃ 



 123 

bhinnam. varapakṣīyāḥ vivāhāvasare, vivāhānantaraṃ vā tasya dhanasyādhikāriṇa 
eva. avabuddhaṃ tvayā?“ 
mevālālo ’vadat: „kiṃ tava jyeṣṭhabhaginīnāṃ vivāhe varapakṣebhyaḥ tava pitā dha-
naṃ na prāyacchat?“ 

tasminn eva kāle vijayāyāḥ patiḥ rākeśo ’vadat: „ekaikasyai ayutadvayaṃ dattam 
āsīd iti śrūyate, punaḥ prabhūtaṃ suvarṇañ ca.“ 

lālī: „kevalam asmabhyaḥ kiñcin na dattam asmākaṃ ṛjutayā. vivāha evam eva na 
bhavati. tadarthaṃ bahu dhanaṃ sañcetavyam.“ 

„ahaṃ pitre dhanayācanaviṣayakaṃ patraṃ na likhiṣyāmi“ ity uktvā vijayā svapra-
koṣṭhe nirgatā.  

ruṣṭā lālī avadat: „apehi. rākeśa! tvam idanīm eva tasyāḥ pitre patraṃ likha. śvaḥ 
prātaḥkāle ca patrapeṭikāyāṃ nikṣipa.“ mātur ādeśaṃ pālayan rākeśaḥ sudīrghaṃ 
patraṃ vyalikhad aparedyuś ca patrapeṭikāyām nyakṣipat. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 
2020: 112) 

 
Lālī fragte verärgert: „Dann hast du also keinen Brief an deinen Vater geschrieben? [...] 
Die Verwandten des Bräutigams haben anlässlich der Hochzeit oder nach der Hochzeit 
einen Anspruch auf sein Geld. Hast du das verstanden?“  

Mevālāla sagte: „Hat denn dein Vater bei der Hochzeit deiner älteren Schwestern den 
Verwandten des Bräutigams kein Geld gegeben?“  

Da sagte Vijayās Mann Rākeśa: „Man hört, dass jeder zwanzigtausend gegeben wur-
den, und dazu noch eine erhebliche Menge Gold.“  

Lālī: „Nur uns hat man wegen unserer Ehrlichkeit131 nichts gegeben. Das ist keine 
richtige Hochzeit. Deshalb muss jetzt eine ordentliche Summe zusammenkommen.“  

„Ich schreibe dem Vater keinen Brief mit einer Geldforderung“, sagte Vijayā und ging 
auf ihr Zimmer.  

Die verärgerte Lāli sagte: „Geh weg! Rākeśa, jetzt schreibe eben du ihrem Vater den 
Brief. Und morgen früh wirfst du ihn in den Briefkasten.“ Der Anweisung seiner Mutter 
folgend setzte Rākeśa einen ausführlichen Brief auf und warf ihn am nächsten Tag in den 
Briefkasten. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 113) 

Vijayā weigert sich weiterhin gegen den Druck von Schwiegereltern und Ehemann, ihren Vater 

um Geld zu bitten, und nimmt eine gut bezahlte Arbeitsstelle an. Mit der monatlichen Ge-

haltszahlung gedenkt sie in einem Jahr die Forderung der Schwiegerfamilie selbst zu beglei-

chen. Nach Ansicht ihrer Schwiegermutter ist ihr Einkommen Eigentum der Familienkasse und 

daher nicht für den Ausgleich der Mitgiftnachforderung einsetzbar: 

„paśya, tvam asya kuṭumbasyāṅgam asi. tvaṃ yad arjayiṣyasi tad asmākaṃ 
pārivārikavyayāya bhaviṣyati. asmabhyaṃ vitaraṇaṃ tu tava kartavya eva. parantu 
pitrā dattaṃ dhanaṃ bhinnam.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 112) 
 
Lālī: „Schau, du bist Mitglied dieser Großfamilie. Was du künftig verdienst, wird unserem 
Familienvermögen zugeschlagen. Die Aushändigung an uns ist nur deine Pflicht. Das hat 

 
131 Ehrlichkeit (ṛjutā) bezieht die Schwiegermutter darauf, dass sie kein Geld als Mitgift gefordert oder angenom-
men hat, da es gesetzlich verboten ist. 



 124 

aber nichts mit dem Geldgeschenk deines Vaters zu tun.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 
2020: 113) 

Vijayā bleibt trotz Einspruchs von Schwiegermutter und Ehemann weiter in Anstellung. Dane-

ben leistet sie ohne Unterstützung durch Schwiegermutter und Schwägerin die Hausarbeit für 

die Großfamilie:  

vijayā pratyūṣakāle utthāya snānādibhir nivṛttā bhūtvā mahānase praviśati sma. 
ṣaḍvādanavelāyāṃ sarveṣāṃ pṛthak Aushändigung prakoṣṭheṣu prātaḥkālīnaṃ 
cāyaṃ, kāryagamanāt pūrvaṃ sarveṣāṃ vibhinnaprakārakam aśanīyaṃ, śvaśrvāś ca 
bhinnaṃ prātaraśanīyaṃ, tadanantaraṃ śvaśurasya, patyuḥ devarasya nanandārthaṃ 
ca pṛthak pṛthak madhyāhnabhojanamañjūṣikā iti sarvaṃ sārdhanavavādanaparya-
ntaṃ tvaritagatyā samācarati sma. madhye madhye rākeśasya śvaśurasya, devarasya 
śvaśrvāś ca snānārthaṃ uṣṇajalaṃ teṣām aṅgaprokṣaṇīyāni, prakṣālitāni pṛthak 
pṛthag vastrāṇi snānāgāreṣu dhārayati sma. [...] sāyaṃkāle caturvādanavelātaḥ sarve 
ekaikaśaḥ gṛham āgacchanti sma. tad ārabhya punaḥ sāyāṃkālīnaḥ kāryakrama  
ārabdho bhavati sma. tebhyaḥ cāyam aśanīyaṃ ca prakoṣṭheṣu vitaraṇam. tadananta-
raṃ rātribhojanavyavasthā rātrau ekādaśavādanavelāyāṃ bhojanakāryakramāśeṣito 
(Ed. °kramaaśeṣito) bhavati sma. vijayāyāḥ śvaśuraḥ navavādanaṃ yāvat āpaṇāt 
gṛham āgacchati sma. tataḥ āpaṇapustikāḥ parīkṣya, rūpyakāṇi gaṇayitvā ca bho-
janārtham udyato bhavati sma. rātrau sarvau tenaiva saha bhojanaṃ kurvanti sma. 
(Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 102+104) 

 
Vijayā stand gegen Morgengrauen auf und betrat, nachdem sie mit dem Bad und dem 
Zurechtmachen fertig geworden war, die Küche. Alle hatten um sechs Uhr den morgend-
lichen Tee auf ihren jeweiligen Zimmern. Das individuelle Frühstück für alle, bevor sie 
zur Arbeit gingen, und davon getrennt das Frühstück für die Schwiegermutter, darauf 
die jeweils separaten Behälter des Schwiegervaters, des Ehemanns, des Schwagers und 
der Schwägerin für das Mittagessen: Alles hatte sie bis um halb zehn eilig herumlaufend 
fertiggestellt. Irgendwann dazwischen trug sie für Rākeśa, den Schwiegervater, den 
Schwager und die Schwiegermutter das heiße Wasser für ein Bad, die jeweilige gewa-
schene Kleidung, die am Körper noch besprengt[132] werden musste, in die Bäder. [...] Ab 
vier Uhr abends kehrten sie einer nach dem anderen heim. Von da an begann wieder 
das übliche Abendprogramm. Tee und Imbiss wurde ihnen in die Zimmer gereicht. An-
schließend standen die Arbeitsabläufe für die Mahlzeit zum Abendessenstermin nachts 
um elf Uhr an. Vijayās Schwiegervater kam gegen neun Uhr vom Markt nach Hause. Er 
prüfte dann die Handelsbücher, zählte die Münzen und war bereit für das Abendessen. 
Jede Nacht aßen sie mit ihm zusammen. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 103+105) 

Sie erleidet einen Burnout, begleitet von Depression, Ängsten und Suizidgedanken, ausgelöst 

durch psychischen Missbrauch und Arbeitsüberlastung in Zusammenhang mit der Mitgiftfor-

derung (Shukla und Singh 2013: 29): 

 
132 Vgl. Mitākṣarā (1918: 277+278): śloka 184 von Manu mit dem anschließenden Kommentar von Vighneśvara 
über die (rituelle) Reinigung von u.a. Kleidung durch das Besprengen mit Wasser.  
 



 125 

„itthaṃ jīvanam asambhavaprāyam eva. anudinam ime āghātāḥ! sahiṣṇutāyāḥ 
bhavati kāpi sīmā! sahiṣṇutāyām api bhavati kimapi prayojanam. yady anayā sa-
hiṣṇutayā kutrāpi kasyām api diśi kim api parivarttanaṃ bhavet tarhy ucitam eva.  
parantv atra tu mama sahiṣṇutāyāḥ pariśramasya ceme lābham anubhūya mām 
śoṣayanty eva. nahi. nāham eteṣāṃ nṛśaṃsatāyāḥ śoṣaṇabindur bhaviṣyāmi. iyaṃ tu 
mama sarvādhikā durbalatā bhaviṣyati. tatraitaiḥ mama pitre vittanimittaṃ patram 
api likhitam. dhig eteṣāṃ dhanalobhaḥ. ko vā jānāti āpaṇe teṣāṃ kimapi bhavanaṃ 
vidyate na vā, yadarthaṃ nyāyālayaviṣayakīṃ mahatīṃ vārttāṃ te kalpayanti. hanta! 
dīnau mama pitarau. tat patraṃ prāpya mātā me bahu viṣaṇṇā bhaviṣyati. 
daśasahasra rūpyakāṇi tau kuta āneṣyataḥ? aham idam anyāyaṃ na sahiṣye. mayā  
etasya pratīkāraḥ kartavyaḥ. parantu svadehaṃ kadāpi na naśiṣyāmi. ātmano bahu-
mūlyaṃ jīvanam etādṛśānāṃ dhanalolupānāṃ kṛte nārpaṇīyam.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Gut-
tandin 2020: 120). 

„Auf diese Weise ist das Leben wohl sinnlos. Jeden Tag diese Schläge. Es gibt eine Grenze 
im Durchhalten. Zwar liegt im Durchhalten ein gewisser Sinn. Wenn durch dieses Durch-
halten irgendwo in irgendeiner Richtung irgendeine Wendung entstehen könnte, dann 
wäre es schon angemessen. Hier aber ziehen sie doch Nutzen aus meiner Erschöpfung 
vom Durchhalten und zerstören mich tatsächlich. Nein. Ich werde nicht der Punkt sein, 
der wegen ihrer Bösartigkeit verblasst. Doch meine umfassende Schwäche wird es schaf-
fen. Da haben sie meinem Vater auch den Brief geschrieben, um sich zu bereichern. Ver-
flucht sei ihre Geldgier. Wer weiß sicher, ob auf dem Markt irgendein Gebäude von 
ihnen, wofür sie sich den großen Fall bei Gericht ausgedacht haben, existiert oder nicht. 
Ach, meine armen Eltern. Meine Mutter wird sehr traurig gewesen sein, als sie diesen 
Brief erhalten hat. Von woher werden sie wohl zehntausend Rupien beibringen? Ich 
werde diese rechtswidrige Handlung nicht dulden. Ich müsste sie verhindern. Trotzdem 
werde ich mich nicht irgendwann umbringen. Das wertvolle eigene Leben darf nicht für 
solche geldgierigen Menschen aufgegeben werden.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 
121). 

Vijayās Ehemann Rākeśa wird in der besonderen Position des ältesten Sohns mit enger Bin-

dung an seine Mutter herausgearbeitet (Rew, Gangoli und Gill 2013: 152–154). Er befindet 

sich häufig in wichtigen Gesprächen nur mit seinen Eltern, zu denen seine Frau uneingeladen 

mit eigenen Anliegen hinzutreten muss, und unterstützt seine Mutter in der Mitgiftnachfor-

derung und ihrer ablehnenden Haltung gegenüber Vijayās externer Arbeitsstelle (Pāṭaṇī 1994 

in: Guttandin 2020: 116+118). Untersuchungen zeigen auf, dass indischen Frauen Respekt 

dann gewährt wird, wenn sie ihre Rolle als karmakārī in der Familie des Ehemannes perfekt 

ausfüllen. Als Mensch oder Leistungsträgerin außerhalb des Haushalts können sie, unabhängig 

von der gesellschaftlichen Stellung ihrer Geburtsgruppe (vgl. Babu und Khare 2011; Kaushalya 

2019), keine Anerkennung erwarten. Eines Morgens steht Vijayās Vater vor der Tür: 

tayā tasya pādavandanaṃ kṛtvā pṛṣṭam: „tāta! tvam akasmād atra kathaṃ samprāpto 
’si? api sarvaṃ kuśalaṃ gṛhe? mātā kīdṛśī? api bhaginyau bhrātā ca kuśalinaḥ?“ 



 126 

lakṣmaṇapālaḥ: „sarvaṃ kuśalam. tava patyuḥ rākeśasya patraṃ samprāptaṃ 
mayā. putri! tvaṃ bahu durbalā saṃjātā, kiṃ kāraṇam?“ 

tadaivābhyantarān mevālālaḥ samprāptaḥ. rākeśo ’pi samāyātaḥ. abhivādanasa-
mudācārān anantaraṃ yadā lakṣmaṇapāla upaviṣṭaḥ tadā rākeśam abhilakṣyāka-
thayat: „tava patraṃ labdhaṃ mayā. ardharāśiṃ nītvā samprāpto ’smi. arddhaṃ 
vijayāmadhyamenāgāmini pakṣe preṣayiṣyāmi śvaḥ gṛhagamanakāle vijayāṃ sahaiva 
neṣyāmi.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 120+122) 

 
Sie begrüßte ihn, indem sie seine Füße berührte und fragte:  

„Papa, wie kommt es, dass du plötzlich hier aufgetaucht bist? Ist zuhause auch alles 
gut? Wie geht es Mutter? Geht es auch den Schwestern und dem Bruder gut?“  

Lakṣmaṇapāla: „Alles gut. Ich habe den Brief deines Mannes Rākeśa erhalten. Toch-
ter, du bist sehr schmächtig geworden. Was ist der Grund?“ Da trat schon Mevālāla von 
drinnen hinzu. Auch Rākeśa kam herbei. Nach einigen Begrüßungsfloskeln setzte sich 
Lakṣmaṇapāla, wendete sich dann Rākeśa zu und sagte: „Deinen Brief habe ich erhalten. 
Ich bin mit der einen Hälfte der Summe hergekommen. Die andere Hälfte werde ich in 
vierzehn Tagen Vijayā mitgeben. Morgen bei der Heimreise nehme ich Vijayā mit.“ 
(Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 121+123) 

Vijayās Vater spricht die Problematik ohne Umschweife an und geht vollständig auf die Bedin-

gungen der Schwiegerfamilie ein. Trotz seiner finanziellen und daraus resultierenden berufli-

chen Überlastung zahlt er anstandslos. Er schlägt weiter klug vor, dass er seine Tochter für 

zwei Wochen in ihr Elternhaus mitnimmt, ein durchaus üblicher Brauch für frisch verheiratete 

dislozierte Ehefrauen, der nach einiger Eingewöhnungszeit im Haus des Mannes einen ersten 

längeren Besuch der Schwiegertochter bei ihrer Familie vorsieht. Der Brauch impliziert, dass 

sie bei ihrer Rückkehr „Geschenke“ übergibt, um die lebenslangen finanziellen Verpflichtun-

gen gegenüber der Schwiegerfamilie zu befriedigen (vgl. Wadley 1980: 95–106). Vijayās 

Schwiegermutter erhöht den Druck und diffamiert ihre Schwiegertochter: 

lālī: „etatsvabhāvā nāryaḥ kāryālaye eva kāryaṃ kartuṃ kṣamā na bhadragṛheṣu 
kulīnavadhva iva sthātuṃ samarthāḥ.“ 

āścaryacakitaḥ lakṣmaṇapālo dainyabhāvenāvadat:  „kiṃ vadanti bhavantaḥ? vi-
jayāsamā suśīlā mayā na kāpi bālā dṛṣṭā. kathaṃ viśvasimi?“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttan-
din 2020: 122) 
 
Lālī: „Frauen mit diesem Charakter sind nur dafür geeignet, im Büro zu arbeiten. Sie 
können nicht zu Hause bleiben wie die Frauen von guter Abstammung in den Haushalten 
der Wohlhabenden.“  

Vor Schreck zitternd sagte Lakṣmaṇapāla deprimiert: „Was reden Sie da? Ich habe 
noch nie ein so tüchtiges Mädchen wie Vijayā gesehen. Wie soll ich das glauben?“ 
(Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 123) 

Die Bezweiflung des guten Charakters und der Tauglichkeit der Schwiegertochter für eine Fa-

milie „von guter Abstammung“ ist eine beliebte Strategie bei Mitgift-Nachforderungen (Rew, 



 127 

Gangoli und Gill 2013: 150–151). Der Ehemann unterstützt seine Mutter in der Mitgiftforde-

rung und droht vor seinem Schwiegervater mit dem Hinauswurf seiner Frau: 

madhye eva rākeśo ’vadat: „anyathā vijayā pitṛgṛhe eva vasatu. nāsty asyā āvaśyakatā 
asmin gṛhe.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 122) 

 
Rākeśa warf zwischendurch ein: „Sonst soll Vijayā im Elternhaus wohnen bleiben. In die-
sem Haus wird sie nicht gebraucht.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 123) 

Als Vijayā eine Alternative vorschlägt und ihn zu einer Antwort zwingen will, reagiert er aus-

weichend (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 125). 

Schwiegermütter sind ehemalige Bräute, die sich während ihres Ehelebens als karma-

kārī der Familie abgearbeitet haben und teilweise ebenfalls unter Druck in Zusammenhang 

mit Mitgiftforderungen gestanden haben. Sie wollen sich zur Ruhe setzen und die Last, die sie 

selbst jahrelang bewältigen mussten, an die Schwiegertochter abgeben. Vijayā nimmt ihre 

Rolle als gṛhiṇī (Hausherrin) gern an (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 101+103). Lālī hat 

gesundheitliche Probleme (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 113–115) und eine noch junge 

Tochter, die sich erst einmal bilden soll, bevor sie für die Hausarbeit eingespannt wird. Als sie 

von ihrem Sohn hört, dass ihre Schwiegertochter eine zusätzliche Arbeit außerhalb aufzuneh-

men gedenkt, befürchtet sie, dass Vijayā das hohe Arbeitsaufkommen im Haushalt zusätzlich 

zu ihrem Vollzeitjob nicht leisten kann: 

„yadīyaṃ kāryālaye gamiṣyati tarhi gṛhakarma kaḥ kariṣyati. mama pādau tu pūrvam 
evocchūnitau, mahatā kaṣṭena saṃcarituṃ śaknomy aham.“ madhye eva vijayayā 
uktam: „mātaḥ! alaṃ cintayā! prātaḥkāle sarvaṃ gṛhakarma sampādyāhaṃ 
kāryālayaṃ gamiṣyāmi. sāyaṃkāle ṣaḍvādanavelāyāḥ parataḥ punaḥ gṛhakāryaṃ 
samācariṣyāmi. api santuṣṭā tvam?“ lālī tasyā etadvidhayā vyavasthayāpi nābhavat 
santuṣṭā. kadācid bhojanādi kṛtvā prativeśigṛheṣu jalpane vyatikaraḥ naivāprīṇayat 
tām. samprati tāḥ sarvāḥ prativeśisakhyaḥ tasyāḥ sākṣātkārāya gṛham āgamiṣyanti. 
tadarthaṃ cāyapānaṃ, miṣṭānnādikaṃ ca deyaṃ bhaviṣyati. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttan-
din 2020: 110) 

„Wer wird dann die Hausarbeit machen, wenn sie ins Büro geht? Meine Beine waren 
doch vorher schon angeschwollen. Ich kann nur unter großen Schwierigkeiten herum-
laufen.“ Vijayā unterbrach sie: „Mutter, genug mit den Sorgen. Ich werde morgens erst 
ins Büro gehen, wenn ich die ganze Hausarbeit erledigt habe. Nach sechs Uhr abends 
werde ich die häuslichen Aufgaben wieder aufnehmen. Bist sogar du zufrieden?“ Lālī 
war mit ihrer Situation durch diese Aufteilung auch nicht zufriedengestellt. Für den 
Schwatz in den Nachbarhäusern irgendwann nach dem Abendessen erfreute sie der Vor-
fall schon gar nicht. Gleich würden alle diese Nachbarsfreundinnen kommen, um ihr 
Haus in Augenschein zu nehmen. Dafür würden Tee und Süßigkeiten angeboten werden 
müssen. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 111) 



 128 

Die Schwiegermütter haben ein hohes Interesse an der Lösung von Geldproblemen der Fami-

lie, in die sie eingeheiratet haben. Die Männer der Großfamilie arbeiten im Angestelltenver-

hältnis oder gehen einer selbständigen Tätigkeit nach, wenn sie nicht arbeitslos sind. Wenn 

deren Einkommen nicht oder nicht mehr ausreicht, um den Lebensunterhalt der Familienmit-

glieder zu sichern oder unvorhergesehen Ausgaben anfallen, sinkt der Lebensstandard der 

vom Einkommen der männlichen Mitglieder einer „joint family“ abhängigen Frauen schnell. 

Die Schwiegerfamilie ist die einzige anzapfbare Ressource.  

However, it is urban lower-middle class households that are most commonly involved in 
dowry violence cases in which the mother-in-law is the chief perpetrator, and this may 
have to do with consumerist and class expectations. (Rew, Gangoli und Gill 2013: 150) 

Über die Schwiegertochter kann Druck auf die Schwiegerfamilie ausgeübt werden. Ihre Be-

handlung ist entsprechend unbarmherzig. Sie wird als eine auf der Familie des Ehemannes 

lastende wirtschaftliche Bürde dargestellt, die durch die Mitgift und weitere Zuwendungen 

durch die Familie der Ehefrau nach der Hochzeit kompensiert werden soll (Rew, Gangoli und 

Gill 2013: 154). Mitgift muss von allen Frauen unabhängig von ihrem gesellschaftlichen Stand 

gezahlt werden: 

During the last 10 years, people have become so greedy that dowry deaths, burning girls 
alive if dowry is insufficient, so that the boy can remarry for more dowry, have become 
a common feature. The statistics given by the Human Resources minister for 1989-91 
are as-[sic] 14,500 dowry deaths were reported and Uttar Pradesh, the biggest state in 
India, tops in these deaths. Dowry is present immaterial of educational level. In fact, 
today the highest amount of dowry taken is in Kerala, a 100% literate state, with a pre-
dominantly Christian population. Even a maid servant cannot get married without giving 
dowry. This custom puts to naught the other modernity trends of Kerala like, highest 
female literacy, lowest population growth rate (1.3 %), etc. (Mullatti 1995: 19) 

Gewalttätigkeit der Schwiegermütter, wenn die Schwagerfamilie nicht ausreichend zahlt oder 

nicht zahlen kann, ist an der Tagesordnung. Der Protection of Women from Domestic Violence 

Act, 2005 und der verschärfte IPC sollten weibliche Opfer vor Gewaltexzessen in Verbindung 

mit Mitgiftforderungen besser schützen.  

In addition to prosecuting violations of the Anti-Dowry Laws, the courts have begun con-
victing those accused of dowry-related violence. Tihar Jail, the main prison in New 
Delhi, has a mother-in-law block set aside specifically for women who have been con-
victed of harassing or killing their respective daughters-in-law. Some of the elderly fe-
male prisoners are serving twenty-year terms. (Wagner-Wright 2007: 17) 

Die Voraussetzungen für eine gute Beziehung zwischen Schwiegermutter und -tochter sind 

daher ungünstig:  



 129 

Indian mothers-in-law are consistently legally implicated in violence against their daugh-
ters-in-law, particularly in dowry-related cases. […] Critically, policy and research must 
recognise the impact of the socio-cultural preference for sons. Daughters are viewed as 
inferior; however, mothers to sons enjoy a relatively elevated position within the family. 
Even leaving aside issues of socialisation into traditional gender roles, this encourages a 
particularly close bond between mothers and sons that causes tensions between moth-
ers- and daughters-in-law once sons marry. These tensions are complicated by the nor-
mative nature of patrilocality where sons stay within their parents’ home even after 
marriage, while married women join their husbands in their in-laws’ household. Thus, 
mothers-in-law, having finally obtained a relative position of power, often have a vested 
interest in perpetuating practices of control and power over their daughters-in-law. This 
represents a culturally specific form of patriarchal bargain that has significant implica-
tions regarding addressing the gender inequalities endemic in Indian society, with 
equally distinct psychological implications (Rew, Gangoli und Gill 2013: 147). 

Schwiegermütter, die mit den Schwiegertöchtern zusammenarbeiten, sie unterstützen und 

sich darüber freuen, wenn sie einer bezahlten Arbeit nachgehen, tauchten periodisch ver-

mehrt auf. Ihre Haltung verbreitete sich jedoch nicht und sinkt jeweils wieder in den Hinter-

grund (Mullatti 1995: 22; vgl. Gupta 1960). 

Auch Padmās Vater Dāmodara (Dvivedī 2012) ist bereit, „beträchtlich mehr“ Mitgift zu 

zahlen (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 55), denn Padmā muss dringend, wenn sie wegen 

ihres grenzwertigen Alters nicht geächtet werden soll, verheiratet werden. Sie liegt mit 24 

Jahren133 einige Jahre über dem durchschnittlichen Heiratsalter indischer Frauen von 19,3 

nach dem Census von 2011 (Press Information Bureau, Government of India (Hg.) 

(24.04.2015): Absatz 2, Tabelle C-2). Der Verzicht auf Mitgift von Ramāpatis Vater (Biśvālaḥ 

2006) ist ungewöhnlich, denn 88 % aller indischen Paare heiraten seit 1975 bis in die Gegen-

wart erst nach einer Verhandlung über die finanzielle Mitgift der Braut (Chiplunkar und 

Weaver 2023: 1).  

 

3.2.5 Versicherung der körperlichen und geistigen Gesundheit der Heiratswilligen  

           als Kriterium für die Eheanbahnung in den Erzählungen 

Der besorgte Vater von Padmā (Dvivedī 2012) beauftragt Partnervermittlungen anstelle seines 

Schwagers, der seine mātula-Pflicht der Bräutigamsfindung zu lasch angeht, und erhält einen 

 
133 Padmās Alter von 24 Jahren ergibt sich aus der Information des Autors, dass sie nach ihrem Masterabschluss 
nunmehr zuhause lebt (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 57). In Indien wird gewöhnlich das Abitur nach zwölf 
Klassen mit 18 Jahren erreicht, der Bachelor nach weiteren zwei und der Master nach zusätzlichen drei Jahren. 
In der anschließenden Zeit im Haus der Eltern wird sie 24 Jahre alt. 



 130 

Vorschlag für einen potenziellen Bräutigam. Er reist zu dessen Begutachtung an und kann seiner 

Frau berichten: 

„mamaiva bhāgyāt sa tasmin kāla eva gṛham āgatavān yadā'ham api tatra prāptavān. 
mādhyamakeneṅgito 'ham tasya pitaram anurudhya tam āhūya samyag nirvarṇya 
tena saha vārtālāpam apy akurvam. suyogyaḥ suśikṣitaḥ suśīlaḥ saumyaś ca sa me 
pratibhāti. tam avalokya tañ cālāpya me manaḥ prasīdati sma. sambandhas tu tenaiva 
vidhātrāpūrvam eva niyato bhavati. kevalam asmābhis tasyānveṣaṇaṃ kriyate.“ (Dvi-
vedī 2012 in: Guttandin 2020: 60) 
 
„Durch mein gutes Schicksal kam er genau zur gleichen Zeit nach Hause, als auch ich dort 
ankam. Nachdem ich, durch den Vermittler angewiesen, seinen Vater überzeugt hatte, 
sprach ich ihn an, betrachtete ihn sorgfältig und unterhielt mich auch mit ihm. Er erscheint 
mir patent, gut gebildet, integer und sanftmütig. Nachdem ich ihn beobachtet und mich 
mit ihm unterhalten hatte, war ich zufrieden gestellt. Die Verbindung gerade mit ihm ist 
vom Schöpfer schon früher bestimmt worden. Wir müssen ihn nur noch darum bitten.“ 
(Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 61)  

Der Vater prüft den Ehekandidaten nach der Einigung mit dessen Vater, indem er sich mit ihm 

unterhält, ihn dabei nach körperlichen Mängeln absucht und seinen Charakter abschätzt. We-

gen seiner „Bildung, Integrität und Sanftmütigkeit“ erachtet er ihn als passenden Ehemann für 

seine Tochter. Die dharmasūtra-Autoren beschränken sich auch bezüglich der Eigenschaften 

eines tauglichen Bräutigams auf die wesentlichen Grundlagen für eine Heirat: Altersunter-

schied, jāti-Endogamie und gotra-Exogamie. Das Eingangsśloka von Kapitel LXVIII der 

Bṛhatsaṃhitā von Varāhamihira, einem Astrologen aus dem 6. Jahrhundert, beschreibt unter 

der Überschrift „puruṣalakṣaṇam“ die Aufgabe eines guten Astrologen, der die körperlichen 

und charakterlichen Eigenschaften eines Bräutigams erkennen soll:  

„A clever astrologer who knows the physical features of human beings, carefully ob-
serves in the beginning according to the rules, the height, weight, gait, compactness, 
strength, complexion, glossiness, voice, natural character, courage impression of previ-
ous birth, parts of the body and natural lustre, and reveals the past and the future.“ 
(Varāhamihira in: Sastri 1946: 542) 

Antike Methoden zur Prüfung von Potenz und Fruchtbarkeit (Mitākṣarā 2018: 118) werden 

durch Bluttests ersetzt, die die Kompatibilität der Blutgruppen, die genetische Disposition, die 

Fertilität und möglicherweise vorhandene Geschlechtskrankheiten abbilden und zum heuti-

gen Standard für Heiratswillige gehören (c. More 2021: 6369–6373). Die Tests werden als 

künftiger Ersatz für die Prüfung der Kompatibilität durch Horoskope angesehen (c. Khatak, 

Wadhwa, Pandey und Poonam 2020: 104–111).  



 131 

Die Braut Padmā (Dvivedī 2012) wird von den weiblichen Mitgliedern der Bräutigamfamilie bei 

einem eigens dafür anberaumten öffentlichen Termin begutachtet, um abzusichern, dass ihre ma-

kellose körperliche und geistige Verfassung und ihre Einordnungsbereitschaft ihre Tauglichkeit für 

die Großfamilie garantieren. Beide Familien kommen in einem Tempelhof zusammen, um das 

den Frauen wohlbekannte Prozedere durchführen zu lassen: 

varasya sā bhaginī camatkṛtā vidyud iva sahasotplutya gateva kanyām upasṛtya tasyā 
mukhād avaguṇṭhanam apasāritavatī. „aho! niṣkalaṅko mukhacandraḥ. sadyaḥ śa-
kalīkṛtakari radanapāṇḍurakāntau kapolau, śukaśāvakacañcunāsikā, bimbāphalā- 
dharauṣṭhau, nīlakamalapadmadalākṣiṇī, saghanaśyāmacikuracayamadhye 
virājamānā nabhomaṇḍale ākāśagaṅgeva sīmantarekhā, bhālo'pi dīptimāṃllakṣmī-
vilāsalīlāraṅga iv''ti dakṣiṇakarāṅguṣṭheṇa cibukam unnamayya sakilakitaṃ sā 
provāca. saṅkocalajjayā padmāyā netre svata eva nimīlite. varasya madhyamā 
bhrātṛjāyā tāṃ netre samunmīlituṃ kim api manasi kṛtvā satvaram abhihitavatī. punaś 
ca jananīnirdeśāc chanaiś śanair unnidramāne nīlotpala iva, rājīva iva, puṇḍarīka iva 
tayā netre unmīlite. vilocane ca bhītacakitahariṇīvetasato vyāpārite. tato bhāvinī 
śvaśrūr apṛcchat– „vatse! kā nāmadheyā'si?“ mātrā praṇoditā sā mandamadhureṇa 
svareṇa spaṣṭākṣarair uvāca– „gṛhe bāndhavavacaneṣu padmā, śikṣābhilekheṣu ca mu-
dite“ ti. ataḥ paraṃ krama āsīd varasya jyeṣṭhāyā bhrātṛjāyāyāḥ. sā padmāṃ nir-
diṣṭavatī– „uttiṣṭhatu! utthāya gatvā cānayatu tataḥ prapāyāḥ jalam.“ padmāyā 
jananī jātāṃ prabodhitavatī– „vatse! saṅkocaṃ vihāya tvayā kulavadhūyogyatā pra-
darśaṇīyā. parīkṣyā'sīdānīm. ato nānyathā mantavyam.“ tataḥ padmā salajjam iva 
pātram ādāya svābhāvikagatyā''prapaṃ gatvā jalam ānīya bhāvinyā jyeṣṭhāyāḥ kare 
’karot. evaṃ varapakṣīyeṇa nārīvṛndena sā padmā nāmnī kanyā kāyena, vacanena, 
calanena ca nipuṇaṃ parīkṣitā. bāhyato naiko doṣa āviṣkṛtaḥ. mukhānāṃ bhāvās 
tāsāṃ nārīṇāṃ santuṣṭiṃ saṅketayanti sma. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 70+72) 

 
Die Schwester des Bräutigams sprang [...] auf, näherte sich der Braut und zog den Schleier von ihrem 
Gesicht. „Oha! Ein Gesicht fehlerlos wie der Mond.“ Mit dem Daumen der rechten Hand brachte sie 
sie gleich dazu, ihr Kinn anzuheben, und beschrieb leichthin plötzlich geschaffene Fragmente: „Wan-
gen so schön hell wie die Zähne, eine Nase wie der Schnabel eines Papageienjungen, Ober- und Un-
terlippe wie eine Bimbāfrucht, Augen wie die Blätter der dunklen Seerose. Mitten in der Masse der 
dunklen Haarwolken glänzt der gerade Scheitel wie die Gaṅgā am Himmel im Kreis der Wolken. Die 
Stirn leuchtet sogar wie die Bühne für das illusorische Stück, das Mutter Lakṣmī zum Zeitvertreib 
spielt.“ Die Augen der vor Verlegenheit zusammengesunkenen Padmā schlossen sich ganz 
von selbst. Die mittlere Schwägerin des Bräutigams erinnerte sich an etwas und wies sie 
schnell an, die Augen weit zu öffnen. Auf Anweisung ihrer Mutter öffnete sie ganz langsam 
die Augen wie ein sich entfaltender dunkler Lotus, eine Seerose, ein weißer Lotus. Und als 
der Blick starr wurde wie der eines zitternden Rehs, das sich vor der Lanzenspitze fürchtet, 
da fragte die künftige Schwiegermutter: „Kind, wie heißt du?“ Von ihrer Mutter angewiesen 
sagte sie mit leiser süßer Stimme und klarer Aussprache: „In den Anreden durch die Ver-
wandten zuhause Padmā, und in den Zeugnissen Muditā.“ Nun war die älteste Schwägerin 
des Bräutigams an der Reihe. Sie wies Padmā an: „Stehen Sie auf. Laufen Sie los, wenn sie 
aufgestanden sind und bringen Sie dann Wasser vom Brunnen.“ [...] Da nahm Padmā wie 
schüchtern das Gefäß, ging mit dem für sie typischen Gang zum Brunnen, brachte Wasser 
und händigte es der künftigen älteren Schwägerin aus. So also wurde die Braut mit Namen 
Padmā von der Frauengruppe auf der Bräutigamseite an Körper, Stimme und Gang geschickt 



 132 

untersucht. Äußerlich wurde nicht ein Fehler aufgedeckt. Die Gefühle auf den Gesichtern 
drückten die vollständige Zufriedenheit der Frauen aus. (Dvivedī 2012: Guttandin 2020: 
71+73) 

In der Beschreibung von Draupadī durch Königin Sudeṣṇā tauchen viele der spezifischen 

lakṣaṇa-s („Eigenschaften, Merkmale“) auf, die bei Padmas Brautbegutachtung geprüft wur-

den (Mahābhārata, virāṭaparvan, section IX). Weitere lakṣaṇa-s aus Padmās Begutachtung be-

schreiben das viṣṇupurāṇa III, 10 (Taylor 2021) oder die bṛhatsaṃhitā (LXX) von Varāhamihira 

(Sastri 1946: 578–582). Pandey listet die Eigenschaften einer Braut auf (1949: 330–339) und 

verweist darauf, dass in religiöseren Zusammenhängen vor allem der Intellekt der Braut ge-

wünscht gewesen sei (Pandey 1949: 331). Für die Ausführung des Brauchs sind die Frauen zu 

konsultieren, da das Schrifttum versagt (Dha. Ā. 2.29.11–15 in: Olivelle 2005: 35). Auch in dieser 

Erzählung wissen nur die Frauen genau, wie das Prozedere vonstattenzugehen hat. Die Männer 

halten sich abseits.  

Üblicherweise wird auf die Versicherung der körperlichen und geistigen Gesundheit der 

Ehekandidatin durch Eltern oder Heiratsvermittler*innen vertraut:  

ito varapakṣe kanyādarśanasya prathā pūrvaṃ nāsīt. varasya pitā'nye ca mānyāḥ 
kuṭumbijanāḥ dvayor api jyeṣṭhaputrayor vivāhe kanyādarśanaṃ na kṛtavantaḥ. pa-
riṇāmato mādhyamakavacoviśvāsatas te pravañcitāḥ. varapitus trayaḥ putrāḥ santi. 
prathamo jyeṣṭho 'bhiyantā, dvitīyo madhyamo 'dhivaktā, antimas tṛtīyo 
viśvavidyālaye pravaktā. jyeṣṭhaputrasya bhāryā sukanyā'pi pṛṣṭhāsthivikārād  
īṣadānamitena kāyena calati. vivāhakāle maṇḍapam āyāntīṃ tathābhūtāṃ tāṃ 
dṛṣṭvā'pi varapakṣīyā janāḥ, ‘lajjāvaśād iyaṃ saṅkucitāṅgī padaṃ dhatte’ iti 
vimṛṣṭavantaḥ. evam eva madhyamaputrasya patnī guṇagaṇagauravamaṇḍitā'pi  
tiryagdakṣiṇavilocanā tadānīm avaguṇṭhanavaśān nā''lakṣitā. iyaṃ tṛtīyā'pi mā bhūyāt 
tādṛśīti vicārya varapakṣataḥ kanyādarśanaṃ prastāvitam. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 
2020: 64) 

 
Vor diesem Zeitpunkt hatte die Verwandtschaft des Bräutigams keine Brautbegutach-
tung durchführen lassen. Auch für die Hochzeit der beiden ältesten Söhne hatten der 
Bräutigamvater und die anderen ehrwürdigen Familienmitglieder keine Begutachtung 
der Braut gemacht. Weil sie dem Wort des Vermittlers vertraut hatten, wurden sie ge-
täuscht. Der Bräutigamvater hat drei Söhne. Der erste, älteste ist Ingenieur, der zweite, 
mittlere, Rechtsanwalt, der dritte, jüngste, Dozent an der Universität. Auch wenn die 
Frau des ältesten Sohnes ein schönes Mädchen ist, bewegt sie sich wegen einer Rück-
gratverkrümmung mit etwas vorgebeugtem Körper. Als die Mitglieder der Familie des 
Bräutigams sie am Hochzeitstermin in dieser Haltung in das Festzelt kommen sahen, 
dachten sie, dass die zusammengesunkene Frau wohl aus Verlegenheit so gehe. Obwohl 
die Ehefrau des mittleren Sohnes ebenfalls überschwänglich mit Heerscharen guter Ei-
genschaften gepriesen worden war, schielte sie, was wegen der Verschleierung damals 
nicht erkannt werden konnte. Die dritte sollte nun keinesfalls auch so aussehen, dachte 



 133 

die Verwandtschaft des Bräutigams und regte die Begutachtung der Braut an. (Dvivedī 
2012 in: Guttandin 2020: 65). 

Schon in frühen Zeiten war das Verschweigen gravierender Makel einer Braut eine Straftat:  

One who gives away a bride without mentioning her defects is to be punished with Uttama 
Sahasā[134] […]. (yājñavalkyasmṛti LXVI in: Mitākṣarā 1918: 133) 

Vor der Hochzeit angeblich oder tatsächlich verschwiegene Mängel der Braut beschäftigen die 

indischen Gerichte auch weiterhin (Sinha 04.02.2005). Dvivedī nutzt die Form einer Erzählung, 

um einen alten Brauch in realitätsnaher Durchführung zu beschreiben, und konstruiert dafür 

eine Situation, die rechtfertigen könnte, dass im 21. Jahrhundert noch einmal das alte Prozedere 

hervorgeholt werden muss. Er weist zum Abschluss in einem Vers darauf hin, dass sich Einiges 

seit früheren Zeiten geändert habe, schließt aber nicht aus, dass Bräuche, seien sie auch kaum 

noch in Anwendung, bei Bedarf hervorgeholt werden und ihr Ablauf dann bekannt und akzep-

tiert ist (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 81).  

 

3.2.6 Beteiligung der Brautleute in den Erzählungen am Prozess der Partner*innensuche 

Eltern und Kinder sind bei der Suche nach passenden Partner*innen einem gesellschaftlichen 

Umfeld verpflichtet, unabhängig von dem Grad ihrer Beteiligung:  

Marriage acquires its true meaning and reaches perfection only when the conjugal rela-
tionship is based on the realization that marriage is a willing sacrifice for the good of the 
partner, the family, the society, and the world. (Pandey 1949: 406) 

Säkulargesetzlich haben Eltern und Verwandte keine Mittel, einen Partner oder eine Partnerin 

anzuordnen. In der Mittelschicht wird vielfach ein Kompromiss gesucht, der im Ergebnis als 

„joint consent“ bezeichnet wird und durch erhöhte Beteiligung der Brautleute an der Part-

ner*innenwahl unter Berücksichtigung der Interessen der Eltern und Verwandten erreicht 

werden kann.  

In den untersuchten Erzählungen werden Nachkommen kaum in die Vorauswahl und 

den Entscheidungsprozess einbezogen, es sei denn nach erfolgter Vorauswahl des mātula 

durch Zusendung eines Lichtbildes der Braut an die Bräutigamfamilie (Pātāṇi 1994) oder durch 

das Angebot der Mutter von Lichtbildern dreier bereits vorab von ihr ausgewählter Kandida-

tinnen zur Entscheidung an den Sohn (Jānī 2015). Die künftigen Eheleute werden nicht oder 

nur pro forma nach ihrer Zustimmung gefragt. Die Mehrzahl der Frauen und Männer protes-

 
134   Die „uttama sahasā“ war eine hohe Geldstrafe von tausend paṇa-s für absichtliche Straftaten (yājñavalkya-
smṛti CCCLXVI in: Mitākṣarā 1918: 438).  



 134 

tieren weder 1940 (Rāva 1954a, b und c) noch 1960 (Mādhavaḥ), noch 1994 (Pāṭaṇī) noch 

2012 (Dvivedī). Sie scheinen grundsätzlich mit der Vorgehensweise der „Älteren“ einverstan-

den und bekennen sich teilweise explizit zur Wahl ihrer Partner*innen durch die Eltern (Pāṭaṇī 

1994; Dvivedī 2012). Vijayā fasst das weitestgehend praktizierte Vertrauen in die Auswahl der 

Eltern zusammen:  

„mātaḥ! pituḥ matād bhinnaṃ nāsti tava svatantraṃ matam? parantu mamāsti sva-
tantraṃ matam. mama matānumānaṃ paramparām anusṛtya pitror ājñāpālanam eva 
varam.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 98) 
 
„Mutter, hast du keine freie Meinung, die von des Vaters Meinung unabhängig ist? Aber 
ich habe eine freie Meinung. Ich ziehe aus meiner Meinung den Schluss, dass es am bes-
ten ist, der Tradition zu folgen und den Eltern zu gehorchen.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 
2020: 99)135 

Die muslimische junge Frau Amīnā (Rāva 1954a) wird mit dem von den vermögenden Eltern 

ausgesuchten begüterten Fabrikbesitzer Ḥamīd aus ihrer religiösen Gemeinschaft der Dah-

woodi-Bohra-Muslime in der Mazagon-Gegend von Mumbaī mit zwanzig Jahren verheiratet. 

Sie erläutert ihrer hinduistischen Jugendfreundin Saralā am Abend vor ihrer Hochzeit ihre An-

sicht zur arrangierten Ehe:  

Amīnā: Taddarśanena kim? Bhāratavarṣe bhūyiṣṭhānāṃ kanyānāṃ varasya darśanāt 
prāg eva vivāho bhavati. Anatikrāntaśaiśavāpi madīyāmbā vivāhāt pūrvaṃ me 
pitṛpādānāṃ darśanāmandānandam alabdhvāpi saha tair vastum agamat. Ahaṃ tu 
viṃśativarṣīyāsmi. Mātāpitarāv avalambamānā tayor ājñāṃ śirasāṅgīkṛtya niḥśaṅkaṃ 
niścitavarasya pāṇigrahaṇaṃ mudā kariṣye.  
[...] 

Pāścātyadeśīyānām evānukūlā prītivivāhādikalpanā. Kṛtapraṇayavivāhānām api 
vadhūvarāṇāṃ vyabhicāraparasparasvabhāvā saṅgatyādikāraṇebhyaḥ pāścātyadeśeṣu 
vivāhaviśleṣasya vṛttaparamparā kriyāsamabhihāreṇa śrūyate. Param asmadīyadeśe 
viralaḥ khalu vyatikaras tādṛśaḥ. Ity Amīnā svapitur asakṛd uktaṃ vākyam udīrya […]. 

 
 Amīnā: „Was nützt es mir, wenn ich ihn vorher sehe? In Indien heiraten doch die aller-

meisten jungen Frauen, bevor sie den Bräutigam gesehen haben. Meine Mutter ging 
ebenfalls, sogar früher als ich jetzt heirate, nämlich, bevor sie sechzehn geworden war, 
als sie nach Begutachtung das beträchtliche Wohlgefallen der Ältesten erlangt hatte, mit 
ihnen nach Hause. Ich bin aber schon zwanzig Jahre alt. Im Vertrauen auf die Eltern habe 
ich mich ihrer Autorität ehrerbietig gebeugt und werde ohne Zögern gern zulassen, dass 
der ausgesuchte Bräutigam meine Hand nimmt.“  
[…] 
„Liebesheirat und Ähnliches ist eine Erfindung, die für die westlichen Länder geeignet 
ist. Es heißt, dass in westlichen Ländern, wenn die Charaktere der Paare, selbst derer, 
die eine Ehe aus Zuneigung eingegangen sind, nicht zueinander passen, nach einer we-
gen Seitensprüngen und ähnlichen Vorkommnissen erfolgten Scheidung die ganze Sa-

 
135 Leicht von der Originalübersetzung (Guttandin 2020: 99) abweichend. 



 135 

che wiederholt wird. Aber in unserem Land ist doch eine derartige Beziehung selten.“ 
Amīnā zitierte damit einen oft geäußerten Satz ihres Vaters [...]. 

 
Amīnā vertraut der Auswahl ihrer Eltern. Vor der Hochzeit nimmt sie allerdings noch an, dass 

sie eine Beziehung zu ihrem Ehemann entwickeln kann, die ihr die Freundschaft zu Saralā er-

setzt.  

 Ihre Tochter nach ihrem Einverständnis oder ihrer Meinung zum Prozess der Eheanbah-

nung zu fragen, erwägen weder Dāmodara noch seine Frau (Dvivedī 2012). Sie dürfen mit Recht 

davon ausgehen, dass sich Padmā ihren Planungen nicht widersetzt und sich im Gegenteil über 

ihre sorgfältige Bräutigamauswahl freuen wird. Der Autor beschreibt die euphorische Gefühls-

lage des jungen Mädchens, als sie das Gespräch der Eltern über ihre bevorstehende Hochzeit 

heimlich mithört:  

kakṣāntaraikakoṇe taralakanakayaṣṭikeva nibhṛtaṃ sthitā padmā pitṛsaṃvādaṃ 
karṇābhyāṃ nipīyamānā dharātalād utkṣipya nākalokaṃ nīyamāneva, harṣotphulla-
kamanīyakāyena nandanavanapraviṣṭeva, ānandabharanimīlita-nayanābhyāṃ kam 
api madhuraṃ svapnaṃ vilokayantīva, mānasollāsapakṣābhyāṃ viyaty utplutya  
gandharvaloke viharantīva, snigdhaghanagarjanaṃ niśamya mayūrīva nṛtyantī, na-
bhaso sudhādhārāsārair nirbharaklinnā dolotsavam āracayantīva, vikacakalikopetā 
mādhavī-lateva sāndramañjarīsaurabhasahakāram āliṅgantīiva,pīyūṣarasasāgare 
nimajjya dhavaladhavalaṃ muktāphalaṃ vicinvatīva, kvacit kalpanārājye kalita- 
manmathaveṣeṇa pratyaṅgasannaddhalobhanīyayauvanena kenacid rājakumāreṇa 
dattahastā ratnakhacitasvarṇasiṃhāsanam adhirohantīva sā [...]. (Dvivedī 2012 in: 
Guttandin 2020: 60+62) 

  
Die wie ein unruhiger Goldkiebitz unbemerkt in einer Zimmerecke stehende Padmā sog 
die Unterhaltung der Eltern mit den Ohren ein, als wäre sie von der Erdoberfläche geho-
ben und zum Himmel geführt worden, als hätte sie mit einem vor Freude aufgeblühten 
reizenden Körper den Nandanawald136 betreten, als erlebte sie mit den unter der Last der 
Wonne geschlossenen Augen irgendeinen süßen Traum. Mit Flügeln, die ihr Geist erschaf-
fen hatte, hob sie zum Himmel ab, als würde sie im Land der Gandharvas herumlaufen. 
Sie tanzte wie ein Pfauenweibchen, wenn es das willkommene Grollen einer Wolke hört, 
war von den Regenschauern des Himmels durchfeuchtet, als hätte sie das Schaukelfest 
vorbereitet. Sie war wie eine Mādhavīranke137, der sich glänzende Knospen genähert hat-
ten, als würde sie den duftenden Mangobaum umarmen, der voller Blütenbüschel war. 
Sie tauchte in den Ozean mit Nektargeschmack ein, als suche sie eine strahlendweiße 
Perle, ein an allen sechs Stellen geschmückter verführerischer junger Prinz reichte ihr als 
Liebesgott verkleidet irgendwo in einem erfundenen Königreich die Hand, wie um den mit 
Edelsteinen besetzten goldenen Löwenthron zu besteigen. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 
2020: 61+63) 
 

 
136 Der leidlose Wald von indra, dem Herrscher über die Götter. 
137 Die mādhavī (lat.: Hiptage benghalensis) ist eine Kletterpflanze. 



 136 

Erst als Padmā von einer Kosmetikerin für die Brautbegutachtung geschminkt wird, informiert 

sie die Mutter: 

„vatse! mahatā supuṇyena saubhāgyenaivaitad dinaṃ samprāptam. āvedya me mano-
rathān. nivedya pitror abhilaṣitāni. prasīdatu saubhāgyadevatā. acirād eva vara-
kuṭumbino janāḥ vivāhahetunā tvāṃ draṣṭuṃ pārvatīmandiraṃ samāyānti.  
tatraivāsmābhir gantavyam. ataḥ paraṃ tvam api cintaya karaṇīyam. gṛhadevatā  
sarvaṃ śubhaṃ vidhāsyati.“ (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 64). 

„Mein Kind, mit großem, sehr günstigen Glück ist dieser Tag gekommen. Meine Herzens-
wünsche sollen erfüllt, die Sehnsüchte der Eltern wahr werden. Die Glücksgöttin möge 
gnädig sein. Bald schon versammeln sich die Verwandten eines Bräutigams im nahen 
Pārvatītempel, um dich wegen einer Hochzeit in Augenschein zu nehmen. Da müssen 
wir hinfahren. Deshalb denke auch du darüber nach, was zu tun ist. Die Hausgottheit 
wird alles Gute gewähren. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 65) 

Lichtbilder wurden seitens der Familien nicht angefordert. Auch der Bräutigam bekommt die 

Braut erst zu sehen, als die Begutachtung beendet ist und sich die Familien einig sind:  

varo 'py āsīd utkamanāḥ kanyāmukhaṃ sākṣāṭkartum. yady api bāhyataḥ sa 
vārtālāpalagna āsīt kintu madhye madhye īṣadgrīvāvalanena cakṣuḥkoṇatas (Ed. 
cakṣu°) tāṃ tathābhūtāṃ paśyaty eva. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 70) 

Auch der Bräutigam war gespannt darauf, das Gesicht der Braut mit eigenen Augen zu 
sehen. Obwohl er nach außen in die Unterhaltung versunken schien, schaut er doch im-
mer einmal zwischendurch, indem er leicht den Hals dreht, aus den Augenwinkeln zu 
ihr, wie sie da so steht. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 71) 

Nach dem Treffen der Familien zur Begutachtung der Braut im Tempelhof wird den Heirats-

willigen nach dem abschließenden Handschlag der verhandelnden Väter eine kurze Ge-

sprächsauszeit eingeräumt: 

punaḥ putram āhūya– „ehi, vatsa! api vāñchasi padmāṃ kim api praṣṭum?“ [...] 
padmāpi pitrā saṅketitā manasā vyavasthitā'bhūt. dvāv api salajjaṃ  
sasaṅkocaṃ kyad dūraṃ gatvā ekasmin śilākhaṇḍe samupaviśya kim api kim api  
mandamandaṃ sasmitam akrameṇa jalpataḥ. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 74) 

 
Er rief erneut den Sohn herbei: „Komm her, mein Sohn. Möchtest du Padmā irgendetwas 
fragen?“ [...] Padmā, die ebenfalls vom Vater aufgefordert worden war, hatte sich geistig 
bereit gemacht. Die beiden gingen verlegen ein kleines Stück, setzten sich zusammen auf 
einen Steinhaufen und hier und da vorsichtig lächelnd unterhielten sie sich formlos über 
dies und das. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 75) 

Nachdem die Familien zufriedengestellt sind, dürfen sich die Brautleute unterhalten. Es wird 

nicht erwähnt, dass sie sich vor der Hochzeit hätten sehen dürfen oder wollen, wenn keine 

Brautbegutachtung stattgefunden hätte. 



 137 

Die erst seit Kurzem verheirateten Sumitrā und Viśveśa in Śrī Yogamāyās Erzählung (2011) 

scheinen in den Arrangierungsprozess mit einbezogen worden zu sein und konnten sich vor 

der Hochzeit schon etwas kennenlernen, denn sie wirken schon kurz nach der Vermählung 

vertraut, als hätten sie vor ihrer Heirat einige Male intensiv miteinander gesprochen und ihre 

Vorstellungen von der Ehe angeglichen (Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttandin 2020: 161).  

Die Haushaltshilfe Pūjā (Biśvālaḥ 2006) erhält ohne vermittelnde Umwege von ihrem 

Arbeitgeber Ramāpati einen Heiratsantrag, als sie von ihm schwanger wird.  

 

3.3 Vier Reaktionen von Personen in den Erzählungen  

auf die Partner*innensuche der Älteren 

Die Reaktionen der Nachkommen in den Erzählungen reichen von Freude über die sorgende 

Brautschau durch die Familie bis zur Abwehr jeglicher Bevormundung. Für viele Charaktere in 

den analysierten Erzählungen ist die Bedrohung, die von ihren Älteren oder der Gemeinschaft 

bei einer geplanten oder bereits durchgeführten Überschreitung der traditionellen Normen 

ausgeht, so stark, dass sie aktiv Strategien entwerfen müssen, um sich selbst zu schützen (vgl. 

Kandiyoti 1988: 274–290). Die Verfasser*innen arbeiten die Gefühle der betroffenen Perso-

nen nuanciert heraus. Vier mögliche Handlungsalternativen lassen sich in den untersuchten 

Erzählungen erkennen.  

 

3.3.1 Einordnung 

Die neunjährige Pārvatī und ihr Kindbräutigam (Rāva 1954b) sowie die dreizehnjährige Sunīti 

(Rāva 1954c) hatten kein Mitspracherecht bezüglich ihrer Hochzeit. Mangels alternativer In-

formationen blieben sie passiv. Pārvatīs Kindehemann stirbt kurz nach der Hochzeit, Pārvatī 

ist mit etwa neun Jahren Witwe. Sunītis Eltern haben ihr mit Hari einen doppelt so alten, aber 

freundlichen Ehemann ausgesucht, der unter Berücksichtigung der üblichen männlichen An-

weisungsbefugnis ihre Persönlichkeit schätzt.  

Padmā und ihr Bräutigam (Dvivedī 2012) orientieren sich um die Jahrtausendwende an 

ihren erweiterten Familien und deren Tradition. Der Bräutigam hat ein klares Frauenbild: 

striyaḥ prakṛtyaiva vācālā bhavanti. karaṇīyaṃ vihāya kathaṃ vārtārasam  
āsvādayantyaḥ punar api vārtām aṅgadapucchanibhām agre sārayanti. manye, ‚kā 
bhavati tvarā?‘ iti tāḥ naiva jānanti. sunipuṇaṃ kṣiprakāritvaṃ tu strīṇāṃ svabhāva 
eva nāsti. [...] (Dvivedī 2021 in: Guttandin 2020: 70) 
 



 138 

„Frauen sind doch von Natur aus redefreudig. Wie sie eine vergnügliche Unterhaltung 
genießen und dabei vernachlässigen, was zu tun ist, und erneut ein Thema, das dem 
hinteren Teil eines Oberarmreifs gleicht, hervorholen. Ich bezweifle, dass sie überhaupt 
wissen, was Eile ist. Präzise schnelle Erledigung liegt sowieso nicht in der Natur der 
Frauen [...].“ (Dvivedī 2021 in: Guttandin 2020: 71) 

Padmā wird einer offiziellen Begutachtung ihrer körperlichen Eigenschaften zugeführt und 

sperrt sich nicht dagegen: 

gṛhītoccaśikṣā'pi sā kulamaryādām anupālayantī, paramparāṃ nirvahantī [...]. (Dvivedī 
2021 in: Guttandin 2020: 68) 
 
Obwohl sie höhere Bildung besaß, folgte sie der Sitte der Gemeinschaft, befolgte die 
ununterbrochen weitergegebene Tradition. (Dvivedī 2021 in: Guttandin 2020: 69) 

Sie kennt ihre Rolle als Schlusslicht in der erweiterten Familie ihres Bräutigams und tritt ent-

sprechend schüchtern auf. Eine öffentliche Begutachtung mit Entschleierung, Berührung, Aus-

rufung der Ergebnisse und fremden Zuschauer*innen ist eine demütigende Erfahrung. Padmā 

will sich dem unangenehmen Begutachtungsprozess nur ungern unterziehen, unterwirft sich 

jedoch passiv bestmöglich dem Prozedere und geht auf die Frauengruppe zu, die sie untersu-

chen soll:  

lajjayā ‘vanatāṅgī komalāṅgaśarīriṇī sā kanyā vastrālaṅkārair bhūṣitā prasādhitā tatra 
gamane 'rucim iva darśayantī, pade-pade skhalantī, manasi na jāne kiṃ kiṃ vicā- 
rayantī, pāśabaddhā mṛgīva, yajñamaṇḍape yūpaṃ prati nīyamānā'jeva, parahaste 
dīyamānā pragrahabaddhā gaur iva, sañcāriṇī stabakabhāranamrā lateva kathaṃ ka-
tham api tatra gatvā yathānirdiṣṭam ācarantī tasthau. [...] krīḍanakaputtalikeva 
prasādhitā''śirasaḥ pādaparyantaṃ kauśeyaśāṭikā''vṛtā īṣad ivāvaguṇṭhanavatī vara-
pakṣamahilāmaṇḍalasuvarṇāṅgulīyake madhyamaṇir iva śuśubhe. ubhayapakṣiyāḥ 
puruṣāḥ kiñcid dūraṃ sthitvā parasparaṃ vārtālāpaṃ kurvanti sma. itas tu nārīṇāṃ 
maṇḍale 'pi hāsaparihāsakramaḥ prārabhata (Ed. prārabhat). iyaṃ tapasvinī tu  
sarvaṃ śṛṇvantī (Ed.) api badhiramūkeva maunam ālambya sthitā kevalaṃ  
saubhāgyadevatāṃ smarati sma. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 68+70)  
 
Die verlegen zusammengesunkene junge Frau mit dem zartgliedrigen Körper, mit deko-
rativer Kleidung geschmückt und ausstaffiert, machte den Eindruck, als gefalle es ihr gar 
nicht, dorthin zu gehen. Bei jeder Gelegenheit stolpernd – wer weiß, was ihr alles durch 
den Kopf ging – wie eine Antilope in einer Schlinge gefangen, wie eine Ziege im Opferzelt 
zum Pfosten geführt, wie eine an ein Seil gebundene Kuh, die in eine fremde Hand über-
geben wird,[138] bewegte sie sich wie eine von der Last der Blütenbüschel niedergebo-
gene Ranke, während sie mit Mühen dorthin ging und sich so benahm, wie es 
angewiesen wurde. [...]. Wie eine göttliche Spielzeugstatue war sie dekoriert, mit einem 
Seidensari von Kopf bis Fuß verhüllt worden, als hätte sie sich leicht verschleiert. Am 
goldenen Fingerring aus dem Frauenkreis aufseiten des Bräutigams leuchtete sie wie der 

 
138 Leicht von der Originalübersetzung abweichend.  



 139 

Mittelstein.139 Die Männer beider Parteien standen etwas abseits und unterhielten sich 
miteinander. Und nun begann auch im Kreis der Frauen das übliche Lachen und Scher-
zen. Das arme Mädchen hörte zwar alles, klammerte sich aber wie eine Taubstumme an 
das Schweigen und konzentrierte sich nur auf die Gottheit des Glücks. (Dvivedī 2012 in: 
Guttandin 2020: 69+71) 
 

Padmā bringt ihr Dilemma in ihrem zögerlichen Verhalten zum Ausdruck. Zwei Welten treffen 

aufeinander. Sie hat eine Universität besucht und andere um die Jahrtausendwende geborene 

Menschen getroffen. Der kaum mehr genutzte uralte Brauch reduziert sie auf eine „Spielzeug-

statue“, die Akzeptanz oder Ablehnung erwartet. Die Tendenz zu passiv-aggressivem Verwei-

gerungsverhalten in ihrer zögerlichen Annäherung an die Frauengruppe, ein Wechselspiel 

zwischen Widerstand und Unterwürfigkeit, ist in dieser Situation nicht verwunderlich. Die 

Mutter liefert ihr den Ausweg:  

„vatse! saṅkocaṃ vihāya tvayā kulavadhūyogyatā pradarśaṇīyā. parīkṣyā'sīdānīm. ato 
nānyathā mantavyam.“ (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 72) 

 
„Kind, mach dich nicht mehr so klein“, ermunterte Padmās Mutter die Tochter. „Du 
musst deine Tauglichkeit als Frau in der Großfamilie präsentieren. Du wirst jetzt geprüft. 
Darum denke an nichts anderes.“ (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 73) 

Padmās Bräutigam wurde zuvor eingehend von ihrem Vater bei einem ersten Besuchstermin kör-

perlich und charakterlich begutachtet. Sicher war dem jungen Mann bewusst, dass sein künftiger 

Schwiegervater ein Prüfungsgespräch mit ihm führte, das der Beurteilung seiner Tauglichkeit als 

Ehemann diente. Padmā und ihr Bräutigam ordnen sich in die ihnen bekannte Tradition ein und 

protestieren weder gegen die Begutachtung noch dagegen, dass sie sich erst nach dem väterlichen 

Handschlag das erste und einzige Mal vor der Hochzeit sehen und sprechen dürfen.  

 Vijayās künftiger Ehemann Rākeśa (Pāṭaṇī 1994) wird vom mātula der Braut vorab auf die 

gleiche Weise wie Padmās Bräutigam geprüft. Vijayās Mutter Śānti (Pāṭaṇī 1994) hat sich zeit 

ihres Lebens in das bestehende gesellschaftliche System eingeordnet. Vijayā fragt sie nach 

ihrer Meinung bezüglich des für sie ausgewählten Ehepartners: 

vijayā: „mātaḥ! tava ko nirṇayaḥ?“ 
vijayāyāḥ praśnaṃ śrutvā śāntiḥ kṣaṇārthaṃ niruttarā saṃjātā. sā manasi  

vyacārayat: „ām, mama ko nirṇayaḥ?“ kadācid bālyād eva nāryo nirṇayasyāvasaram 
api na labhante. tābhyaḥ sarve mahattvapūrṇā sāmānyāś ca nirṇayāh puruṣair eva 
kriyante. ata etādṛśe praśne samuttithe sati tā jaḍībhūtā eva tiṣṭhanti. prakāśarūpeṇa 
sāvadat: „putri! tava pitur nirṇaya eva mama nirṇayaḥ.“ 

vijayayā kiñcit smitenoktam: „mātaḥ. ahaṃ tava mataṃ pṛcchāmi.“ 

 
139 Leicht von der Originalübersetzung abweichend. 



 140 

śāntiḥ: „jāte! tvaṃ jānāsy eva yad asmadvidhasamāje yoṣitāṃ kimapi mataṃ na 
bhavati. mataṃ tu kevalaṃ puruṣāṇāṃ ekādhikāraḥ. nāryas tasya matasya pālikās 
teṣāṃ nityānugāminyo ca bhavanti.“ 

   vijayā: „tvaṃ tu śikṣitāsi mātah. tvayāpi daśakakṣāvadhi śikṣā gṛhītāsīt.“ 
   śāntiḥ:  „etādṛśyā śikṣayā kiṃ sambhavati. lokasya tābhis tābhiḥ rūḍhibhir vayaṃ 

bhṛśaṃ baddhāḥ. tāsāṃ rūḍhīnām avamañjane nābhavan mama sāmarthyam.“ 
(Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 96+98) 
 
Vijayā: „Mutter, was ist deine Entscheidung?“ 
Als sie Vijayās Frage hörte, hatte Śānti für einen Moment keine Antwort. Sie suchte in 
ihrem Herzen danach: ‚Ja, was ist meine Entscheidung?‘ Von Kindheit an erhalten Frauen 
auch nie die Gelegenheit zu einer Entscheidung. Alle bedeutenden und unbedeutenden 
Entscheidungen werden für sie von den Männern getroffen. Deshalb stehen sie dumm 
da, wenn sie mit einer solchen Frage konfrontiert werden. Laut sagte sie: „Tochter, deines 
Vaters Entscheidung ist auch meine Entscheidung.“ 

Vijayā sagte mit einem kleinen Lächeln: „Mutter, nach deiner Meinung frage ich.“ 
Śānti: „Tochter, du weißt doch, dass in einer Gesellschaft wie der unsrigen die Frauen 

keine Meinung haben. Eine Meinung ist doch nur das Vorrecht der Männer. Frauen be-
wahren und befolgen stets diese Meinung.“ 

Vijayā: „Du bist doch gebildet, Mutter. Du hast auch Unterricht bis zur zehnten Klasse 
erhalten.“ 

Śānti: „Was kommt schon durch diese Bildung heraus. Durch die vielen Bräuche des 
alltäglichen Lebens sind wir vollständig gefesselt. Für das Abstreifen dieser Bräuche 
hatte ich nicht die Kraft.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 97+99) 

Śānti begründet ihre Einordnung in die Gesellschaft mit fehlender Kraft zur Rebellion. Ihr stan-

den starke Gegner*innen zur Aufrechterhaltung der Tradition gegenüber: Ihr Ehemann, des-

sen Eltern und die Menge seiner traditionsorientierten Verwandten (Pāṭaṇī 1994 in: 

Guttandin: 2020: 91+93+97). 

 Pūjā, die Angestellte des Ehepaars Śraddhā und Ramāpati (Biśvālaḥ 2006), darf um die 

Jahrtausendwende nichts zu ihrer Zukunft beitragen, obwohl sie die Geliebte Ramāpatis wird, 

von ihm schwanger ist und er sich für sie scheiden lassen möchte. Sie ist möglicherweise ge-

rade achtzehn Jahre alt, das Mindestalter von Frauen für eine Heirat nach dem säkularen Ehe- 

und Familiengesetz der Republik Indien. Ihr naiver Alleingang ist von kurzer Dauer. Sie be-

merkt nicht frühzeitig genug, dass sie von der Ehefrau ihres Geliebten taktisch klug ausge-

schaltet wird. Pūjās Mutter erhält eine angemessene Geldsumme von Śraddhā und weist die 

Tochter an, auf die angetragene Heirat zu verzichten, ihr uneheliches Kind an einem abgele-

genen Ort zu gebären und es Śraddhā zur Erziehung zu überlassen. Sie wird ein- und unterge-

ordnet.  

 

 



 141 

3.3.2 Verzicht 

In der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts vermeidet Pārvatī (Rāva 1954b) den Konflikt mit der 

„joint family“, der Geburtsgruppe und der Gesellschaft, und verzichtet auf die Eheschließung 

mit dem Geliebten. Die Alternative, mit ihm zusammenzuleben, kann sie nicht annehmen. 

Wenn er sie entgegen seines Ehrversprechens verließe, wäre sie anāthā („schutzlos“). Sie 

könnte seine Treue und seinen Schutz nicht einfordern, da sie außerhalb des traditionellen 

Gesetzes stünde. Aus ihrer Geburtsgruppe würde sie ausgestoßen. Sie bewegte sich auch au-

ßerhalb schützender säkularer Gesetze, da sie nicht offiziell verheiratet wäre. Zwar hat sie 

eine Rebellion gegen die gesamte Tradition begonnen, als sie mit dem „jungen Mann“ für eine 

Heirat aus ihrem Dorf nach Puṇe floh, doch überwiegen für sie bei näherer Betrachtung die 

Nachteile. Sie erkennt, dass sie zu ihrem und seinem Schutz auf eine Liebesbeziehung mit ihm 

verzichten muss. Der Rückzug als alleinstehende Frau in ein Witwenheim erscheint ihr als gute 

und einzige Lösung. Pārvatī pflegt eine romantische Vorstellung ihres künftigen Lebens im 

Witwenheim als selbstlos Dienende:  

tat kutrāpi prāyaḥ puṇyapattane kiṃcid anāthagṛhaṃ bhavet tatraiva śaraṇārthiny 
uṣitvā janasevayā jīvanaṃ yāpayiṣyeti. […] pārvatī copakārodadhau nimagnā bāṣpāku-
lanetrā dṛṣṭigocaraṃ yāvat taṃ paśyantī sthitvā śanaiḥ śanair gṛhāntargatā. (Rāva 
1954b in: Guttandin 2020: 40) 
 
„Da wäre wohl irgendwo in der Stadt Puṇe ein Witwenheim, wo ich als Schutzsuchende 
bleiben und ein Leben führen werde, das dem Dienst am Menschen gewidmet ist.“ […] 
Und mit Augen voller Tränen im Meer der Wohltätigkeit versunken blieb Pārvatī so lange 
stehen, wie er in ihrer Sichtweite war und ging dann langsam ins Haus. (Rāva 1954b in: 
Guttandin 2020: 41) 

Wäre eine Kindwitwe als zusätzliche unbezahlte Arbeitskraft nicht lukrativ gewesen, hätten 

Pārvatīs Schwiegereltern das Mädchen direkt in eines der Witwenheime geben können, die 

seit Ende des 19. Jahrhunderts als Zufluchtsort für vertriebene verwitwete Frauen eingerichtet 

worden waren (Glasenapp 1922: 415). Sie muss dort mit geschorenem Kopf, asketisch weißer 

Kleidung und dem Verzicht auf Make-up zeigen, dass ihr Körper, der dem verstorbenen Ehe-

mann gehört, aus ihren Gedanken und aus den Gedanken anderer herausgehalten wird. So-

lange sie dazu in der Lage ist, muss sie für ihre tägliche Mahlzeit arbeiten und eine Haltung 

ständiger Trauer bewahren. Die schöne Pārvatī läuft zudem Gefahr, als Einnahmequelle für 

das Witwenheim als Prostituierte eingesetzt zu werden. Das deprimierende Leben einer jun-

gen Witwe in einer solchen Institution im Jahr 1938, die für das Heim als Prostituierte arbeiten 

muss, wird in einem filmbasierten Roman geschildert (Sidhwa 2006). Mit dem Witwenheim, 



 142 

in das Pārvatī so große Hoffnungen setzt, könnte aber auch der Prarthana Samaj des Brahmo 

Samaj in Puṇe mit angeschlossenem Schulinternat für junge Witwen gemeint sein, den 

Paṇḍitā Rāmabāī seit 1889 dort etabliert hatte. Die Institution wurde witwenfreundlich und 

aufklärungsorientiert geführt. Kosambi (2016) beleuchtet Leben und Werk von Rāmabāī.  

Varṣā ist Malhāras erste Liebe (Jānī 2015). Ihre jāti ist weit niedriger angesehen als die 

ihres Verlobten. Seine Verwandten akzeptieren sie nicht und ihr Verlobter will mit ihr fliehen: 

malhāraḥ palāyanaṃ kṛtvā anyasmin sthāne gantum api vyacārayat. kintu varṣāyai ku-
ladroho na arocata. antato gatvā varṣāyāḥ vivāho ’nyatra jātaḥ. (Jānī 2015 in: Guttandin 
2020: 176) 

 
Malhāra erwog zu fliehen und wegzuziehen, doch Varṣā wollte nicht gegen die Großfa-
milie rebellieren. Als es vorbei war, fand Varṣās Hochzeit anderswo statt. (Jānī 2015 in: 
Guttandin 2020: 177) 

Varṣā löst die Verlobung. Seitens der säkularen Gesetze spricht nichts gegen ihre Verbindung. 

Dass für sie und ihre Familie ein gesellschaftlicher Aufstieg in die Klasse ihres Verlobten zu 

erwarten ist, spielt in der Erzählung für die Braut keine Rolle. Sie könnte dem Druck, den die 

Schwiegerfamilie auch nach der Hochzeit gegen eine unwillkommene Schwiegertochter aus-

üben würde, nicht standhalten. Dass der Autor mit der Erwähnung der Nachnamen das große 

gesellschaftliche Gefälle betont und nicht, wie noch Rāva (1954b), die mangelnde Kompatibi-

lität zweier brahmaṇajāti-s innerhalb derselben Klasse, mag auch von den 2015 im Unter-

schied zu 1930 weiter aufgeweichten Kastengrenzen herrühren, die den Verwandten 

Malhāras möglicherweise die Akzeptanz einer exogamen Heirat innerhalb ihres gesellschaftli-

chen Standes erlaubt hätten. Den gesellschaftlichen Abstieg durch die Verbindung mit einer 

Schwiegerfamilie, deren Ahnen noch vor dem Herausfall aus dem Kastensystem standen, kön-

nen sie nicht verkraften.  

 

3.3.3 Flucht 

Drei männliche Figuren aus den Erzählungen ziehen die Flucht aus dem traditionellen System 

vor. Ein Kompromiss zwischen den verfestigten Denkstrukturen ihrer Älteren und ihren eige-

nen Lebenszielen scheint ihnen aussichtslos. Ihre emotionale und räumliche Distanzierung von 

ihrer Familie betrachten sie als einzig verbleibende Lösung, um ihr Leben nach ihren Wün-

schen gestalten zu können.  

Pārvatīs „junger Mann“ (Rāva 1954b) bietet ihr in den 1940er Jahren die gemeinsame 

Flucht aus den elenden Bedingungen ihres Witwendaseins auf seine einsam gelegenen Güter 



 143 

an. Da das traditionelle Gesetz ihrer Heirat im Wege steht, schlägt er ihr Alternativen vor und 

begreift nur langsam, dass seine Geliebte völlig anderen hierarchischen Bedingungen unter-

liegt. Er scheint für sich keinerlei relevante Nachteile durch seinen eigenen möglichen Ausstoß 

aus der Geburtsgruppe zu erkennen und wäre ohne Weiteres bereit, eine Witwe zu ehelichen, 

eine exogame Ehe einzugehen, seiner Geburtsgruppe zu entsagen und sich mit Pārvatī aus der 

Gesellschaft zurückzuziehen, um notfalls mit ihr ohne Trauschein zu leben – vier drastische 

Verletzungen der traditionellen Normen. Die Drohungen der Tradition, die bei Pārvatī große 

Furcht erzeugen, scheinen an dem „jungen Mann“ wirkungslos abzuprallen. Er fürchtet sich 

weder vor den Nachbar*innen noch vor ihrer oder seiner Familie noch vor dem karma[n] noch 

vor der Hölle. Die Gründe mögen auch eine offenere Weltsicht basierend auf einem erweiter-

ten Bildungs- und Informationsstand sein, doch erleichtern ihm Landbesitz, Vermögen und 

sein gesellschaftlicher Status als Mann die Unabhängigkeit von traditionellen Vorgaben. Den 

Ausschluss seiner Geliebten aus ihrer Gemeinschaft gedenkt er durch sein Ehr- und Schutzver-

sprechen auszugleichen. Dass er sie auf seinen Gütern in einen goldenen Käfig sperren und ihr 

die Grundlage ihrer eigenen Existenz entziehen würde, bemerkt er nicht.  

Rājīv (Biśvālaḥ 2010) vermeidet es, seine Eltern über seine Zukunftspläne zu informie-

ren, verabschiedet sich mit einer Notlüge, reist mit seiner Partnerin ins Ausland und führt dort 

sein Leben nach seinen Vorstellungen fort:  

vārāṇasyāṃ praśikṣaṇānantaraṃ kātharinā yadā bhāratabhramaṇaprasaṅge cennaīṃ 
prāptavatī tadā tasyāḥ rājīvena saṃparko jātaḥ. rājīvaḥ antarīkṣavijñāne snātakaṃ 
kṛtvā snātakottaram adhyetukāma āsīt. śarmaṇyadeśe antarikṣavijñāne 'dhyayanāya 
samucito 'vasaro vartate iti yadā kātharinā taṃ sūcitavatī tadā saḥ tayā saha 
śarmaṇyadeśaṃ gantuṃ tatparo 'bhavat. tadarthaṃ pitror anumatir nāsīd ataeva so 
'dhyayanaprasaṅge mumvaīṃ gacchatīti uktvā kātharinayā saha śarmaṇyadeśasthaṃ 
lāipcika-nagaraṃ prāptavān. lāipcikanagaraṃ prāpya sarvaprathamaṃ tau kas-
miṃścit gīrjāgṛhe vivāhaṃ racitavantau. (Biśvālaḥ 2010 in: Guttandin 2020: 148) 
 
Als Katharina nach Beendigung ihrer Studien in Varāṇasī im Verlauf ihrer Indienrund-
reise nach Cennaī kam, ging sie eine Beziehung mit Rājīv ein. Rājīv hatte den Bachelor in 
Astronomie gemacht und wollte für den Master weiterstudieren. Als Katharina ihn da-
rauf hinwies, dass die Möglichkeit für das Studium im Fach Astronomie in Deutschland 
gut sei, hatte er sie daraufhin nach Deutschland begleitet. Die Erlaubnis der Eltern hatte 
er dafür nicht, weshalb er sagte, dass er zur Weiterführung seines Studiums nach Mum-
baī gehe und mit Katharina in der in Deutschland liegenden Stadt Leipzig eintraf. Als 
allererstes feierten die beiden nach ihrer Ankunft in Leipzig in einer Kirche ihre Hochzeit. 
(Biśvālaḥ 2010 in: Guttandin 2020: 149) 



 144 

Er verzichtet auf die Konfrontation mit der elterlichen Meinung zu seiner außerhalb des Kasten-

systems stehenden Braut und seinem Auslandsstudium und verschwindet aus ihrem Leben und 

aus dem Einflussbereich seiner tamilischen Verwandtschaft. 

 Wie die Entscheidung der beiden Männer einzuschätzen ist, erfährt die Leserschaft durch 

die Reaktion der Verlobten des dritten Mannes, der seiner Geliebten ein Fluchtangebot unterbrei-

tet (Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 177). Varṣā bezeichnet das Verlassen der Familie als kula-

droha (Jāni 2015 in: Guttandin 2020: 176). Übersetzungsvorschläge von „droha“ beinhalten 

„Beleidigung, feindseliges Verfahren, Feindseligkeit, Verrat“.140 In Untersuchungen zum Thema 

„Verrat“ wird gezeigt, dass Rebell*innen als Verräter an ihrer gesellschaftlichen Umgebung von 

dieser verstanden werden, ohne dass sich weiter mit einer möglicherweise nicht ergiebigen Ab-

grenzung zwischen Verrat und Rebellion befasst würde:  

The willingness to betray one’s country, one’s people, one’s family—to commit treason 
and foreswear loyalty to one entity by giving it to another—is a difficult concept for 
many people to comprehend. Yet, societies have grappled with treason for centuries; 
the motivations, implications, and consequences are rarely clear cut and are often sub-
jective. If the institutions of power are corrupt, is treason an act of betrayal or an act of 
loyalty to the greater good? […] History has seen many rebels who argued that their 
cause was just, that their betrayal was valid and necessary. (Tracy 2019b, Introduction: 
1)  

Die miteinander verwobenen Zielgruppen einer Rebellion, bestehend aus Personen, die Fami-

lie, Gesellschaft und Staat bilden, können kaum voneinander getrennt werden (Tracy 2019a, 

Conclusion: 371–397). Aus der Perspektive der Gegenseite ist eine Rebellion Verrat: rāja-

droha: „Rebellion gegen den Herrscher“, deśadroha: „Landesverrat“, prajādroha: „Verrat des 

Herrschers oder der Politiker*innen am Volk“ (Sathe 1983: 41+42), mitradroha: „Verrat an sei-

nen Freunden“ (vgl. Mehendale 1988), mānavadroha: „Verrat an der Menschheit“ (nach Am-

bedhkar in: Guru 2016: 242). Ein Verrat an der Familie (kuladroha oder jñātidroha) ist ein 

Verrat am kuladharma („Sitten und Bräuche eines erweiterten Familienzusammenhangs“). Er 

trifft den Kern der Gesellschaft. Die Sichtweise der gegnerischen Parteien ist unvereinbar und 

entzieht sich einer Mediation. Rebellierende drücken ihre Besorgnis für ihr Wohlergehen ge-

genüber einer Gruppe aus, der sie ihre Loyalität entziehen, die Gruppe betrachtet die Gegen-

wehr als Verrat. Malhāras Vorschlag an seine Verlobte, die Familie zu verlassen und außerhalb 

zu wohnen, ist kein passiver Rückzug, sondern eine Rebellion gegen das gesamte gesellschaft-

 
140 Böhtlingk, von und Roth (1994): Grosses Petersburger Wörterbuch (Cologne Digital Sanskrit Dictionaries): 
„droha“, Buchseite: 3-0817. Zur Bedeutung von Ödruh im Sinn von „insult, treason, deceit, treachery“ als schärfste 
Wurzel in der Gruppe von Wurzeln ähnlicher Bedeutungen siehe Hopkins (1925: 39–40). 



 145 

liche System, repräsentiert von seiner Familie. Malhāra und seine Braut müssten ihren Woh-

nort wegen der zu befürchtenden Repressalien der Familie des Bräutigams geheim halten.141 

Malhāra setzt die Trennung von seiner Familie auch nach der Auflösung der Verlobung um und 

wohnt fortan allein. Der Rebell leidet, denn er hat nicht nur seine Verlobte, sondern auch sei-

nen sozialen Zusammenhang verloren, die Konsequenz einer einsamen Rebellion ohne Mit-

streiter*innen, mit denen ein neuer sozialer Zusammenhang aufgebaut werden könnte (vgl. 

Aumann 2024: 127). Er betäubt seinen Schmerz mit Arbeit: 

adhunā ḍo. malhārabhaṭṭaḥ viśvavidyālaye rasāyanaśāstrasya prādhyāpako vartate. 
sa svasya kṣetre nāmāṅkito vartate. svagṛhāt pitṛbhyāṃ bhaginyā ca viyuktau sa ekākī 
nivasati. kamapi smartuṃ tasya samīpe avakāśaḥ nāsti. kintu prativarṣam āṣāḍhaḥ 
tasya vraṇān smārayati. (Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 176) 

Jetzt ist Dr. Malhāra Bhaṭṭa Abteilungsleiter des Fachbereichs Chemie an der Universität. 
Er hat sich auf seinem Gebiet einen Namen gemacht. Seit er sich von seinem Zuhause 
mit den Eltern und der Schwester distanziert hat, lebt er allein. Er hat keine Zeit, sich an 
irgendetwas zu erinnern. Doch der Regenmonat erinnert ihn jedes Jahr an seine Wun-
den. (Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 177) 

Seine Verlobte Varṣā erkannte, dass das Angebot ihres Verlobten, die Familie ganz zu verlassen 

und an einen geheimen Ort zu ziehen, keine Chance für sie darstellen würde (Jānī 2015 in: Gut-

tandin 2020: 177). Ihr würde der eigene soziale Zusammenhang und, wenn die Familie eines 

anderen Mannes ihr freundlich gesinnt wäre, der Zuwachs neuer Verwandter auch im Sinn er-

weiterter Kontakte und positiver Kommunikationsstrukturen genommen, ein für viele Men-

schen wichtiger Aspekt des Zusammenlebens in einer erweiterten Familie (vgl. Arumugam 

2020). Malhāras Familie hat ihr Anliegen, ihm eine kastenkonforme Braut zu arrangieren, nicht 

aufgegeben. Nach längerer Zeit erhält er eine WhatsApp-Nachricht seiner Schwester, die neue 

Brautvorschläge der Familie mit einem Zitat aus dem „Wolkenboten“ (1.2 c)142 genau in der 

Jahreszeit vorbereitet, in der er sich vor Jahren verlobt und seine Braut seiner Familie vorge-

stellt hatte (Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 175): 

15 June 2015  

api kuśalaḥ bhavān bhrātaḥ? bhavān kāryavyāpṛto vā?         12:00 AM 
 

adya āṣāḍhasya prathama divasaḥ. ahaṃ meghadūtasya ekaṃ ślokaṃ preṣayāmi ...  
                  12:05 AM  

 
141 Vergleiche die umgekehrte Situation, die Gegenstand einer Klage wurde: Repressalien der Verwandten einer 
höherkastigen Braut gegen die Verwandten eines niederkastigen Bräutigams. Der Richter am Supreme Court, 
Katju, Markandey (07.07.2006) urteilte für die inzwischen Verheirateten und äußerte im vorletzten Absatz der 
Urteilsbegründung: „The caste system is a curse on the nation and the sooner it is destroyed the better.“ 
142 Ein Gedicht von Kālidāsa aus dem 5. Jahrhundert. 



 146 

 
āṣāḍhasya prathamadivase megham āśliṣṭasānuṃ vaprakrīḍāpariṇatagajaprekṣaṇīyaṃ 
dadarśa.                12:08 AM  

15. Juni 2015  
Geht es Ihnen gut, Bruder? Sind Sie mit der Arbeit beschäftigt?          00:00  
 
Heute ist der erste Tag des Regenmonats. Ich schicke eine Strophe aus dem Wolkenbo-
ten ...            00.05  

 
Am ersten Tag des Regenmonats erblickte er eine Wolke, die auf dem Bergrücken hing. 
Sie sah aus wie ein Elefant, der seinen Kopf senkte, um spielerisch mit seinen Stoßzäh-
nen die hochgetürmte Erde des Flussufers aufzuwühlen.                      00:08  

Malhāra versteht, worauf die Kontaktaufnahme seiner Schwester abzielt, und antwortet nicht. 

Sie insistiert und fragt einen Monat später erneut nach seinem Wohlergehen:  

15 July 2015  
bhrātaḥ! api bhavān kuśalī?              10:05 AM 
 
dāmini! ahaṃ kuśalaḥ. „em.e“ parīkṣā kiṃ samāptiṃ gatā?         10:15 AM 
 
na hi.                 11:25 AM 
(Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 186) 
 
15. Juli 2015 
Bruder! Geht es Ihnen gut?         10:05 

Dāmini, mir geht es gut. Ist die Masterprüfung beendet?    10:15   
  

Noch nicht.          11:25 
(Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 187) 
 

Dann übermittelt sie ihr eigentliches Anliegen: 
 

mātrā bhavataḥ kṛte dvitrāḥ kanyā dṛṣṭāḥ. tāsu ekā bhavate avaśyaṃ rociṣyate. chavīḥ 
preṣayāmi. (Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 186)            11:25 AM 

 
Mutter hat sich für Sie zwei, drei junge Frauen angeschaut. Davon wird Ihnen sicher eine 
gefallen. Ich schicke die Fotos.        11:25  

Da keine Antwort kommt, fragt die Schwester zwei Wochen später nach:  

 

 



 147 

24 July 2015 
bhrātaḥ. mayā chāyāc chavayaḥ preṣitāḥ, tāḥ kanyāh tvayā dṛṣṭā vā? kiṃ bhavate  
rocate kāpi?                06:20 PM 
 (Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 186)  

24. Juli 2015           
Bruder, ich hatte Farbfotos geschickt, hast du dir die jungen Frauen angeschaut? Gefällt 
Ihnen eine?           18:20  
(Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 193).143  

 
Malhāra ist zunächst erfreut, als seine Schwester auf der Beantwortung ihrer Frage nach sei-

nem Wohlergehen besteht. Er bricht den Kontakt sofort ab, als sie ihm Fotos potenzieller Part-

nerinnen übermittelt. Sie kontert mit seiner Lebensperspektive als vereinsamter Hagestolz:  

24 July 2015 
mama parīkṣā samāptiṃ gatā. adhunā aham ekam upanyāsaṃ paṭhāmi. harṣade-
vamādhavasya upanyāso ’yaṃ. tasya ekāṃ paṅktiṃ likhāmi.         06:21 PM 
 
ahaṃ rāmagirir bhūtvā sthito ’smi alakāyāḥ pratīkṣāṃ kurvan, pṛthvyāḥ praṇayaṃ 
pratipālayan ...eko mūko rāmagirir bhūtvā.            06:25 PM  
(Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 192)  
 
24. Juli 2015 
Mein Examen ist beendet. Ich lese jetzt einen Roman. Diesen Roman von Harṣadeva 
Mādhava. Ich notiere eine Strophe daraus.       18:21 
 
Ich war der Rāmaberg geworden, ich stand bloß da, wartete auf Alakā, gleichzeitig auf 
die Liebe der Göttin Erde hoffend, ich war der einsame, stumme Rāmaberg geworden.144  

                                                                                                                                               18:25    
(Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 193)  

Der Schwester kommt es nicht in den Sinn, dass ihr Bruder ohne ihre und der Mutter Initiati-

ven überhaupt noch eine Partnerin finden könne. Malhāra hält seine Rebellion gegen die Fa-

milie aufrecht, indem er sich mit seiner neuen Liebe verlobt, ohne sie seiner Familie 

vorzustellen. Ihren Nachnamen hält der Autor vage: „Śarmā“ kann nahezu alle jāti-s bezeich-

nen. Meghā könnte, wie Malhāras frühere Verlobte, nicht kastenkonform sein. Der Name ist 

aber auch für brahmanische jāti-s gebräuchlich. In diesem Fall hätte er sich mit einer standes-

 
143 Malhāra wird in der Unterhaltung von seiner Schwester sowohl geduzt als auch gesiezt. Die unterschiedliche 
Anrede drückt verschiedene Ebenen des Respekts / der Nähe in verschiedenen Situationen aus. 
144 Die Strophe bezieht sich auf die Erwähnung des Rāmabergs und der Frau aus Alakā in dem Gedicht meghadūta 
von Kālidāsa (~ 5. Jahrhundert) in der Adaption von Mādhava (2008), der die Vorlage umdichtete: Die Hauptper-
son Yakṣa liebt sowohl die Göttin Erde als auch die sterbliche Frau Alakā. Er verliert schließlich beide und ver-
bringt sein restliches Leben in Askese auf dem Rāmaberg, stumm wie der Berg vor Schmerz. Siehe auch Fußnote 
13 aus Guttandin (2020: 193). Dort leicht abweichend übersetzt. 



 148 

konformen Frau verlobt und gibt seiner Familie nicht die Genugtuung, nun doch den Anforde-

rungen an die Kaste, wenn auch zufällig, entsprochen zu haben.145 

Die Erzählungen geben nur wenige Hinweise auf die Gründe für die elterliche Kompro-

misslosigkeit und gleichzeitige Passivität, wenn ein Sohn sich von ihnen abwendet. Sie schei-

nen genau die starre Rolle einzunehmen, die von ihren Söhnen befürchtet wurde. Die 

verlassene Familie hätte die Möglichkeit, die Rebellen ohne weitere Forderungen zu kontak-

tieren. Jānī (2015) zeigt durch Malhāras anfänglich entgegenkommende Reaktion auf die Kon-

taktaufnahme durch seine Schwester, wie leicht die verlorenen Söhne zurückgewonnen 

werden könnten. Da die freundliche Kontaktaufnahme der erneuten Forderung einer kasten-

konformen Heirat dient, bricht der Sohn den Kontakt wieder ab. Den Älteren scheinen Hand-

lungsalternativen verwehrt, wenn sich die Söhne gegen das kuladharma wenden: Der Sohn 

entzieht sich seiner Pflicht als Oberhaupt der Familie und Hauptverdiener; er bringt keine 

Schwiegertochter in sein Elternhaus, um die weiblichen Personen zu entlasten und zu versor-

gen; er gefährdet die Altersversorgung der Eltern, die von den Nachkommen abhängt; da er 

gegen das kuladharma handelt, ist er nicht mehr befugt, das śrāddha-Ritual durchzuführen. 

Hinzu kommt die Sorge der Älteren vor ihrer Rufschädigung innerhalb der erweiterten Famili-

enstruktur und vor den Nachbar*innen.  

Die Flucht Savitās (Mādhavaḥ 2013) aus ihrem Elternhaus ist keine Rebellion gegen die 

Tradition, sondern gegen die Älteren, die die Tradition zum Nachteil der Tochter aus Eigennutz 

nicht einhalten wollen. Sie wird als Arbeitskraft auf dem Feld gebraucht. Savitās Ehemann 

(Mādhava 2013) droht seinen Schwiegereltern mit der Scheidung, da sie ihre Tochter auch 

zwei Jahre nach ihrer Hochzeit gegen ihren Wunsch nicht in sein Haus entlassen und die Regel 

der Umsiedlung der Ehefrau in das Haus des Ehemannes missachten. Da die Drohung keine 

Konsequenzen bei ihrer Familie zeitigt, verlässt Savitā heimlich ihr Elternhaus und reist in der 

Nacht zum Dorf ihres Mannes, um sich dort ihr eigenes Lebensumfeld zu schaffen. Ihre Insub-

ordination gegenüber den Eltern wird von Formulierungen der traditionellen Gesetze unter-

stützt. Bālaṃbhaṭṭa zitiert in seinem Kommentar zur yājñavalkyasmṛti aus der nāradīyasmṛti: 

 
145 Neben den Nachnamen „Singh“ oder „Jain“ wird „Sharma“ häufig als Bei- oder Nachname geführt, da bei-
spielsweise bei Veröffentlichungen oder in Dokumenten ein Nachname als Standard erwünscht ist, auch wenn 
manche Kasten keinen Beinamen führen oder sie sich vom Kastensystem als Diskriminierungsinstrument distan-
zieren möchten. Sharma gilt mittlerweile als neutraler Nachname und ist kein Indikator mehr für eine Geburts-
gruppe. Die Leserschaft erfährt von Malhāras neuer Verlobten nur, dass ihr Vater Schreiber war und sie 
Wissenschaftlerin ist. Vgl. Atal (2012: 2429) zur Unzuverlässigkeit des Nachnamens „Sharma“ für die Indikation 
der Geburtsgruppe. 



 149 

When a man, after having made a solemn promise of giving his daughter in marriage to 
a certain suitor, does not deliver her afterwards, he shall be punished by the king like a 
thief, in case the suitor be faultless. (Mitākṣarā 1918: 132) 

Das Vergehen, die Tochter dem Haushalt des Ehemannes vorzuenthalten, ist in der Tradition 

so hoch strafbewehrt wie Diebstahl, eine Bestätigung für die Schwere des Vergehens von 

Savitās Eltern. Nach der Zeremonie des pāṇigrāhaṇa (Handnahme zum Abschluss der Hoch-

zeitszeremonie) muss zeitnah die Umsiedlung erfolgen. Doch wer sollte ihre Eltern in den 

1960er Jahren dafür bestrafen, dass sie ihre Tochter zurückhalten? Wäre Savitā nicht zu ihm 

geflohen, hätte sich der Ehemann wieder scheiden lassen müssen, obwohl Savitā zu ihm zie-

hen wollte. Die Eltern würden die Angelegenheit auf dem Rücken ihrer Tochter austragen. 

Vermutlich hätte ein säkularer Gerichtshof in den sechziger Jahren Savitās Wunsch bei einer 

Klage stattgegeben, denn auch 2016 unterstützte ein richterlicher Spruch die traditionelle Ver-

pflichtung zur Umsiedelung der Ehefrau in das Haus des Ehemannes (Dave und Rao 

6.10.2016).146  

 

3.3.4 Individualisierung 

Unter Individualisierung einer Religion oder eines vorgegebenen traditionellen Konzeptes 

wird seine Anpassung an persönliche Bedürfnisse verstanden. Sie kann wissenschaftlich nur 

für die Zeitspanne bewertet werden, in der sie stattfindet, da die zeitlichen Modifizierungen 

und Ausstrahlungsintensitäten traditioneller Normen zu wechselhaft sind (vgl. Padmanabhan 

2017). In den Erzählungen werden einige Individualisierungen hervorgehoben. 

In Rāvas Erzählung (1954a) treffen wir auf Saralā und ihren Ehemann, die in der ersten 

Hälfte des 20. Jahrhunderts leben. Saralā regt ihre Freundin Amīnā an, vor ihrer Hochzeit den 

Bräutigam zu prüfen: 

Saralā: [...] ayi sakhi, varam adṛṣṭvā tatpāṇigrahaṇaṃ kathaṃ nāma pratipadyate 
tvayā? [...] 
Saralā: paraṃ yadi kumāro vivāhāt prāk paricitaḥ syāt tadā nijabhāvisukhāprāptau 
pratītā bhavet kumārī. (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 260) 

 
Saralā: [...] „Nun, Freundin, da du den Bräutigam noch nicht gesehen hast, wie kannst 
du dann überhaupt einwilligen, dass er deine Hand nimmt?“ [...] 

 
146 Die Richter urteilten gegen die Ehefrau des klagenden Mannes. Diese hatte nach der Hochzeit darauf bestan-
den, dass er zu ihr ziehe. Die Richter führten in ihrer Urteilsbegründung aus, dass es üblich und notwendig sei, 
dass die Ehefrau nach ihrer Hochzeit in das Haus ihres Ehemannes umsiedele. Dadurch werde ihm Gelegenheit 
gegeben, für seine Eltern zu sorgen.  



 150 

Saralā: „Wenn der junge Mann vor der Hochzeit bekannt wäre, könnte die junge Frau 
beruhigt sein, dass sie für sich in Zukunft Glück erhalten wird.“ (Rāva 1954a in: Guttandin 
2018: 261) 

Auf Amīnās Einwand, dass sogar die aufgrund gegenseitiger Anziehung ohne Mitwirkung von 

Älteren geschlossene Ehe zwischen Śakuntalā und Duśyanta kurz nach der Hochzeit in die Brü-

che gegangen und damit belegt sei, dass selbst diese Ausnahme in der traditionellen hinduis-

tischen Literatur aus der Menge der arrangierten Ehen nicht als Beispiel für eine erfolgreiche 

Liebesheirat tauge, stellt sie klar, dass dem Paar unüberwindbare Hindernisse in den Weg ge-

legt worden waren (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 260). Aus ihrer Meinung im Gespräch mit 

Amīnā schließend, könnte Saralā ihren zukünftigen Ehemann vor ihrer späteren eigenen Ehe 

kennengelernt haben, sei er ein Jugendfreund aus der Nachbarschaft oder auf Saralās Bitte 

hin von ihren Eltern eingeladen worden sein, sich vorzustellen. Sie besteht darauf, dass die 

Aussicht, einen Ehemann zu finden, den sie lieben könnte, der zukünftigen Ehefrau bei ihrer 

Suche nach einer lebenslangen guten Beziehung helfen könnte. Saralā kann als Beispiel für 

eine Frau aus den Dreißiger- und Vierzigerjahren des 20. Jahrhunderts gelten, die die erlaubte 

Beteiligung an der Vorauswahl für einen Ehemann maximal ausschöpfte, was das Vertrauen 

in ihre Eltern nicht ausschließt. 

Ḥamīds (Rāva 1954a) Möglichkeit, einen individualisierten Islam in der ersten Hälfte 

des 20. Jahrhunderts zu realisieren, scheint auch von seinen guten sozialen und finanziellen 

Rahmenbedingungen abzuhängen. Er trinkt regelmäßig Alkohol bis zur Trunkenheit (Rāva 

1954a in: Guttandin 2018: 271), spielt abendlich in den Casinos (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 

269) und vernachlässigt seine Frau sexuell und emotional, nachdem zwei Söhne geboren sind 

(Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 271). Damit übertritt er drei Grenzziehungen des Islam, ohne 

sich davon belastet zu zeigen oder Maßregelungen von Vertretern seiner Religionsgruppe zu 

fürchten. Die Individualisierung ist nur auf ihn ausgerichtet. Er kommt nicht auf den Gedan-

ken, dass sich seine Ehefrau trotz ihrer materiell hervorragenden Versorgung nach mehr Kom-

munikation und qualitativ hochwertiger gemeinsamer Zeit sehnen könnte. Er übt seine 

traditionelle Rolle als Anweiser seiner Ehefrau seiner Auffassung nach zu ihrer Bequemlichkeit 

aus, wenn er anordnet, dass sie zu Bett gehen könne, da er von seinen Vergnügungen erst 

spät nach Hause komme (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 269). Sie findet aus ihrer unterge-

ordneten Rolle heraus nicht den Mut, ihre Verbesserungswünsche für die Eheführung anzu-

bringen (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 271).  



 151 

Der dynamische mittelständische Unternehmer Ramāpati (Biśvālaḥ 2006) hat viele erfolgrei-

che Arbeitsjahre in den USA verbracht und anschließend in Indien seine Karriere weiter för-

dern können.  

ramāpatiḥ kṛṣi-vaiṣayika-viśvavidyālayāt snātakottaropādhim adhigatya gaveṣaṇāyai 
āmerikādeśaṃ gatavān. tatra yady api tasya kṛte naike udyogāḥ samavartanta tathāpi 
tasya manaḥ tatra na aramata. saḥ tadarthaṃ svadeśaṃ pratyāvartitavān. bhārate 'pi 
bahvyaḥ sarvakārīyāḥ asarvakārīyāś ca vṛttayaḥ tasya pratīkṣāyām āsan. kintu saḥ tāḥ 
api vṛttīḥ na aṅgīkṛtavān. ramāpateḥ pitā na kevalaṃ grāmasya pramukhaḥ kintu 
tatkṣetrasya prasiddhaḥ dhanikaḥ api āsīt. tasya pārśve vipulā paitṛkasampattiḥ tu āsīt 
eva. tatra punaḥ saḥ svaśrama-buddhibhyāṃ kiñcid adhikaṃ yojitavān api. ataḥ 
ramāpatiḥ pitaraṃ parāmṛśya sampatteḥ ardhādhikaṃ bhāgaṃ vikrīya svagrāma-
samīpasthe nagare ekaṃ dhānyānusandhānakendram udghāṭitavān. prārambhike 
stare kāṃścana śodhasahāyakān niyojya saḥ svayaṃ tasya anusandhāna- kendrasya 
nideśakaḥ abhavat. ramāpateḥ atyādhunikānusandhānajñānabalena tad- 
gaveṣaṇākendraṃ (Ed. aveṣaṇā°) pragatipathe agresaram api abhavat. (Biśvālaḥ 2006 
in: Guttandin 2020: 130). 
 
Ramāpati hatte die Masterqualifikation von der agrarwissenschaftlichen Universität er-
halten und ging zum Forschen nach Amerika. Obwohl sich da für ihn viele Arbeitsmög-
lichkeiten ergaben, war seine Seele dort nicht glücklich. Deshalb kehrte er in seine 
Heimat zurück. In Indien erwarteten ihn ebenfalls viele Jobs im öffentlichen wie auch im 
privaten Sektor. Doch auch diese Jobs nahm er nicht an. Ramāpatis Vater war nicht nur 
der Vorsteher des Dorfes, sondern zudem dessen reichster Landbesitzer. Daneben ge-
hörte ihm auch noch das große Vermögen der väterlichen Linie. Er war dort allerdings 
mit körperlicher und geistiger Arbeit etwas zu stark eingebunden. Deshalb war Ramāpati 
an den Vater herangetreten, hatte mehr als die Hälfte des Besitzes verkauft und in der 
Stadt unweit seines Dorfes ein Zentrum für Getreideforschung eröffnet. Er stellte in der 
ersten Phase einige wissenschaftliche Mitarbeiter ein und wurde selbst Leiter seines 
Forschungszentrums. Da Ramāpati die aktuellen Forschungsfragen sehr gut kannte, 
wurde sein Versuchszentrum sogar Vorreiter auf dem eingeschlagenen Weg. (Biśvālaḥ 
2006 in: Guttandin 2020: 131). 
 

Er lässt sich in keiner persönlichen Angelegenheit einschränken, auch nicht, als er nach Indien 

zurückkommt. Die Auffassung der Ehe als saṃskāra interessiert ihn nicht. Die prekären Vermö-

gensverhältnisse seiner Braut sind ihm unwichtig. Die Toleranz von Ramāpatis Vater ist unge-

wöhnlich. Er ist der einzige Elternteil in allen untersuchten Erzählungen, der dem 

kompromisslosen Nachkommen seinen Willen bei der Brautwahl überlässt (Biśvālaḥ 2006 in: 

Guttandin 2020: 131). Er sieht voraus, dass das Verhältnis zu seinem Sohn sonst belastet würde. 

Alle anderen Eltern, Verwandten, Priestern oder Anweisungsbefugten, die sich mit unüblichen 

Partner*innenwünschen ihrer Nachkommen konfrontiert sehen, gelingt es nicht, über ihre von 

der Tradition bestimmten Prinzipien hinwegzusehen. Ramāpati richtet sich nach seinen eigenen 

Überzeugungen und Werten, denen ein starker beruflicher Ehrgeiz unterliegt. Er hält alle traditio-



 152 

nellen Vorgaben von sich fern, die ihn daran hindern könnten, nach seinen Vorstellungen zu leben. 

Diese Einstellung wurde bereits wissenschaftlich untersucht. Allendorf und Thornton (2015) wei-

sen auf ein Kontingent von Überzeugungen und Werten hin, das sie als „Developmental Idealism“ 

bezeichnen. Es konzentriert sich auf die Entwicklung und Identifizierung bestimmter Verhaltens-

weisen in Familienzusammenhängen, die sich im Verlauf der Zeit für Individuen oder Gruppen als 

wünschenswerter im Vergleich zu anderen herausgestellt haben. Dazu gehören die eigene Wahl 

der Ehepartner*innen, das Leben in Kernfamilien und die Geburt einer kleinen Anzahl von Nach-

kommen. Wenn eine solche Reihung positiv bewertet wird in der Annahme, sie trage dazu bei, 

die Menschen wohlhabender, gesünder und glücklicher zu machen, wird die Akzeptanz traditio-

neller Konzepte davon beeinflusst. Die arrangierte Ehe, das Leben in Großfamilien und eine große 

Anzahl von Kindern werden nicht mehr grundsätzlich als gut bewertet, da sie weder Wohlstand 

noch Gesundheit noch Glück bringen würden (Allendorf und Thornton 2015: 243–287). Ramāpati 

scheint sich ganz von dem traditionellen Konzept seiner Umgebung entfernt zu haben. Doch auch 

er individualisiert nur für sich und hält in hohem Maß an der Anweisungsbefugnis gegenüber sei-

ner Ehefrau fest. Seine Forderungen kollidieren mit den Bedenken seiner Ehefrau, die sich einer-

seits allen Forderungen Ramāpatis zu beugen hat, andererseits auf seine Anweisung hin abrupt in 

Rollen wechseln muss, die der Vorstellung ihres Ehemannes von einer amerikanischen Frau ent-

sprechen und sie beleidigen (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 133 und 137).  

Jānī (2015) beschreibt in seiner laghukathā eine selbstarrangierte Verlobung, in der 

neben dem Zufall des Kennenlernens und der von dem Einverständnis der Familien unabhän-

gigen Partner*innenfindung einige Elemente aus der Tradition in den WhatsApp-Texten der 

Verliebten anklingen: 

20 July 2015  
voṭs ap’ mādhyamena āvāṃ militau. adhunā āvāṃ paricitau. rātryāṃ tvayā saha 
vārtālāpaṃ karomi. divase satataṃ tvāṃ smarāmi. vārtālāpena saha kadā hṛdaye 
praṇaya spandanaṃ jātaṃ tan na jānāmi.            09:00 PM  
 
mayā vivāha viṣaye na vicāritam. ahaṃ kañcit kālaṃ prārthaye.                        09:10 PM  
(Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 188) 
 
20. Juli 2015  
Wir beide sind uns über WhatsApp begegnet. Jetzt kennen wir uns. In der Nacht unter-
halte ich mich mit dir. Am Tag denke ich immer an dich. Wann sich durch die Unterhal-
tung Liebe im Herzen ausgebreitet hat, das weiß ich nicht.     21:00  
 



 153 

Über das Thema Hochzeit habe ich noch nicht nachgedacht. Ich bitte um etwas Zeit. 
            21:10 
(Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 189) 

Meghā geht sofort von Heirat aus, als Malhāra ihr seine Liebe erklärt und stellt nach drei Tagen 

Bedenkzeit ihre Bedingungen: 

24 July 2015  
malhāra! mayā divasatrayaṃ yāvat tava praṇayaprastāvaviṣayakaṃ cintanaṃ kṛtam.
                                  06.09 PM  
 
tvayi me anurāgaḥ vartate kintu...             06:10 PM 
 
mayā pūrvam eva kathitaṃ yat kuṭumbabhārasya vahanaṃ mayaiva kartavyam. a-
gastamāse dvitīyatārikāyām ahaṃ amerikādeśaṃ dvivarṣaparyantaṃ gamiṣyāmi. yadi 
tvaṃ pratīkṣāṃ kartuṃ kṣamaḥ tarhi mama praṇayasya svīkāraṃ kuru.       06:14 PM  

           
anyathā tvaṃ māṃ vismarya kāmapi anyāṃ svīkartuṃ svatantraḥ. ahaṃ tava jīvane 
punar api nāgamiṣyāmi tadā.              06:16 PM 
(Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 190) 
 
24. Juli 2015  
Malhāra, ich habe jetzt drei Tage lang über deine Liebeserklärung nachgedacht.  18:09  

 
Ich liebe dich, aber …   
[…]                                18:10 

  
Ich habe bereits erzählt, dass ich allein für den Familienunterhalt sorgen muss. 
In der zweiten Augustwoche gehe ich zwei Jahre nach Amerika. Wenn du 
warten kannst, kann ich dir meine Liebe zusichern.      18:14 

 
Wenn nicht, vergisst du mich und bist frei, eine andere zu nehmen. Ich werde dann in 
deinem Leben nicht wieder auftauchen.       18:16  
(Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 191) 

Der WhatsApp-Verlauf entspricht dem Prozedere der Brautleute innerhalb des „joint 

consent“, wenn die Brautleute nach ihrem Kennenlernen die Zustimmung der Eltern ersuchen 

oder nach einer Vorauswahl der Eltern mit der Präsentation von einigen passenden Kandi-

dat*innen sich einige Wochen Zeit lassen, um diese kennenzulernen und zu entscheiden, ob 

sie auch ihrer Meinung nach zueinander passen – mit einer wichtigen Ausnahme: Malhāra und 

Meghā halten Eltern und erweiterte Familie aus ihrer selbst arrangierten Verlobung heraus. 

Geburtsgruppe, Horoskope und Mitgift spielen keine Rolle. Die Familien werden nicht um ihre 

Zustimmung gebeten. Der traditionelle Teil beschränkt sich auf die Prüfung des Aussehens 



 154 

durch Fotos, Klarheit in der Bekanntheit des beruflichen Gehalts, der finanziellen Situation der 

Stellung der Familie und auf den Abgleich der Lebensvorstellungen und Verhandlungen vor 

dem Eheversprechen: Meghā benötigt zwei Jahre für ein Dissertationsstipendium in den USA, 

bevor sie Malhāra heiraten kann. Mit der Förderungssumme will sie auch noch die Jüngste der 

Geschwister unterstützen (Jānī 2015 in: Guttandin 2020: 185). Ihr Vater ist verstorben. Sie ist 

das Familienoberhaupt. 

 

4. Alltag in der Ehe 

Im Verlauf der Ehe (dāmpatya oder patitva) soll die spirituelle Entwicklung der Partner*innen 

gefördert werden, für die das vivāhasaṃskāra den Anstoß gegeben hat. Die Ehepaare in den 

Erzählungen sind für das Gelingen ihrer Ehe selbst verantwortlich und müssen die ihnen von 

der Tradition zugewiesenen Rollen verstehen und einhalten, um die Partnerschaft erfolgreich 

zu leben. Die Erzählung von Dvivedī (2012) enthält entsprechende Worte der künftigen 

Schwiegerväter nach dem zufriedenstellenden Ergebnis der körperlichen Begutachtung der 

Braut:  

„bandho! santuṣṭāḥ khalu pratīyante striyo bhavatpakṣasya. ataḥ paraṃ yadi kumāro 
'pi kanyāṃ kim api praṣṭum īhate tad asmābhir anumanyam. dvayor apy ekasūtratā 
jīvanavyāpinī dṛḍhatamā bhavitā. ato 'tra kaścit saṅkoco naiva kāryaḥ.“ varasya pitā'pi 
smitānano 'vādīt‒ „adhunā sarvam anukūlam anuṣṭhitam. daivaḥ śubhaḥ sahāyaḥ. 
dvayoḥ parasparaṃ vārtālāpe nāsti kācid āpattiḥ. mamāpy asminn anumodanam.“ (Dvi-
vedī 2012 in: Guttandin 2020: 72+74) 
 
„Verwandter, die Frauen auf Ihrer Seite scheinen ja zufrieden zu sein. Wenn also nun auch 
der Bräutigam die Braut irgendetwas fragen möchte, ist es unsererseits gestattet. Der eine 
Strang, der das Leben von beiden durchzieht, wird äußerst fest geknüpft sein. Deshalb soll 
hier keinesfalls irgendeine Beschränkung auferlegt werden.“ Auch der Bräutigamvater 
sagte mit lächelndem Gesicht: „Jetzt ist alles passend geregelt. Das Schicksal war ein guter 
Helfer. Gegen ein gemeinsames Gespräch der beiden gibt es keinen Einwand. Auch ich bin 
damit einverstanden.“ (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 73+75) 

Der Autor fasst die Vision einer idealen Ehe mit dem Bild der Doppeltrommel für die Hand 

(ekasūtra) zusammen, die mit einer Kugel an einem mittig angebrachten Faden einmal rechts, 

einmal links angeschlagen wird. Er verweist damit auf die harmonische Lebensweise, die sich 

das Paar in der Ehe erarbeiten soll und durch eine erste Konversation zwischen den Brautleu-

ten nach der Einigung der beiden Familien begonnen wird (vgl. Epstein, Pandit und Thakar 

2013). Das Gelingen der Ehe hängt davon ab, ob sich die Partner dem Idealbild des in Freund-

schaft verbundenen, an einem Strang ziehenden Paares annähern können:  



 155 

Some of the most important items of the nuptials are those which symbolize that mar-
riage creates a new bond between the bride and the bridegroom. They are united like 
two plants, which are uprooted from two different pots and are transplanted into a new 
one. They have to rear up this union by dedicating their entire energy in the direction of 
their common interest and ideal. (Pandey 1949: 394) 

Marriage is not a temporary contract to serve the momentary physical demand or to 
enjoy good company for some time and then to lapse at the slightest inconvenience. It 
is a permanent union which stands various vicissitudes in life only to grow stronger and 
more stable. (Pandey 1949: 396) 

Dvivedī stellt für Padmā und ihren Bräutigam die ideale Vision in ihrem künftigen Eheleben als 

verwirklicht vor: 

tad yugalam api nandanavanollasitaṃ jātam. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 80) 
 
Das Paar wurde sogar so glücklich, als lebten sie im Nandanawald. (Dvivedī 2012 in: Gut-
tandin 2020: 81) 

 

4.1 Patrilokalität als Residenzregel nach der Eheschließung. 

In 96 % aller patrilinearen Gruppen oder Gesellschaften weltweit wird die Ehefrau nach der 

Hochzeit als weiteres Mitglied der Großfamilie des Ehemannes in dessen Haus umgesiedelt 

(Wicker 2012: 13–14). Das ausgedehnte Willkommensfest anlässlich des ersten Eintritts der 

Ehefrau in das Haus des Mannes (gṛhapraveśa) ist Teil der Hochzeitsfeierlichkeiten.147 Pāṭaṇī 

(1994) bezieht sich in ihrer Novelle „Vijayā“ auf diesen Brauch als Abschlussfest von Vijayās 

Hochzeit in den 1980er Jahren: 

vijayā ca navavadhūrūpeṇa svapatyuḥ rākeśasya gṛhe samprāptā.  
tatra navavadhvāḥ śubhāgamanotsavo – yasmin dūravārtino nikaṭasthāś ca  

bandhubāndhavāḥ sametyopahārāṇām ādānapradānaiḥ tais tair manoraṃjanopaka-
raṇaiś ca parasparaṃ vinodayanti, pakṣānte eva samāptiṃ gataḥ. kāryālaye varasya 
rākeśasyāvakāśakālaḥ samāpto ’bhavat. tasya bhrātā maheśo ’pi pakṣavistīrṇavaivāhi-
kotsavānantaraṃ mahāvidyālayāya prasthito ’bhavat. tasya bhaginī monā vivāha-
kautuke magnā anicchantī api kathaṃ kathaṃ mahāvidyālayāya sajjābhavad anyathā 
vidyālaye tasyā upasthitisaṃkhyā āhatya bahu nyūnā abhaviṣyat. (Pāṭaṇī 1994 in: Gut-
tandin 2020: 100) 

 
Und Vijayā traf als Neuvermählte gekleidet[148] im Haus ihres Mannes Rākeśa ein.  

Dort ging das Willkommensfest für die frischverheiratete Ehefrau, zu dem Freunde 
und Verwandte von nah und fern zusammenkamen und sich gegenseitig mit dem Über-
reichen und Empfangen von Geschenken und wohltuenden Gefälligkeiten unterhielten, 
nach genau zwei Wochen zu Ende. Im Büro war der Urlaub des Bräutigams Rākeśa         

 
147 Die Ritualabläufe des gṛhapraveśa werden ausführlich von Dvivedī (1992) beschrieben. 
148 Zur traditionellen Ausstattung einer hinduistischen Neuvermählten in den Neunzigerjahren gehören Sari, Un-
terarmreifen und maṅgalasūtra, in der Basisversion eine Halskette mit schwarzen Samenkugeln über einem mit 
kurkuma eingefärbten Faden, die die Ehefrau von ihrem Ehemann erhält und immer trägt.  



 156 

vorüber. Auch sein Bruder Maheśa war nach den ausgedehnten vierzehntägigen Hoch-
zeitsfeierlichkeiten zum College aufgebrochen.[149] Seine Schwester Monā, die sich in die 
Hochzeitsfestlichkeiten versenkt hatte, obwohl sie es nicht wollte, hatte sich, so gut es 
ging, für das College vorbereitet, da andernfalls ihre guten Noten, die sie in der Schule 
erreicht hatte, stark abfallen würden. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 101) 

Nach ihrem Umzug betrachten Ehefrauen das Haus ihres Mannes auch als das ihre. Auch die 

junge Bäuerin Savitā betrachtet das Haus des Ehemanns als ihr eigenes Haus, in das sie endlich 

einziehen will:  

ahaṃ mama svagṛhe karmakarī bhūtvā jīviṣyāmi. ahaṃ bhūṣaṇāni vastrāṇi vā kiñcid 
api na kāmaye. jyeṣṭhapitā mama gamanaṃ roddhuṃ prayatate. tan na yogyam. yadi 
śakyaṃ syāt tarhi āśīrvādān prayacchatām. (Mādhavaḥ 2013 in: Guttandin 2020: 48) 
 
Ich werde Dienerin in meinem eigenen Haus sein und für meinen Lebensunterhalt sor-
gen. Ich will nicht das Geringste an Schmuck oder Kleidung. Der Onkel versucht, mich 
zurückzuhalten. Das ist nicht in Ordnung. Wenn es möglich ist, gewähren Sie mir die 
Segenswünsche. (Mādhavaḥ 2013 in: Guttandin 2020: 49) 

Vijayā ist derselben Ansicht, als ihre Schwiegermutter Lālī ihr droht, sie nach ihrem heftigen 

Einspruch gegen eine zusätzliche Mitgiftzahlung in das Haus ihrer Eltern zurückzuschicken: 

madhye eva lālī avadat: „gaccha gaccha svapitur gṛham. ājanma tatraiva tiṣṭha.“  
vijayā spaṣṭato ’kathayat: „pariṇayānantaram aham atra samāyātā. idaṃ mama 

gṛham ahaṃ cānena gṛheṇa gṛhiṇī. ko ’sti yo mām madgṛhān nissārayati.“ (Pāṭaṇī 
1994 in: Guttandin 2020: 124) 

 
Da warf Lālī ein: „Geh doch, geh in dein Elternhaus. Bleib genau da, wo du seit deiner 
Geburt warst.“  

Vijayā sagte kühn: „Nach der Hochzeit zog ich hier ein. Das ist mein Haus, und ich bin 
durch dieses Haus die Hausherrin. Wer sollte mich aus meinem Haus werfen.“ (Pāṭaṇī 
1994 in: Guttandin 2020: 125) 

Das traditionelle Recht unterstützt Vijayās Auffassung durch die Zusicherung der Güterge-

meinschaft eines Ehepaares: 

There is no division of property between a husband and a wife, because from the time 
of their marriage they are linked together in performing religious rites, as also in receiv-
ing the rewards of their meritious deeds and in acquiring wealth; […]. (Dha. Ā. 2.14.16–
19 in: Olivelle 2005: 100) 

Die junge muslimische Frau Amīnā wird in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts wie eine 

hinduistische Braut angemessen geschmückt in das Haus ihres Mannes umgesiedelt: 

nirvartitavivāhā prātastarāṃ ca vadhūr mṛgamadakarpūrādinā surabhidravyeṇānu-
liptasarvāṅgī dhautadukūlavasanā dhavalapuṣpamaṇḍitaśirā ratnakhacitakaṇṭhahāra-

 
149 Leicht von der Originalübersetzung (Guttandin 2020) abweichend. 



 157 

kuṇḍalakaṅkaṇābharaṇabhūṣitā patyur geham ayāt. (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 
262) 

 
Nachdem die Neuvermählte die Hochzeit frühmorgens zu Ende gebracht hatte, brach 
sie zum Haus des Ehemanns auf. Sie war mit einer Duftsalbe aus Moschus, Kampfer und 
anderen Essenzen am ganzen Körper eingerieben und in feinsten Jutestoff gehüllt. Ihr 
Kopf war mit weißen Blumen dekoriert. Sie war mit Halskette, Ohrringen und Armreifen 
geschmückt, in die Edelsteine eingearbeitet waren. (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 
263) 

 
Die Kontinuität der Umsiedelung der Ehefrau bis heute zeigt sich in einer Urteilsbegründung 

aus dem Jahr 2016:  

In India, generally people do not subscribe to the western thought, where, upon getting 
married or attaining majority, the son gets separated from the family. In normal circum-
stances, a wife is expected to be with the family of the husband after the marriage. She 
becomes integral to and forms part of the family of the husband and normally without 
any justifiable strong reason, she would never insist that her husband should get sepa-
rated from the family and live only with her. (Dave und Rao 6.10.2016)150  

Das Leben in einer „joint family“ wird größtenteils nicht als einengendes oder ärgerliches Kon-

zept wahrgenommen. Das Vergnügen an der Gemeinschaft mit vielen Menschen, das Teilen 

von Schmerz und Freude sind wichtige Gründe für ihren Beibehalt, die in der Forschung noch 

zu wenig beachtet werden (c. Arumugam 2020). Parallel zur erweiterten Familie lebten und 

leben auch Ehepaare in Kernfamilien als Paar oder mit ihren Kindern. Dies lässt sich nicht auf 

ein geändertes Sozialverhalten oder den kontinuierlichen Niedergang der „joint family“ auf-

grund importierter Konzepte zurückführen, sondern auf demografische, psychologische, sozi-

ale und ökonomische Faktoren (Freed und Freed 1982: 200). Rāva (1954a und c) berichtet aus 

der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts und Śrī Yogamāyā (2011) aus dem frühen 21. Jahrhun-

dert von Kernfamilien.  

 

4.2 Pflichten der Ehefrau nach einer traditionellen Heirat 

Mit der Hochzeit kommt für die Ehefrau ein weiterer Anweisungsbefugter hinzu, dem sie 

fortan unmittelbar untersteht. Die Zusicherung, dass sich die zukünftigen Ehepartner*innen 

bewusst der androzentrischen Grundlage der Ehe unterwerfen werden, ist der traditionelle 

Hochzeitsritus. Nach einer standesamtliche Trauung ohne diesen Ritus wäre die Ehe keine hin-

duistische Hochzeit (Nagarathna und Masih 19.04.2024) und unterläge nicht den Vorgaben 

 
150 Zulassung der zivilrechtlichen Beschwerde eines Ehemanns durch den Supreme Court of India gegen seine 
Ehefrau, die von ihm verlangt, mit ihr separat zu wohnen. 



 158 

der Tradition, auch wenn die Eheleute möglicherweise aus Gewohnheit die Anweisungsbefug-

nis des Ehemannes beachten würden. 

Die Ehefrau steht nach den mantra-s des ṛgveda, die in der Zeremonie des gṛhapraveśa  

(Dvivedī 1992) rezitiert werden, als die künftige Hausherrin (gṛhapatnī) über allen anderen 

Mitgliedern des Haushalts. Sie wird im mantra direkt angesprochen:  

Indra, Austeiler, mach diese zur Mutter guter Söhne, zur Glückbringerin, gib ihr zehn 
Söhne, mach den Ehemann zum elften. (45) 

Du sollst die Königin über deinen Schwiegervater sein, du sollst die Königin über deine 
Schwiegermutter sein, über deine Schwägerin und über deinen Schwager. (46) 

Die Gottheiten im Universum und die Wasser mögen unsere beiden Herzen vereinen 
[…] 47 
(ṛgveda 10.85.44–47; ṛṣikā: Sūryā Sāvitrī; anuṣṭupchandas; Übersetzung der Verf. auf 
der Basis des Sanskrittextes von Kashyap 2003: 772).  

In der wissenschaftlichen Literatur wird immer wieder auf die selbstbewusste Stellung der 

Frau als gṛhapatnī innerhalb der patriarchalen Strukturen vedischer Zeit hingewiesen (vgl.  

Tyagi 2008). Entsprechend einiger Sanskrit-Bezeichnungen für „Ehefrau“ ist sie Schützerin des 

Hauses (viśpatnī), unabdingbare Partnerin für alle Opferhandlungen (yajñapatnī) und kann er-

warten, dass ihr Status von ihrem Ehemann und seiner Familie anerkannt wird. Die zitierten 

mantra-s geben ihr eine exponierte Stellung. Ihre allen Familienmitgliedern übergeordnete 

Position scheint sich erst zur Zeit der Epen in die unbedingte Unterordnung einer pativratā 

gewandelt zu haben (Shah 2012: 77+79; Kannabiran 2012: 334), deren Eigenschaften sich an 

einem Bild von Sitā orientieren, das von autochthonen und indologischen patriarchalen Über-

lagerungen geprägt ist und in diesem Sinn interpretiert wurde (vgl. Shah 2012; Mukherjee 

1979; Chakravarti 2006). 

The Aryan woman was called the grihapatni, the equal partner of the head of the house-
hold, the grihapati. However, this early association of women with the household, ac-
cording to Chakravarti, became the core of the Hindu ideal, minus the larger Vedic 
context. The disintegration of the pastoral economy and women’s centrality in it led to 
a metamorphosis of the grihapatni into a pativrata, the chaste wife. This change also 
had to do with settled agriculture and the emergence of land as a source of power, and 
the entrenchment of patrilineal descent. The Sita ideal, particularly in the Valmiki and 
Tulsidas Ramayanas, represents the crystallization of the pativrata and also the segre-
gation and control of women. (Kannabiran 2012: 334) 

Die mantra-s des ṛgveda sind weiter Teil des Rituals im Gegensatz zur Reduzierung der Ehefrau 

in späterer Zeit auf die in absolutem Gehorsam gegenüber dem Ehemann und dessen Familie 

Anweisungen ausführende pativratā in der alltäglichen Praxis. In den dharmasūtra-s ist der 

Begriff der pativratā noch nicht aufzufinden. Die Hervorhebung der in zwei sūtra-s betonten 



 159 

letztendlichen Autorität des Ehemannes (Dha. Va. 5.1 in: Olivelle 2005: 88) und der Belohnung 

der Frau, wenn sie zum Vorteil des Ehemannes handelt (Dha. Bau. 2.3.47 in: Olivelle 2005: 89), 

umfassen in hierarchisch organisierten Gemeinschaften vedischer Zeit nicht die absolute Un-

terordnung des pātivratyadharma („Pflicht der Ehefrau zu Hingabe an den Willen des Ehe-

mannes), die später von einer pativratā erwartet wird. Der Unterschied ist bedeutsam für das 

Verständnis des Selbstbildes und der Gründe für Widerstand einiger Frauen in den Erzählun-

gen.  

In Pāṭaṇīs Erzählung antwortet Śānti auf die Anweisung ihres Ehemannes, die ihrer 

Meinung widerspricht: 

śāntiḥ: „bāḍham. idaṃ mamopari nikṣipya viśrabdho bhava.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttan-
din 2020: 96) 
 
Śānti: „Also gut. Da du es mir aufgetragen hast, sei unbesorgt.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttan-
din 2020: 97) 

Ihre Antwort entspricht der traditionellen Anforderung an die Antwort einer pativratā auf eine 

Anweisung des Ehemannes: 

When ordered „Do this,“ she replies „Lord, consider that it has already been done.“ (Ba-
laṃbhaṭṭa in: Mitākṣarā 1918: 149)  

Es ist die Aufgabe der patisevā (Dienerin des Ehemannes), die Harmonie in der Ehe durch ihre 

Hingabe an den Ehemann zu garantieren (vgl. Mitākṣarā 1918: 149), die sich in ihrem Verhal-

ten nach außen, ihrer Stimme und ihrer Selbstbeherrschung bei Unbill zeigt: 

She should never go against her husband and keep her speech, eyes, and actions under 
strict control. (Dha. Gau. 18.2–3 in: Olivelle 2005: 88–89) 

[…]; a wife who is sharp-tonged, however, he should dismiss immediately. (Dha. Bau. 
2.4.6 in: Olivelle 2005: 77–78) 

Padmās Bräutigam (Dvivedī 2012) hat entsprechende Wünsche an seine künftige Frau, die er an-

lässlich der Brautbegutachtung im Tempelhof verschleiert sieht. Neben dem guten Aussehen 

soll sie eine süße Stimme haben und angenehm sprechen:  

tadānīṃ tasyā'sīn manasi – „[...] sā kanyā kiṃ vicārayiṣyati? he maheśvara! he 
jagadambike mātaḥ! bhaven nāma sā sumukhī surūpā madhurabhāṣiṇī 
priyaṃvadā'navadyāṅgī sulocanā“. (Dvivedī 2012 in: Guttandin 2020: 70) 
 
Da dachte er bei sich: „[...], was wird dieses Mädchen wohl denken? Großer Gott! Mut-
ter, Herrscherin über die Welt! Hoffentlich ist es eine mit schönem Gesicht, guter Figur, 
süßer Stimme, die angenehm spricht, eine makellose Frau mit schönen Augen.“ (Dvivedī 
2012 in: Guttandin 2020: 71) 



 160 

Wenn Vijayā (Pāṭaṇī 1994) von ihrem Ehemann Rākeśa Anweisungen erhält, von ihrer Schwie-

germutter gerügt und mit der gesamten Haushaltsführung überlastet wird, hat die junge Ehe-

frau ihre Stimme, Sprache und Gestik, ihren Blick und ihre emotionalen Reaktionen unter 

Kontrolle. Sie antwortet freundlich und angemessen. In Phasen der Überlastung oder bei res-

pektloser Ansprache schweigt sie und hält den Widerspruchsimpuls unter Kontrolle: 

tadanantaraṃ divase cāyakauphīpānena ucchiṣṭānāṃ caṣakānāṃ rāśiṃ paśyantī 
sāyaṃkāle kāryālayāt pratyāgatā śrāntā vijayā kampate sma. parantu tayā kenāpi 
prativādena virodhapradarśanena vā ātmano daurbalyaṃ na darśitam. ataeva mano-
bhāvam aprakaṭayya eva sā tūṣṇīṃ sarvaṃ gṛhaṃ punaḥ yathāvyavasthitaṃ karoti 
sma. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 114) 
 
Beim Anblick des Stapels gebrauchter Tassen vom daraus folgenden Tee- und Kaffee-
trinken während des Tages zitterte Vijayā, wenn sie abends müde aus dem Büro nach 
Hause zurückkehrte. Sie zeigte jedoch mit keiner Widerrede oder mit einer feindseligen 
Haltung ihre eigene Erschöpfung. Deswegen zog sie sich in sich selbst zurück und brachte 
still das ganze Haus wieder in Ordnung. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 115) 

Als sich Vijayā einmal zu Widerspruch hinreißen lässt, weist die Schwiegermutter Vijayā sofort 

auf die Anweisungsbefugnis ihres Ehemannes hin, der sie unterliegt: 

lālī: „adya bahu jalpase! kasya dīkṣāṃ gṛhītavaty asi? ām, etat sūcayituṃ vismṛtam 
eva“. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 117) 
 
Lālī: „Du redest heute viel. Wessen Weisung unterliegst du? Eben, es wurde nur verges-
sen, das hervorzuheben [...]“, […] (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 117) 

Die junge Ehefrau Sumitrā in Śrī Yogamāyā’s Erzählung (2011) redet in Andeutungen oder 

schweigt, denn sie kann gegenüber ihrem Ehemann nicht klar ihre Bedürfnisse, die seinen 

Wünschen entgegenstehen, formulieren: 

viśveśasya videśagamanasya pūrvadinam. gṛhe kṛtrimā nīravatā. kṛtrimatāṃ 
prakṛtisthāṃ kartuṃ saceṣṭa āsīt videśagāmī viśveśaḥ– sumitre! kiṃ karoti? atrāga-
cchatu. adya tu ravivāsaraḥ. viśrāmasya divasaḥ. mahānasād alpāhāranirmāṇaniratā 
sumitrā saṅkṣiptam uttaritavatī– gacchāmi.  

kṣaṇād anantaraṃ sumitrālpahāram ānīya viśveśasya sammukhe sthāpitavatī tathā 
pṛṣṭavatī– kiṃ kāryam āsīt? na sumitre bhavaty upaviśatu. svakīyam alpāhāram apy 
ānayatu.  

na, samprati na kariṣyāmi.  
viśveśaḥ sumitrāyā abhimānābhiprāyaṃ jñātvoktavān– evaṃ katidinaparyantaṃ na 

khādiṣyati? gatarātrāv api na khāditavatī. parantu mithyoktavatī. śvaḥ gamiṣyāmi. 
jānāmi bhavaty atraikākinī sthāsyati. parantu jīvanasyāhvānāni tu svīkaraṇīyāni. 
bhavatyā moditā na bhavati yad bhavatyāḥ patir jātīyādhyetṛvṛttimādhyamena bhāra-
tasya videśamantraṇālayapakṣato videśaṃ prati preṣito bhavati. ahaṃ nirānandeti ka 
uktavān?  



 161 

sumitre! bhavatyā malinaṃ mukham eva vadati. bhavatyā nīravatā sūcayati. parantv 
asmākaṃ prativeśināṃ paricitir bhavatīm ekākinī na kariṣyati. (Śrī Yogamāyā in: Gut-
tandin 2020: 168) 

 
Der Tag vor Viśveśas Auslandsreise. Im Haus unnatürliche Stille. Der Auslandsreisende 
Viśveśa war bemüht, die Unnatürlichkeit in ihren natürlichen Zustand zu versetzen: 
„Sumitrā! Was machen Sie? Kommen Sie her. Heute ist doch Sonntag. Der Tag der Erho-
lung.“ Sumitrā, mit der Zubereitung des Frühstücks beschäftigt, antwortete knapp aus 
der Küche: „Komme gleich.“ 

Einen Moment später brachte Sumitrā das Frühstück und stellte es vor Viśveśa hin, 
worauf sie fragte: „Was gab es?“ „Nichts, Sumitrā, setzen Sie sich noch nicht. Bringen 
Sie Ihr Frühstück auch her.“ 

„Nein, momentan will ich nicht.“  
Viśveśa wusste um Sumitrās verletzten Stolz und sagte: „Bis zu wie vielen Tagen werden 

Sie also nichts essen? Gestern Abend haben Sie auch nicht gegessen. Aber mir haben Sie 
das Gegenteil erzählt.“ [...] 

„Sumitrā! Sie sprechen in Andeutungen. Ihr Schweigen weist darauf hin. […].“ (Śrī Yo-
gamāyā in: Guttandin 2020: 169) 

Sumitrā fürchtet sich keineswegs realitätsfern vor dem Eintreten eines komplexen Konstrukts 

möglicher Vorkommisse, die bewirken könnten, dass sie als Witwe oder verlassene Ehefrau 

zurückbleiben könnte (Śrī Yogamāyā in: Guttandin 2020: 161, 163, 167, 169). Ihre akute Be-

lastungsreaktion wegen der scheinbar bevorstehenden Bewahrheitung ihrer Ängste und ihre 

gefühlte vollständige Hilflosigkeit resultieren mangels der Möglichkeit, sich direkt bei ihrem 

Ehemann zu beschweren, in einer Anklage gegen Gott Kṛṣṇa (vgl. Aumann 2024: 126): 

he bhagavan! vijanatāvelāyāṃ yasya smṛtitaraṅgā udvelitās tasya kṛte 
pratīkṣāmuhūrtāḥ katham anantakālaniṣpeṣitā jātāḥ? velātas taraṅgasya viyogaḥ kiṃ 
sambhavati? he sṛṣṭiniyāmaka! bhavataḥ sṛṣṭiniyamāḥ kathaṃ bhavataivollaṅghitā 
bhavanti? rādhāvallabhatvena paricito bhavān, tasyāḥ kṛte sarvāpavādānāṃ 
kāraṇabhūta evāsīt. gopāṅgaṇā yadā virahapratīkṣāyāṃ tadā bhavān aṣṭapāṭavaṃśi- 
bhiḥ sahādhipatir dvārikāyām. katham etādṛśakaṭhorahṛdayo bhavān? prastara-
pratimāyāṃ kiṃ bhavato hṛdayaṃ kaṭhinaṃ jātam? tarhi janāḥ kathaṃ bhavantaṃ 
pūjayiṣyanti? adya yadi bhavataḥ prastarapratimāyāṃ kevalaṃ prastara evāvaśiṣṭaḥ 
jātaḥ ahaṃ tu mārgasya mṛtikāṃ prastaram api pūjayiṣyāmi. jīvanaṃ sarjayitvā punas 
tasya pūrṇatāyāḥ prāk kathaṃ vidhvaṃsate prabho? naṣṭaṃ kiṃ bhavataḥ 
śāntamūrteḥ pratīkam? (Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttandin 2020: 164+166) 
 
„Oh Herr! Warum werden die Stunden des Wartens für den endlos auseinandergewalzt, 
dem in einsamer Stunde Wellen der Erinnerung hochsteigen? Wie schafft man die Tren-
nung einer Welle vom Strom? O Herrscher über die Schöpfung, warum verletzt Ihr Eure 
Schöpfungsregeln? Ihr seid bekannt durch die Liebe zu Rādhā, für die nur Ihr die Ursache 
für alle üble Nachrede wart. Während die Kuhhirtin das Trennungsgelübde einhielt, wart 
Ihr König in Dvārikā mit Kindern von acht Königinnen. Wie kommt es, dass Ihr ein so 
grausames Herz habt? Wurde Euer Herz in der steinernen Statue hart? Wie werden Euch 
die Leute dann verehren? Wenn heute vom steinernen Abbild nur der Stein übriggeblie-



 162 

ben ist, werde ich doch dem Schlamm auf dem Weg und auch dem Stein huldigen. Wa-
rum erschafft Ihr Leben, Herr, und zerstört es wieder, bevor es sich voll entfaltet hat? 
Ist das Abbild der friedlichen Form Eurer Statue verschwunden?“ (Śrī Yogamāyā 2011 in: 
Guttandin 2020: 165+167) 

Zur Rolle einer Frau gehört auch eine einwandfreie moralische Lebensführung, die sie durch 

Selbstrestriktion nach außen zu demonstrieren hat. Vijayā und ihre Schwestern sind wohler-

zogen von ihrer Mutter unter der Autorität ihres Vaters und den wachsamen Augen der Groß-

mutter aufgewachsen. Als sie sich einmal von einem Besuch aus dem Haus ihrer Freundin, wo 

die Rituale des Śrāvaṇamonats durchgeführt worden waren, verspätet, werden ihr diese Be-

suche von ihrem Vater für die Zukunft versagt und von der Großmutter klargemacht, dass sie 

zuhause zu bleiben hat, wenn sie nicht ihrem Ruf schaden möchte: 

„bahukālas tatra yāpitaḥ. kulīnāḥ kanyāḥ naivaṃ vidham ekāminya itas tato bhra-
manti.“ pitāmahī itthaṃ svāsvīkṛtim abhijñāpya svaprakoṣṭhe praviṣṭā. (Pāṭaṇī 1994 in: 
Guttandin 2020: 90) 

„Viel Zeit wurde dort verschwendet. Mädchen aus guter Familie treiben sich nicht auf 
diese Art mal hier mal da allein herum.“ Nachdem die Großmutter so ihr Missfallen 
kundgetan hatte, ging sie auf ihr Zimmer. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 91) 

Die nachgiebig-freundliche Haltung der Ehefrau und ihre Bereitschaft und Fähigkeit zur Ein-

ordnung in die Großfamilie bei gleichzeitiger Akzeptanz der Autorität des Ehemannes gilt als 

Garant für Frieden im Haus. Zwist innerhalb der Familie, der an die Öffentlichkeit dringt, scha-

det dem Ruf Ihrer Mitglieder. In Pāṭaṇī (1994) streift der besuchende mātula Ghanaśyāma bei 

seinem Besuch nur vermeintlich die Möglichkeit, dass in der Familie des Schwagers Streitig-

keiten aufkommen könnten, obwohl er es nicht einmal so gemeint hat und lediglich sich selbst 

verteidigt. Sein Schwager Lakṣmaṇapāla verwahrt sich sofort nur gegen die Andeutung eines 

möglichen Streits in einer nur am Rande gefallenen Bemerkung. Seine Frau lenkt ihrer Rolle 

entsprechend begütigend ab: 

lakṣmanapāla: „[...] punas tvaṃ tu nārada iva paryaṭanaparaḥ, tvatto ’dhikam etasmin 
viṣaye ko vā jānāti!“ 

tac chrutvā ghanaśyāmaḥ kiñcit praphullacitta uvāca: „nārada iva paryaṭanapara iti 
satyaṃ, paraṃ na vivādakalahakārī.“ 

lakṣmaṇapālaḥ: „bhaginyā gṛhe kaḥ kalahaḥ ko vā vivādaḥ? viśrabdho (Ed. °śvab-
dho) bhava.“ 

śāntiḥ pratyutpannamatir āsīt. tayā pṛṣṭam: „bhrātaḥ! dṛṣṭaḥ ko ’pi varaḥ?“ (Pāṭaṇī 
1994 in: Guttandin 2020: 94) 
  
Lakṣmanapāla: „[...] Zudem bist du wie Nārada immer unterwegs. Wer weiß mehr zu 
diesem Thema als du.“ 



 163 

Auf diese Worte sagte Ghanaśyāma ein wenig geschmeichelt: „Es stimmt schon, dass 
ich wie Nārada immer unterwegs bin, aber ich bin keiner, der Zwietracht und Streit 
sät.“151 

Laksmanapāla: „Welcher Streit oder welche Zwietracht im Haus deiner Schwester? 
Sei beruhigt.“ 

Śānti war geistesgegenwärtig. Sie fragte: „Bruder, hast du einen Bräutigam gese-
hen?“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 95) 

Die Ehefrau hat dafür zu sorgen, dass die geschlechtsspezifische Erziehung der Töchter zu er-

folgreichen Hausfrauen und Mitgliedern der „joint family“ eines künftigen Ehemannes und der 

Söhne zu künftigen anweisungsbefugten Ehemännern gelingt: 

śāntyā dineśa āpaṇād vastūnāṃ krayārtham āhūtaḥ. saḥ kiñcid ruṣṭo bhūtvovāca: 
„mātaḥ, tvaṃ nityaṃ mām evāhvayasi. vastūnāṃ krayārthaṃ mṛdulāṃ kathaṃ na 
preṣayasi?“ 

śāntir avadat: „mṛdulā bālikāsti, āpaṇād vastūnāṃ krayas tu bālakair eva vidheyaḥ. 
ataeva tvam āhūto ’si.“ 
     „paśya, mama kakṣākāryaṃ kati bahulam. vārṣikaparīkṣāś ca sannikaṭā eva. pitā  
kathayati prathamaśreṇyām uttamāṅkāḥ labdhavyā iti. tadarthaṃ mahyam avasaro 
dātabyaḥ. punaḥ sāyaṃkāle krīḍanārtham api gantavyaṃ mayā.“  

śāntir anunayaṃ kṛtvāvadat: „āpaṇaṃ nikaṭam evāsti. ālāpe kālātipātāt kṣipraṃ  
karmakaraṇaṃ varam. anyaḥ ko gamiṣyati?“ 

dineśaḥ kiñcid virabhyāvadat: „astu, ghaṭikānantaraṃ gamiṣyāmi. parantu 
āisakrīmārthaṃ pañcamudrāh dātavyāḥ.“ 

śāntiḥ vihasyāvadat: „tathāstu, pañcamudrāḥ dāsye.“ 
mṛdulāśyāmalābhyāṃ dineśasyemā avasarav ādiyācanā na vyaroci. mṛdulāvadat: 

„kevalam āpaṇakāryam eva karoti. tasminn api pratyahaṃ pañcamudrāḥ kenāpi 
miṣeṇāvaśyaṃ gṛhṇāti. vayaṃ sakalaṃ gṛhakāryaṃ kurmaḥ. na cāsmabhyām ekaṃ 
paṇam api dīyate.“ 

dineśaḥ: „pitā evākathayat mātaraṃ prati tasmin divase āpaṇakāryārthaṃ 
pañcamudrā dātavyā iti. pṛccha mātaram.“ 

śyāmalā: „mātaraṃ kiṃ pṛcchāmi, tvam eva kenacin miṣeṇa pañcamudrāḥ pratya-
haṃ gṛhṇāsi.“ 
dineśaḥ: „pitā kathayati tvaṃ pratyahaṃ pañcamudrāḥ gṛhāṇa parantu parīkṣāyām 
uttamāṅkaiḥ prathamaśreṇiḥ labdhavyā, yataḥ ābhiyāntrikyāṃ cikitsāśāstre vā pra-
veśāya uttamāṅkānāṃ sarvaprathamāpekṣā.“ 

Śyāmalā: „āvāṃ api uttamāṅkān lapsyāvahe, āvābhyām api mudrāpañcake dāta-
vye.“ etena dineśaḥ kiñcid kṣubdho bhūtvāvadat: „tvam uttamāṅkaiḥ kiṃ kariṣyasi? 
tvayā tu pariṇāyya gṛham eva cālanīyam. ato viśrabdhā bhava.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Gut-
tandin 2020: 88+90) 

 
Śānti rief nach Dineśa, um vom Markt ein paar Lebensmittel zu kaufen. Er war ein wenig 
ärgerlich und sagte: „Mutter, immer rufst du mich. Warum schickst du nicht Mṛdulā zum 
Lebensmitteleinkauf?“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 90) 

Śānti sagte: „Mṛdulā ist ein Mädchen, das Einholen der Lebensmittel vom Markt 
müssen aber die Jungen erledigen. Deshalb habe ich dich gerufen.“  

 
151 Der ṛṣi Nārada ist für seine Reiselust und seine Freude, Zwietracht zu säen, bekannt. 



 164 

„Schau mal, wie viele Hausaufgaben ich habe. Und die Jahresabschlussprüfungen rü-
cken schon näher. Vater sagt, dass für den ersten Platz Bestnoten erzielt werden 
müssen. Dafür muss mir aber auch Gelegenheit gegeben werden. Abends muss ich aus-
serdem noch zum Sport gehen.“  

Śānti beschwichtigte und sagte: „Der Markt ist doch ganz in der Nähe. Besser schnell 
die Arbeit erledigen wegen der vielen Zeit, die mit Diskutieren verstrichen ist. Wer sollte 
sonst gehen?“  

Dineśa sagte etwas besänftigt: „Gut, ich gehe in einer Stunde. Aber ich will fünf Ru-
pien für ein Eis haben.“  

Śānti lachte auf und sagte: „Also gut, ich werde fünf Rupien geben.“  
Mṛdulā und Śyāmalā gefiel es nicht, dass Dineśa über die Freizeit hinaus noch mehr 

forderte. Mṛdulā sagte: „Er macht ja nur den Einkauf. Dafür nimmt er sich jeden Tag 
unter irgendeinem Vorwand unweigerlich fünf Rupien. Wir machen die ganze Hausar-
beit. Und wir erhalten auch nicht einen Paṇa dafür.“  
Dineśa: „Der Vater hat gerade heute gegenüber der Mutter geäußert, dass fünf Rupien 
für den Einkaufsjob gegeben werden sollen. Frag Mutter.“ Śyāmalā: „Was soll ich Mutter 
fragen, du greifst sowieso jeden Tag fünf Rupien unter irgendeinem Vorwand ab.“ 
     Dineśa: „Vater sagt, dass ich jeden Tag fünf Rupien bekommen soll, dafür aber im 
Examen mit Bestnoten den ersten Platz erreichen müsste, weil es für die Aufnahme an 
die technische Hochschule oder in das Arztstudium erforderlich ist, dass man überall die 
besten Noten hat.“  

Śyāmalā: „Wir beide werden auch sehr gute Noten erhalten, man müsste uns auch 
jeweils fünf Rupien geben.“ Dadurch kam Dineśa etwas aus der Fassung und sagte: „Was 
wirst du denn mit den guten Noten anfangen? Du wirst doch verheiratet und solltest ein 
Haus führen. Also sei still.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 91) 

Amīnā (Rāva 1954a) hält sich strikt an die Regeln einer verheirateten muslimischen Frau: 

yadā ca Saralāyāḥ patir nagarān nirayāt tadā sā manaso dvitīyanibandhanabhūtayāḥ 
sadane ’mīnāyā bhūyiṣṭham aho ’nayat. [...] athāminā svadharmaniyamam anu-
sṛtyā’vaguṇṭhanapaddhatiṃ nibhṛtavāsaviśeṣāvasthitim aṅgīkṛtya kvacid eva vihārāya 
gṛhad bahir niragāt. (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 268) 
 
Und wenn Saralās Ehemann die Stadt verließ, brachte sie den schönsten Tag Amīnās in 
das Haus ihrer zweiten Bezugsperson.[152] [...] Nun ging Amīnā, die ihre religiösen Vor-
schriften befolgte und die Maßgabe für einen zurückgezogenen Aufenthalt in verschlos-
senen separaten Gemächern billigte, auch einmal aus dem Haus, um irgendwo einen 
Spaziergang zu machen. (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 269)[153] 

Amīnā hält die purdah ein, den Rückzug in separierte Räume für Frauen innerhalb des Wohn-

hauses. In Begleitung kann sie das Haus verlassen. Sie wird von ihrem Ehemann seinen Wün-

schen entsprechend angewiesen und hat nicht den Mut, nachzuhaken: 

 
152 Im Vergleich zur Originalübersetzung (Guttandin 2018) neu gefasst. 
153 Avaguṇṭhanapaddhati wurde hier abweichend von der Originalübersetzung, dort: „Maßgabe der Verschleie-
rung“, übertragen (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 269). Es darf angenommen werden, dass die Autorin weiß, 
dass sich muslimische Frauen in ihren eigenen Räumen nicht verschleiern. Der Satzteil bezieht sich zudem nicht 
auf Amīnās Spaziergang, bei dem sie außerhalb ihrer Räume auftreten würde. Insofern trifft die neue Überset-
zungsvariante den Sachverhalt womöglich korrekter. 



 165 

paraṃ krameṇa yadā svapatyāgamasamaya āprabhātaṃ vilambitaḥ  
samabhūt tadā mā pratīkṣasva māṃ, bhojanaṃ samāpya yathākālaṃ svapihi.  
ahaṃ hi suhṛdbhiḥ sagdhiṃ kariṣya iti Ḥamīdas tām ajñāpayat. Sā ca tasya vilambasya 
kāraṇaṃ nitarāṃ jñātukāmāpi kutas tvayā’dya cirāyitam iti taṃ praṣṭum alaṃ 
dhairyaṃ na vā dṛḍhāgrahaṃ bheje. (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 268+270) 
 
Als sich aber die Rückkehr ihres Ehemanns nach und nach bis gegen Tagesanbruch hin-
zog, wies Hamīḍ sie an: „Warte nicht auf mich. Wenn du zu Abend gegessen hast, geh 
zur gewöhnlichen Zeit schlafen. Ich werde nämlich mit Freunden zusammen essen.“ Und 
sie, obwohl sie unbedingt den Grund für seine Verspätung wissen wollte – ‚Warum bist 
du heute so lange ausgeblieben?‘ –, hatte nicht den Mut, ihm die Frage zu stellen, son-
dern blieb verschlossen. (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 269+271) 

Amīnā vereinsamt nach ihrer Umsiedelung in die Residenz ihres Ehemannes wegen des plötz-

lichen Wegfalls aller sozialer Kontakte und der mangelnden Gelegenheit, neue Freundschaf-

ten aufzubauen. Sie erkennt den Zusammenhang zwischen der Muße, die ihre gute finanzielle 

Situation ihr bietet, und Langeweile (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 265+267; vgl. Islam 2020) 

und bemerkt, dass ihre Bildung sie die Qualität der Beziehung zu ihrem Ehemann in Frage 

stellen lässt (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 269+271). Im Verlauf der Ehejahre leidet sie un-

ter der mangelnden Aufmerksamkeit ihres Ehemannes: 

sahanivāsināv api tāv adhikādhikam asaṃbaddhau sthitau. [...] Evaṃ tayor vaivāhika-
saṃbandhe kathāśeṣamātre saṃjāte hanta svapatiṃ sā nijasantater janaka ity evāva-
lokayamāsa. Prāyeṇa bhūyasīnāṃ dhīmatīnāṃ paristhityedṛkśocanīyayā bhāvyam iti 
manvānā patipremānandarase svapne ’py anāsvādite ’pi nijāvasthāṃ śocanīyāṃ 
nāmanyatāmīnā manāg api. (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 268+270) 

 
Doch obwohl sie zusammenwohnten, hatten sie immer weniger Kontakt zueinander. [...] 
Als die eheliche Verbindung nur noch dem Namen nach bestand, betrachtete sie den 
Ehemann, wie könnte es anders sein, nur noch als Erzeuger ihrer Kinder. ‚Es muss wohl 
so sein, dass sich die meisten gebildeten Frauen in einer derartig bedauernswerten Si-
tuation befinden‘, dachte Amīnā, die nicht einmal im Halbschlaf die weinselige Liebe des 
Ehemanns genoss, aber auch die beklagenswerte eigene Situation nicht im Geringsten 
hinterfragte (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 269+271). 

Amīnā sehnt sich nach einer Beziehung zu ihrem Mann, die von Qualitätszeit geprägt ist, kann 

diesen Wunsch jedoch aufgrund ihrer Position, die beide Partner als niedriger in der Hierarchie 

verstehen, nicht in Worte fassen. Sie ist so bedürftig nach der Zuwendung ihres Ehemannes 

anstelle seiner kurzen Anweisungen, dass sie sich von der liebevollen Beziehung zwischen ih-

rer Freundin Saralā und deren Ehemann, die inzwischen in ihre Nähe gezogen sind, tiefer in 

die Niedergeschlagenheit ziehen lässt: 

yadā yadā tu Saralā nijasukhātiśayaḥ svabhartuḥ sāhacaryaṃ, tadviprayo-
gottarapratyāgamanotkaṇṭhā cobhayor ity ādiviśayam adhikṛtya samalapat, tadā 



 166 

tadāmīnāṃ vidūrabaddhadṛṣṭim alakṣayat sā. atha gacchati kale dṛṣṭyām Amīnayāḥ 
ko ’pi khedadyotako vikāro vyaloki. tayor nivāsayoḥ puraḥsthasya payonidhes taṭe  
saprema grathitānyonyakarau Saralāṃ tatpatiṃ ca rajanyāṃ śatapadīṃ kurvāṇā 
darśaṃ darśam Amīnāyāḥ viṣaṇṇatā vṛddhim agamat. (Rava 1954a in: Guttandin 
2018: 268) 
 
Aber immer dann, wenn Saralā die Verbundenheit mit ihrem Mann als ihre große Freude 
zum Gesprächsstoff zwischen ihnen beiden machte und sich über ihre Sehnsucht ver-
breitete, dass er bald wiederkehren möge, sobald sie sich getrennt hatten, und so wei-
ter, fiel ihr auf, wie Amīnās Blick in die Ferne abschweifte. Dann wurde langsam in 
Amīnās Augenausdruck eine Depression anzeigende Veränderung sichtbar. Amīnās Ver-
zweiflung nahm zu, wenn sie immer wieder Saralā und deren Mann sah, wie sie am ihrer 
beider Wohnungen vorgelagerten Meeresstrand spät abends ihre hundert Schritte 
machten, während sie sich einander liebevoll an der Hand hielten. (Rava 1954a in: Gut-
tandin 2018: 269) 

Die Zugewandtheit des hinduistischen Ehepaares ist kein Hinweis auf den Wegfall der Anwei-

sungsbefugnis des Ehemannes. Saralā und ihr Ehemann werden als „aufrichtige Menschen“ 

bezeichnet (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 259; 267). Möglicherweise können sie sich unter-

einander verständigen, so dass die Hierarchie flacher und leichter einzuhalten ist. Beide neh-

men die ekasūtratā als Basis der Ehe ernst. Amīnā nimmt ihre Unzufriedenheit in der Ehe hin. 

Da sie ihre untergeordnete Rolle fraglos einnimmt und nicht wagt, Gespräche über ihre Wün-

sche anzuregen oder sich als Partnerin für Freizeitgestaltung darzustellen (Rāva 1954a in: Gut-

tandin 2018: 271), gibt es für sie keinen Ausweg aus der Depression. Raheel Mushtaq et al. 

(2014) betonen, klinische Forschungen zusammenfassend, die automatische Folge von De-

pression auf Einsamkeit.   

Ramāpatis wohlerzogene Ehefrau Śraddhā (Biśvālaḥ 2006) unterwirft sich allen seinen 

Anweisungen, mögen sie auch mit ihren eigenen Wünschen und Befürchtungen unvereinbar 

sein: 

ramāpatiḥ asmin bhoje svapatnyāḥ śraddhāyāḥ api pratibhāgitām suniścitavān. yady 
api śraddhā etādṛśeṣu samāroheṣu bhāgagrahaṇād bibheti sma. itaḥ pūrvam āgateṣu 
etādṛśeṣu avasareṣu sā ātmānaṃ rakṣitavatī api. parantu asmin prasaṅge ramāpatiḥ 
tāṃ bhāgaṃ grahītuṃ vivaśīkṛtavān. āmerikātaḥ ekā bṛhatī pariyojanā tasmin kendre 
āgamiṣyati. sā ca pariyojanā atra samāgatasya jarjasya adhīne vartate. ataḥ teṣām 
ātithye na kā'pi nyūnatā bhavet. nideśakasya patnī bhūtvā śraddhā tatra na gacchati 
cet tarhi sarve anyathā cintayiṣyati iti tasya yuktiḥ āsīt. tatra bhāgagrahaṇāya śraddhā 
ādhunikīṃ veśabhūṣām api parihitavatī ramāpateḥ āgrahavaśāt. samayena kāryakra-
maḥ ārabdhaḥ. (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 133) 

Ramāpati hatte angeordnet, dass sich auch seine Frau Śraddhā am Bankett zu beteiligen 
habe, obwohl sich Śraddhā vor der Teilnahme an solchen Festen fürchtete. Bis jetzt 
hatte sie sich auch vor früher stattgefundenen Anlässen dieser Art gehütet. Aber in die-



 167 

sem Fall hatte Ramāpati sie gezwungen teilzunehmen. Aus Amerika würde ein großes 
Projektteam in das Zentrum kommen. Und dieses Team unterstehe dem bereits hier 
eingetroffenen George. Deshalb dürften sie bei einem gastfreundlichen Empfang nicht 
niedrig eingestuft werden. Wenn Śraddhā als Frau des Direktors nicht dort hinginge, 
würden es alle falsch auffassen, so sein Argument. Weil Ramāpati darauf bestand, zog 
Śraddhā auch ein modern geschnittenes Kleid an, um sich anzupassen. Nachdem sie sich 
darüber geeinigt hatten, begann das Abendprogramm. (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 
2020: 133) 

Neben späteren Anweisungen an seine Frau während des Festes in ihrer Wohnung, die gra-

vierende Folgen haben werden, übergehen bereits seine widerspruchslos zu befolgenden An-

ordnungen im Vorfeld die Befürchtungen seiner Frau bezüglich zu erahnender Angriffe auf ihr 

Anstandsempfinden. Der Autor nennt dies spöttisch: „Sie haben sich geeinigt“ (Biśvālaḥ 2006 

in: Guttandin 2020: 133). Śraddhās Sorge vor dem Fest ist begründet: Sie ist ungewohnt ge-

kleidet, das Kleidungsstück einer hinduistischen Ehefrau, der Sari, gäbe ihr das gewohnte 

Selbstvertrauen. Es wird massiv Alkohol konsumiert und eng getanzt. Der amerikanische 

Teamleiter der angereisten internationalen Gruppe hat ein Auge auf sie geworfen. Aufdring-

lichkeiten sind zu erwarten.  

Sunīti (Rāva 1954c) bemüht sich nach Kräften, durch ein spirituelles Leben den gering-

fügigen Ladendiebstahl ihres Sohnes gegenüber der Familiengottheit und dem religiösen Ge-

setz zu sühnen, auch wenn die Tat vor dem säkularen Gesetz durch seine einjährige 

Gefängnisstrafe abgegolten ist. Sie kümmert sich zusätzlich um die Erfüllung des Gelübdes 

ihrer verstorbenen Schwiegermutter und lässt einen Tempel für die Familiengottheit bauen 

(Rāva 1954c in: Guttandin 2021: 141):  

Su.––„naikavarṣāṇy ekaikajalabinduvatsvalpanāṇakāni pratidinaṃ saṃrakṣitāni mayā. 
devamandiranirmāṇena dīrghakālīnavratasya nirvṛttir bhaved iti purohitenābhihitam.“ 
(Rāva 1954: 79) 
 
Sunīti: „Jahrelang habe ich jeden Tag tröpfchenweise Kleingeld gespart. Mit der Errich-
tung des Gotteshauses sei das auf lange Zeit ausgerichtete Gelübde erfüllt, hat der Ober-
priester erklärt.“ (Rāva 1954c in: Guttandin 2021: 132)  
 

Sunīti schafft damit die Voraussetzung für die Erlösung ihres Ehemannes und ihres Sohnes von 

Schuld und erhofft sich die Befreiung von weiterer Sühne. 

 

4.3 „Bringing the men back in“ (Reskin 1988: Buchtitel)  

Ist die Ehe geschlossen und die Ehefrau umgesiedelt, unterliegt sie bis heute auf der Grund-

lage von Sitte und Brauch der Anweisungsbefugnis des Ehemannes und mittelbar seiner er-



 168 

weiterten Familie. Dies ist allen indischen Frauen vor einer Ehe bekannt (vgl. Biswas und Mu-

khopadhyay 2018). Es gibt kein Gesetz gegen die patriarchale Anweisungsbefugnis eines Ehe-

mannes.  

Eine Auswahl von Begriffen, die in der Übersetzung jeweils als „Ehemann“ übertragen 

würden, weisen in ihrer Grundbedeutung auf die Pflichten des Ehemanns hin: Er hat mit seiner 

Frau zusammen Besitz (sahapatnīka). Auch er steht unter dem sozialen und religiösen Druck 

zu heiraten. Dazu muss er als Werber (didhiṣu) auftreten. Möglicherweise stellt er sich bei 

dieser Gelegenheit als Stütze für Spiel und Spaß in der Freizeit (narmakīla) dar. Er wird ge-

schätzt und geliebt (dayita), wofür er einige Mühe aufzuwenden hat: Er besitzt und kultiviert 

oder lässt das Land kultivieren (kṣetrin), ist reich und großzügig, gut und tugendhaft (dhanika). 

Ist der Brautzug erfolgreich und hat die Ehefrau mit dem siebten Schritt der Hochzeitszeremo-

nie ihr gotra verloren und ist zu ihm gezogen, ist er ihr gegenüber anweisungsbefugt und -ver-

pflichtet als Herr über ihr Leben (prāṇādhināta), ihr Beschützer, Herr und Besitzer (nātha). Er 

ist der Stamm, die Säule, an die sich alle Mitglieder des Haushaltes klammern (dharmakīla). Er 

ist kraftvoll (dyuman) oder muss es sein, weil er seine Männlichkeit (puṃstva) durch Virilität 

und Dominanz zur Schau stellen muss.  

In den Berichten des International Center for Research on Women (ICRW) 2011 über 

seine Forschungen wird darauf hingewiesen, dass die meisten indischen Männer zwar die Idee 

der Geschlechtergleichheit akzeptieren und intellektuell verstehen, ihr theoretisches Ver-

ständnis jedoch nicht unbedingt in die Praxis umsetzen (vgl. Gaynair 2011a; Gillian 2011b).154 

Ausgehend von auf mehreren Ebenen tief verwurzelten patriarchalen Strukturen in der indi-

schen Gesellschaft passten Singh et al. (2022) den von Gruber und Szoltysek 2016 für Europa 

entwickelten „Patriarchy Index“ einem indischen Mittelklasse-Kontext an. Die Resultate der 

Befragungen zu den Themen „domination of men over women“, „domination of the older 

generation over the younger“, „patrilocality“, „son preference“ und „socio-economic domina-

tion“ bestätigten die Weiterführung der hierarchischen Strukturen bis in die neueste Zeit. 

Durch die Reduktion der Ehefrau zur pativratā wird den Ehemännern die gesamte Verantwor-

tung für die „joint family“, für ihre rechtliche und finanzielle Führung als HUF, die Versorgung 

ihrer Mitglieder, die Überwachung ihres gesellschaftlich akzeptierten Moralverhaltens, die 

Sorge für die Verheiratung der Töchter und die Sorge für die Zukunft der Familie übertragen. 

Ihre Überlastung äußert sich den Umständen entsprechend in allen untersuchten Erzählun-

 
154 Gaynair ist Autorin und Mitherausgeberin der Plattform des ICRW. 



 169 

gen, sei es durch überzogen autoritäres Verhalten, wenn die Ehefrau von ihrer Rolle als pati-

vratā abweicht, Hilflosigkeit in stark belastenden Situationen und Überschreitung der maximal 

auslotbaren Grenzen der Anweisungsbefugnis. Viele männliche Charaktere in den Erzählun-

gen scheinen sich ungefragt und unhinterfragt verpflichtet zu fühlen, ihre Männlichkeit vor 

sich, vor der Ehefrau, der Familie und einem erweiterten Umfeld zu betonen. Da das Männ-

lichkeitsbild auch auf allerlei Pflichten beruht, gelingt es ihnen nicht immer. In der Folge leidet 

ihr Selbstbild und sie erliegen der Depression (Hari in Rāva 1954c in: Guttandin 2021: 123–

150; Karasanadāsa in Mādhavaḥ 2013 in: Guttandin 2020: 45), drohen (Ramāpati in: Biśvālaḥ 

2006; Lakṣmaṇapāla in: Pāṭaṇī 1994) und verstecken sich hinter der Ehefrau (Mevālāla in 

Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 105–107) oder der Mutter (Rākeśa in Pāṭaṇī 1994 in: Guttan-

din 2020: 125). Wissenschaftliche Analysen männlicher Dominanz basierten ausschließlich auf 

Untersuchungen sozialer Normen und Strukturen, was zur Forderung „bringing the men back 

in“ (Reskin 1988: Buchtitel) führte:  

A full understanding of the reproduction of male dominance in north India must include 
a focus on men’s perceptions of their own interests, as men. (Derné 1994: Abstract) 

Mit der Zuschreibung der individuellen Verantwortung an Personen für konkrete Missstände 

wird sowohl vermieden, dass die Verantwortlichen ihre Grenzüberschreitungen mit einem Sys-

tem der Tradition rechtfertigen können, als auch geschädigten Individuen die Chance gegeben, 

sich gegen konkrete Widersacher zu verteidigen. Die Verfasser*innen der Erzählungen schieben 

männliches Dominanzverhalten nicht traditionellen Konzepten, sozialen Normen oder Gesell-

schaftsgruppen zu, sondern nehmen den individuellen Mann in die Verantwortung. Das Prin-

zip wird auch in einem der indischen Comicbücher für Kinder durchgehalten.155 In der 

Kommunikation mit ihren Ehefrauen werden die Männer in den Erzählungen als für ihre Hand-

lungen selbst verantwortliche Personen dargestellt, von denen es kaum einem gelingt, über 

den Tellerrand der eigenen Interessen hinauszuschauen. Die prekäre Lage ihrer Ehefrau oder 

Geliebten in einem hierarchisch strukturierten traditionellen Umfeld ist ihnen unbekannt. Pār-

vatī muss ihrem „jungen Mann“ mehrfach detailliert ihre ausweglose Lage erläutern (Rāva 

1954b in: Guttandin 2020: 31, 33, 35, 41), Ḥāmid (Rāva 1954a) bemerkt nicht, wie tief seine 

Frau in eine mehrjährige Depression versunken ist, noch fällt ihm ihre Einsamkeit, ihre man-

 
155 In Kausthub, Diwakar und Ramesh (2000: 15) beschwert sich ein gerade eingeschultes Mädchen bei seiner 
Mutter, dass sie einen gāyatrīmantra-Workshop in der Schule nicht mitmachen darf. Das mantra sei nur für die 
Jungen. Im Verlauf der Geschichte klärt die Mutter ihre Tochter darüber auf, dass der Enteignungsprozess der 
Frauen bezüglich einiger mantra-s auf der Erfindung weniger Männer aus früherer Zeit beruhe und viele heutige 
guru-s dies anders sähen, und bringt sie zu einer Institution, die Frauen zur Rezitation des veda zulässt.  



 170 

gelnde Beschäftigung in ihrer großen Villa und ihr Bedürfnis nach mehr Zuwendung und ge-

meinsamer Freizeitgestaltung auf. Stattdessen konzentriert er sich auf die Erfüllung seiner 

Pflichten: Er sorgt finanziell für sie, zeugt zwei Söhne und lässt Amīnā ihr Leben zuhause nach 

Belieben gestalten. Er hat viel Arbeit und viele Freunde, mit denen er seine knappe Freizeit 

verbringt. Die Entfremdung zwischen sich und seiner Ehefrau wird von ihm nicht wahrgenom-

men. Er wünscht sich allerdings, wie auch seine Ehefrau, eine enge emotionale Beziehung. 

Den Wunsch realisiert er jedoch nicht in der arrangierten Ehe, sondern mit seiner Geliebten, 

die er häufig trifft und noch auf seinem Totenbett der finanziellen Versorgung empfiehlt (Rāva 

1954a in: Guttandin 2018: 279+281).  

Sunītis Ehemann Hari (Rāva 1954c) kann seine Pflicht, die Ehefrau zu versorgen, nicht 

erfüllen. Er ist einerseits seinem finanziell unergiebigen Lehrberuf an einer kleinen Privat-

schule verhaftet, andererseits seiner männlichen Ehre als erfolgreicher Ernährer, die verhin-

dert, dass er finanzielle Hilfe von den Eltern seiner Frau annimmt. Das Ehepaar verarmt – kein 

ganz ungewöhnlicher Zustand bei Brahman*innen, die zwar vielfach Bildung vorweisen kön-

nen, aber doch zu 4 % verarmen (vgl. Deshpande und Ramachandran 2021: Figure 4).156 

Schließlich entwendet er auf einer Zugreise aus der Jackentasche eines toten Reisenden drei-

hundert Rupien, um sie seiner inzwischen schwangeren Ehefrau zukommen lassen zu können. 

Seine Frau überhöht er als Heilige und zieht es vor, die Identität des toten Reisenden vor der 

Polizei und den Strafverfolgungsbehörden anzunehmen, sich seiner Frau gegenüber für er-

mordet erklären zu lassen und eine zwanzigjährige Gefängnisstrafe auf sich zu nehmen, um 

sein Gesicht als ehrenhafter Mensch vor seiner Ehefrau nicht zu verlieren.  

Hariḥ––ayuktakāriṇam ātmānaṃ daṇḍayitum icchan sarvathā sann adho ’ham āsaṃ 
preyasyā viśvāsanirāsān maraṇaṃ śreya iti. Nāsti hi jagatītale tadapekṣayā praśastaṃ 
strīratnam anyat. Seyaṃ sākṣān mūrtiḥ sāvitrīdevyāḥ. (Rāva 1954d: 88) 
 
Hari: „Ich wollte für die Taten bestraft werden, die ich nicht getan hatte. Wo immer ich 
mich aufhielt, fühlte ich mich minderwertig. Da ich das Vertrauen der Geliebten nicht 
mehr hatte, war es am besten zu sterben, denn es gibt sonst keine wunderbare Frau auf 
der Welt, die mit ihr zu vergleichen wäre. Sie ist ein Juwel, das lebende Abbild der Göttin 
Sāvitrī.“ (Rāva 1954c in: Guttandin 2020: 144)  

 
156 Andere gesellschaftlich oder religiös definierte Gruppen trifft die Verarmung zu einem höheren Prozentsatz, 
beispielsweise nicht brahmanische Hindus bis zu 8 % oder die OBC (Other Backward Classes) zu 10 % (vgl. Desh-
pande und Ramachandran 2021: Figure 4). 



 171 

Für Haris Preisung seiner Ehefrau als Göttin sind in der kurzen dakṣasmṛti, einem frühen Trak-

tat zum Thema dharma, die benötigten traditionellen Werte verschriftlicht, die wohl auch 

Sunīti vorweisen kann: 

A wife who is favourable, having pleasing speech, skilled, chaste, sweet- tongued, self-
concealing and true to her husband is a divine being and not a human being. (Dakṣasmṛti 
2002: 83, IV.3). 

Nach seiner Freilassung rechtfertigt Hari gegenüber seinem Sohn, dass er seiner Frau die In-

formation über seinen Verbleib vorenthielt, mit seiner Beschützerpflicht:  

tava mātur avamānanaṃ mā bhūd iti madrahasyabhedaṃ mā sma kārṣīr iti prārthi-
tavān aham. manmaraṇodanto hi duḥkhado ’pi kārādaṇḍavṛttān na duḥsahataro 
bhaved asyā iti. (Rāva 1954d: 88) 
 
„Deine Mutter sollte nicht gekränkt werden, deshalb bat ich darum, dass er mein Ge-
heimnis nicht verraten möge. Die Nachricht meines Todes verursachte zwar auch Leid, 
war aber für sie womöglich nicht schwerer zu ertragen gewesen als die Mitteilung der 
Gefängnisstrafe.“ (Rāva 1954c in: Guttandin 2021: 144) 

Dass er seine Frau mit seiner stolzen Haltung stark belastete, indem er ihr ein zwanzigjähriges 

einsames Witwendasein als alleinerziehende Mutter bescherte, die sich und den Sohn nur 

mühsam über Wasser hielt, kommt ihm nicht in den Sinn. Er ist sich sicher, dass seine Frau bei 

seiner „Auferstehung“ zwanzig Jahre später nach seiner Entlassung aus der Strafanstalt zwar 

schockiert, aber doch erfreut sein wird. Die Autorin berichtet nur von ihrer Fassungslosigkeit: 

Krameṇa rāmadāsaḥ śubhrāmbaradhāriṇā hariṇā muṇḍitaśmaśrukūrcenānu-
gamyamāno mukhaśālāṃ prāviśat. Praviṣṭamātraṃ hariṃ kumāro yāvad gāḍhaṃ 
pariṣvajate tāvat kuladevatopādānāya puṣpamodakadīpādisambhṛtaṃ pātraṃ 
dhārayantī karapallave sunītiḥ hariṃ vilokya dehalyām eva bhraṣṭasaṃjñeva 
stimitalocanotkīrṇakāṣṭhamūrtir iva bhūlagnā kṣaṇaṃ tasthau. Pūjābhājanaṃ tatkarād 
apāsṛpat kṣititale baddhāñjalir harir yāvat tām upaiti tāvat piśācāvalokanād 
bhayagrasteva saniyatākrośaṃ sā nyapatad adhaḥ. Hariṇā samārdavaṃ saṃbodhitā 
sā viṣayabhayākulāntarā taṃ nirīkṣamāṇā ciraṃ baddhavāgavasthitā. Krameṇa 
bhartṛnandanābhyāṃ śūśrūṣitā rāmadāsena ca sāvadhānaṃ bodhitayāthārthyā śanaiḥ 
śanaiḥ svāsthyam avāpa sunītiḥ. (Rava 1954d: 91) 

 
Langsam betrat Rāmadās den Wohnraum, gefolgt von Hari, rasiert und mit gebürstetem 
Schnurrbart, in ein weißes Baumwollgewand gekleidet. Sunīti hielt ein Tablett mit den 
zusammengestellten Zutaten aus Blüten, Süßigkeiten und einer Öllampe für die Darrei-
chung an die Familiengottheit in der Hand und erblickt Hari gerade als er eintritt und 
Kumār ihn fest umarmt. Sie blieb direkt auf der Schwelle am Boden festgewurzelt einen 
Moment mit dem starren Blick einer geschnitzten Holzstatue stehen, als sei ihr Bewusst-
sein ausgelöscht. Als Hari mit zusammengelegten Handflächen auf sie zuging, glitten ihr 
die Zutaten für das Verehrungsritual aus der Hand auf den Boden. Sie sank mit einem 
unterdrückten Schrei nieder, als habe sie die Angst vor dem Anblick eines der gelben 
fleischfressenden Dämonen gepackt. Da sprach Hari sie vorsichtig an. Sie betrachtete 



 172 

ihn, innerlich vollkommen aufgewühlt von der Angst vor diesem Wesen. Lange konnte 
sie nicht sprechen. Als Ehemann und Sohn sie umsorgten und Rāmdās ihr die tatsächli-
chen Begebenheiten schrittweise nahebrachte, erholte sich Sunīti allmählich (Rava 
1954c in: Guttandin 2021: 147).  

Sumitrā und Viśveśa (Śrī Yogamāyā 2011) leben als Paar getrennt von ihren Familien. Viśveśa 

ordnet sie seiner Mutter nach, ihr mangelt es an Selbstbewusstsein, ihn zu konfrontieren. 

Stattdessen gibt sie sich selbst die Schuld:  

[...] ām, viśveśasyaikamāsāt prāg likhitena patreṇāhaṃ tasyāgamanaviṣayaṃ 
jñātavatī. dūrabhāṣaṃ tu na kṛtavān. punar dillīnagaraṃ samprāpya yadā svamātuḥ 
kṛte dūrabhāṣaṃ kṛtavān tadā mama kṛte dūrabhāṣaṃ kartuṃ kiṃ vismṛtavān? 
mamopari sa ruṣṭo ’thavā khinnaḥ? parantu katham? (Śrīyogamāyā 2011 in: Guttandin 
2020: 166) 
 
„[...] Ja, ich wusste über sein Kommen durch den Brief Bescheid, den Viśveśa vor einem 
Monat geschrieben hat. Doch angerufen hat er nicht. Außerdem, warum hat er seine 
Mutter angerufen, als er wieder in Delhi angekommen war, und hat dann vergessen 
mich anzurufen? Ist er ärgerlich über mich oder deprimiert? Aber weshalb? [...]“ (Śrī 
Yogamāyā 2011 in: Guttandin 2020: 167) 

Viśveśas und Sumitrās Verhaltensweisen sind Resultate patriarchaler Strukturen (vgl. Garcia 

2001). Ihre Ängste vor den Folgen einer frühen Verwitwung werden von ihrem Ehemann mit 

patriarchalem Humor (vgl. Plester 2015) gleichzeitig ignoriert und verstärkt. Mit seiner Über-

heblichkeit demonstriert er Maskulinität: 

svābhāvikīm avasthām ānetuṃ Viśveśa uktavān– sumitre bhavatīṃ cakitāṃ kartuṃ 
dūrabhāṣam api na kṛtavān. bahupūrvaṃ patram ekaṃ dattavān kevalam. ji 1–15 
vimānaṃ tu yathākālaṃ dillīṃ prāptam. relayānasya ghaṇṭātrayavilambo bhavatīṃ 
cakitakaraṇāya mama prayāse sahāyako jātaḥ. mamopari khinnā bhavati vā? calatv  
ahaṃ bahuklānto ’smi. (Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttandin 2020: 170) 

Um seine für ihn typische Art mitzubringen, sagte Viśveśa: „Um Sie zu ängstigen, Su- 
mitrā, rief ich nicht einmal an. Ich habe nur weit im Voraus einen Brief aufgegeben. Der 
Flug Ji 1-15 kam aber rechtzeitig in Delhi an. Die dreistündige Verspätung des Zuges half 
mir bei meiner Bemühung, Sie zu ängstigen. Sind Sie mir böse? Lassen Sie los, ich bin 
ganz erschöpft.“ (Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttandin 2020: 171) 

Viśveśa belächelt und missachtet Sumitrās berechtigte Ängste und behauptet ironisch, er 

habe sie absichtlich beunruhigen wollen. Schließlich gibt er noch vor, sie umarme ihn über-

trieben lange. Ironie und Missachtung in intimen Beziehungen sind emotionaler Missbrauch, 

der von den Betroffenen häufig nicht als solcher wahrgenommen wird. Die Opfer entwickeln 

Minderwertigkeitsgefühle und reagieren mit Schuldzuweisungen an sich selbst (Plester 2015: 

537–559). 



 173 

Lakṣmaṇapala und Ramāpati weisen ihre Ehefrauen an, ohne deren Einwände gelten zu lassen 

(Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 87, 93, 95–97; Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin: 2020: 133). Wie 

weit die Anweisungsbefugnis von einem auf einem hypermaskulinen Selbstbild (vgl. Mosher 

und Serkin 1984)157 bedachten Ehemann noch zur Jahrtausendwende getrieben werden kann, 

wenn sich die Ehefrau an die hierarchisch strukturierte Tradition gebunden fühlt, präsentiert 

uns Biśvālaḥ (2006) mit dem erfolgreichen Unternehmer Ramāpati. Er beraumt ein Fest mit 

wichtigen Geschäftspartner*innen in seinem Haus an. Die Befürchtungen seiner Frau Śraddhā 

bewahrheiten sich: Der Teamleiter George aus den Vereinigten Staaten legt nach reichlichem 

Alkoholgenuss der Gäste zu später Stunde langsame Musik auf und holt sie zum Tanz, während 

sich Ramāpati bereits in enger Umarmung mit seiner ehemaligen Liebespartnerin und Kollegin 

aus seinem langjährigen Aufenthalt in den Vereinigten Staaten befindet. Er hat vor, sich später 

mit ihr in sein Ehebett zurückziehen und verlangt von seiner Ehefrau, den Avancen des Ge-

schäftspartners nachzugeben: 

yadā śraddhā jarjasya prastāvaṃ na svīkṛtavatī tadā agatya ramāpatiḥ tatra 
hastakṣepaṃ kṛtavān. saḥ śraddhāṃ balād ākṛṣya jarjasya bāhvoḥ samarpya svayaṃ 
punaḥ juliyayā anṛtyat. juliyā ramāpatinā evam āliṅganabaddhā satī nṛtyati sma yathā 
sā ramāpateḥ patnī athavā prāktanā praṇayinī asti. vastutaḥ ramāpatiḥ yadā  
āmerikādeśe āsīt tadānīṃ juliyā tasmin anuraktā āsīt. tāṃ pariṇīya āmerikādeśe eva 
nivasituṃ ramāpatiṃ naikavāraṃ sā preritavatī. parantu tadānīṃ ramāpatiḥ tādṛśe 
prastāve sahamataḥ na abhavat. tasya tu tadānīṃ rāṣṭraprītiḥ mahatī āsīt yā idānīṃ 
mahattvākāṅkṣāyāḥ udare anudinaṃ jīrṇā jāyamānā dṛśyate. idānīṃ tu saḥ  
svapragataye kimapi kartuṃ paścātpadaḥ na bhavati. pragateḥ samakṣaṃ svapatnyāḥ 
cāritrikaḥ sammānaḥ api na gaṇyaḥ. (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 134) 

Als Śraddhā Georges Aufforderung nicht annahm, machte Ramāpati eine verständnis-
lose Handbewegung in ihre Richtung. Er zog Śraddhā mit Gewalt heran, übergab sie 
Georges Armen und tanzte selbst mit Julia weiter. Julia tanzte so eng von Ramāpati um-
schlungen, als sei sie Ramāpatis Frau oder seine frühere Geliebte. Tatsächlich war Julia 
damals, als Ramāpati in Amerika war, in ihn verliebt gewesen. Sie hatte Ramāpati oft 
gebeten, sie zu heiraten und in Amerika zu leben. Aber zu jener Zeit hatte sich Ramāpati 
auf ein solches Angebot nicht einlassen können. Doch seine Liebe zur Heimat, die damals 
groß gewesen war, schien nun wegen der intensiven Sehnsucht im Bauch täglich mehr 
zu schwinden. Jetzt aber ist er nicht mehr bereit, von seinem Vorhaben Abstand zu neh-
men. Angesichts des tatsächlich anwesenden Objekts der Begierde zählt nicht der Ruf 
seiner Frau, auch nicht die Ehre. (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 135) 

 
157 Die Autoren Mosher und Serkin schufen und definierten den Begriff „hypermasculinity“, der in der Folgezeit 
weiter ausgearbeitet wurde. Sie fanden heraus, dass Gewalt, Gefahr und sexuelle Aggression als schätzenswert 
von hypermaskulinen Männern vorgegeben werden. Hinzu komme emotionale Selbstkontrolle als Zeichen cha-
rakterlicher Härte. Bei Männern führe die Vorgabe dieses Ideals häufig zu Unsicherheit und psychologischem 
Stress, da die Vorgaben nicht eingehalten werden könnten. Häufig zögen sich Männer emotional ganz zurück 
und / oder agierten ihren Ärger gewalttätig aus. Frauen würden von diesem männlichen Selbstbild in eine unter-
würfige Rolle gedrängt, die sie zu Opfern von Gewalt und sexueller Repression mache.  



 174 

Mit Ramāpati wird ein junger Mann vorgestellt, der einerseits für sich alle Traditionen aufge-

hoben haben will, wie die Auswahl seiner Ehefrau durch seine Eltern, die Aufhebung der Mit-

giftwünsche und möglicherweise auch das Kastendenken, sicher jedoch die Auffassung der 

Ehe als saṃskāra und die traditionelle Verantwortung des Mannes für die Moral seiner Ehe-

frau. Andererseits beharrt er ihr gegenüber auf seiner Anweisungsbefugnis und reizt sie aus. 

Der Autor Biśvālaḥ nimmt den individuellen Mann in die moralische Verantwortung für den 

Missbrauch seiner Anweisungsbefugnis, nicht das traditionelle System, das die Ausleihe einer 

Ehefrau an einen Gast bereits moniert:  

‚A man should not introduce to an outsider the woman who has assumed his lineage, 
for a wife is given to the family‘ – so they admonish. That is now forbidden because of 
the weakness of the flesh, for with respect to the husband all are equally outsiders. (Dha. 
Ā 2.27.2–5 in: Olivelle 2005: 89)  

Die in den dharmasūtra-s angesprochene Ausleihe der Ehefrau an einen Gast oder die männ-

lichen Familienmitglieder ließ sich bis 2017 in § 497 des IPC und § 198 des CCrP nachverfolgen. 

Nach diesen Paragrafen war keine Strafverfolgung vorgesehen, wenn ein Mann mit einer ver-

heirateten Frau mit Einverständnis des Ehemannes Geschlechtsverkehr hatte. Im Jahr der Nie-

derschrift der Erzählung waren die aus der Kolonialzeit stammenden Paragrafen noch gültig. 

Der Supreme Court of India zog die Paragrafen 2017 als nicht verfassungskonform ein.158 Die 

Erinnerung an die Sitte des Ausleihens eines weiblichen Mitglieds des Haushaltes an einen 

Gast führt bis in die Gegenwart zu Erwartungshaltungen moderner Nutzer des indischen Gast-

gewerbes: 

Sexual hospitality was an ancient custom whereby the host provided a hostess from his 
household to the male guest for his sexual pleasure. It is argued that in the transition to 
contemporary commercial hospitality, women’s sexuality became a commodity em-
ployed to attract customers. In the past, hostess-guest behaviour was endorsed by so-
cietal and religious bellers, whereas in the commercial sphere today, the sexualization 
of hospitality workers in some hospitality establishments, while not officially endorsed 
nonetheless creates ambiguous and dangerous workplaces. There is a risk involved for 
servers as some customers still view women’s bodies as being available for their enjoy-
ment in the hospitality encounter (Wijesinghe 2017: Abstract). 

Der amerikanische Gast George hat die Zustimmung Ramāpatis zum Beischlaf mit dessen Frau 

erhalten. Er bedrängt sie so stark, dass sie sich keinen Ausweg weiß (Biśvālaḥ 2006 in: Guttan-

din 2020: 139). Der Autor hält sich nicht damit auf, eine überkommene Sitte zu kritisieren, 

 
158 In seiner Urteilsbegründung schreibt der Oberste Richter Indiens Misra, Dipak (27.09.2018: 26, Punkt 22): „On 
a reading of the provision, it is demonstrable that women are treated as subordinate to men inasmuch as it lays 
down that when there is connivance or consent of the man, there is no offence.“  



 175 

sondern nimmt beide Männer in die Verantwortung: George, der vorgibt, Śraddhās Gegen-

wehr nicht zu verstehen (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 139), Ramāpati, der George aktiv 

seine Frau zuschiebt und sich dann mit seiner früheren amerikanischen Partnerin zurückzieht 

und die Hilferufe seiner Ehefrau ignoriert (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 137). 

Als Vijayā (Pāṭaṇī 1994) wegen der Doppelbelastung einer Vollzeitanstellung und der 

Haushaltsführung an ihre körperlichen und psychischen Grenzen stößt, entsteht eine kritische 

Situation. In einem Dreiergespräch zwischen Schwiegermutter Lālī, Ehemann Rākeśa und Vi-

jayā wird die beleidigende und abstrafende Vorgehensweise des Ehemannes herausgestellt: 

sā manasi vyacintayat: „tasyāḥ śvaśrūr nanandā cādya dūradarśanayantrasammukhāt 
kadācit padam api vicalite nābhūtām.“ tadaiva rākeśas tatra samāyātaḥ. sa uvāca:   
     „adyatve bahu vilambena gṛham āgacchasi?“  

vijayā: „adyāsmākam āvaśyakīyā samitir āsīt.“ 
rākeśaḥ: „pratidinam eva samitir bhavati?“ 
vijayā: „nahi anyadivaseṣu vayaṃ pūrvadivasīyaṃ śeṣakāryaṃ samāpnumaḥ.“ 
rākeśaḥ: „huṁha! pūrvakāryaṃ samāpnumaḥ. kevalaṃ tvam evāvaśiṣṭāsi 

kāryasamāptyai? gṛhasya daśāṃ paśya. mahānase ucchiṣṭapātrāṇāṃ rāśiḥ snānāgāre 
ca malināni vastrāṇi. gṛhe sarvatomukhī avyavasthā darīdṛśyate (Ed. darīśyate). kīdṛśī 
nārī tvam?“ 

vijayā: „asmin gṛhe madatiriktam anye ’pi nāryau staḥ.“ 
rākeśaḥ: „mātaraṃ bhaginīṃ cākṣipasi? dhik–tvām. mātā vātarogapīḍitā, bhaginī 

ca samprati chātrā eva.“  
vijayā: „aham api kāryālaye kāryakartrī asmi.“ 
rākeśaḥ: „tatkāryaṃ tvayā paścāt prārabdhaṃ svārthapūrtyai eva.“ 
vijayā: „nahi, tava mātuḥ vacanaiḥ noditā kāryālayakāryārthaṃ bādhyābhavam.“ 

tadaiva tasyāḥ śvasrūr lālī dūradarśanayantrasammukhād utthāya vijayāyāḥ samīpam 
āgatā.  

lālī: „āgatā kāryālayāt? pātrāṇi mṛṣṭvā sapadi cāyaṃ kuru. cāyapānāya 
pratīkṣamāṇā samprati śirovedanayā pīḍītāsmi.“ 

vijayā: „monā kathaṃ nādiṣṭā?“ 
lālī: „asyāḥ parīkṣāḥ samīpavartinya eva. tasyai samayo deyaḥ.“ 
vijayā: „ahaṃ tu tāṃ sampūrṇe divase viḍiyo eva paśyantīm avalokayāmi.“ 

   lālī: „hanta paśyainām. mama putrīm upālabhate. kevalaṃ cāyapānārthaṃ eva 
prārthitā mayā. kīdṛśaṃ pratyuttaraṃ dadāti.“ tasyāḥ śvaśrūḥ lālī gṛhasya sarveṣu 
prakoṣṭheṣu ittham eva rāraṭantī bahukālaṃ paryaṭatī āsīt. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 
2020: 116+118) 
[…] 
rākeśo ’pi tasyāḥ prakoṣṭhe nāgataḥ. kadācid roṣavaśāt svakaniṣṭhabhrātrā sahaiva 
śayanārthaṃ gataḥ. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 120) 
 
Sie erkannte, dass ihre Schwiegermutter und die Schwägerin ihre Füße auch heute nicht 
vom Fernseher wegbewegt hatten. Da trat Rākeśa hinzu. Er sagte: „Du kommst derzeit 
sehr spät nach Hause?“  

Vijayā: „Nein, an den anderen Tagen arbeiten wir den Überhang der vorigen Tage 
ab.“  



 176 

Rākeśa: „Hm, aha. Wir arbeiten den Überhang ab. Bist denn nur du zum Abarbeiten üb-
riggeblieben? Schau dir den Zustand des Hauses an. In der Küche stapeln sich die ge-
brauchten Töpfe und im Bad die schmutzigen Kleider. Wohin man im Haus auch schaut, 
ist Unordnung zu sehen. Was bist du nur für eine Frau?“  

Vijayā: „In diesem Haus gibt es außer mir noch zwei andere Frauen.“  
Rākeśa: „Zielst du auf Mutter und Schwester? Schäme dich. Die Mutter leidet an 

Gicht, und die Schwester ist derzeit nur Studentin.“  
Vijayā: „Ich bin sogar Angestellte im Büro.“  
Rākeśa: „Diese Arbeit hast du später aufgenommen, nur um deine eigenen Interessen 

zu befriedigen.“  
Vijayā: „Nein, die Worte deiner Mutter belasteten mich, sodass ich zur Büroarbeit 

gedrängt wurde.“  
Da stand ihre Schwiegermutter Lālī vom Platz vor dem Fernsehgerät auf und kam zu 

Vijayā.  
   Lālī: „Zurück aus dem Büro? Wasch die Töpfe ab und bereite auf der Stelle den Tee. 

Weil ich aufs Teetrinken warten musste, quälen mich jetzt Kopfschmerzen.“  
Vijayā: „Warum hast du Monā nicht angewiesen?“ 
Lālī: „Ihre Prüfungen stehen bald an. Man muss ihre Zeit lassen.“  
Vijayā: „Ich beobachte aber, wie sie den ganzen Tag nur Videos schaut.“ 
Lālī: „Jetzt schau dir die an. Sie tadelt meine Tochter. Ich habe sie lediglich um Tee 

gebeten. Was für eine Antwort sie gibt.“ Ihre Schwiegermutter Lālī wanderte lange Zeit 
durch alle Zimmer des Hauses, immer so weiter jammernd. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 
2020: 117+119) 
[...] 
So vertat sie viel Zeit, während sie nur grübelte. Sogar Rākeśa kam nicht in ihr Zimmer. 
Irgendwann ging er aus Ärger zum Schlafen nur zu seinem jüngeren Bruder. (Pāṭaṇī 1994 
in: Guttandin 2020: 121) 

Ehemann Rākeśa wünscht den gewohnten geordneten Haushalt und verteidigt die jam-

mernde Mutter und seine arbeitsscheue Schwester gegen seine Ehefrau. Er priorisiert die Be-

dürfnisse und Gefühle seiner Eltern vor denen seiner Partnerin. Seine Sprache ist verletzend. 

Er straft sie ab, indem er sie anschweigt und die Nächte nicht im gemeinsamen Schlafzimmer 

verbringt. In den Auseinandersetzungen vor diesem Gespräch hält er sich zu Gunsten seiner 

Mutter zurück (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 111). 

 

4.4 Rebellionen in der Ehe 

Keine der in den Erzählungen erwähnten Personen geht die Ehe ein, ohne sich der Rollenver-

teilung bewusst zu sein und sie akzeptiert zu haben. Trotz deutlicher Veränderungen der Ge-

sellschaft und der gesunkenen Akzeptanz traditioneller Normen in den meisten Bereichen 

werden vor allem Frauen mit den restriktiven Inhalten mancher früher Schrift und der erstarr-

ten rigiden Moralpraxis unverändert belastet: 



 177 

The continuing ramifications of Hindu teachings on the lives of modern Indian women 
and girls are an important aspect of understanding crimes of violence against them […]. 
Nevertheless, overall and despite prohibitive legislation, discrimination, hostility, and 
violence against women remain pervasive throughout the sub-continent. Hindu teach-
ings, as they are applied on the basis of customary practice, have changed over time and 
are further affected by changing economic systems, particularly the shift from tradi-
tional agriculture to capitalist structures. These changes have not improved the status 
of women (Wagner-Wright 2007: 1). 
 

Zwischen der Verehrung von Frauen als Göttinnen und der Diskriminierung der eigenen Ehe-

frau besteht ein Missverhältnis: 

For years, women have been celebrated as goddesses in Indian mythology. On the one 
side women in India are venerated as embodiment of goddesses and at the other side 
those same women are discriminated against and often subjected to harsh and heinous 
forms of violence and aggression by the same men who worship them. This hypocrisy in 
the treatment of women is precisely what makes India unsafe for women. (Bharucha 
und Khatri 2018: 107–108) 

Die Problematik wurde in literarischen Werken aufgegriffen und in deren Untersuchung ana-

lysiert, nicht nur die „hypocrisy“ der indischen Männer (vgl. Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 

124; vgl. u.a. Sharma 2018; Jajodia 2015), sondern auch der indischen Gesellschaft (vgl. Khan 

und Pattnaik 2023).  

 

4.4.1 Rebellionen während der Ehe in den Erzählungen 

Lang eingeübte Verhaltensweisen begleiten die als dambha (Pāṭaṇī 1994: in: Guttandin 2020: 

123), als „Verlogenheit“ oder „Heuchelei“ von den Frauen in den Erzählungen aufgefassten 

männlichen Strategien. Rākeśas Regulierungsstrategien bei Konflikten zwischen seinen Eltern 

und seiner Frau, sich entweder auf die Seite seiner Eltern zu schlagen oder sich herauszuhal-

ten, wurden nach den Ergebnissen einer Studie zur Emotionsregulierung bei indischen Paaren 

am häufigsten von den Männern angewendet, die die Bedürfnisse der Eltern über die der Part-

nerinnen setzten (Rajendrakumar 2023: Abstract: 1):  

The results show that avoidance, conflict behaviors, and prioritizing parents’ emotions 
over partners’ (in men) were the most often employed regulatory strategies. (Rajendra-
kumar 2023: 1) 

Vijayās Ehemann Rākeśa verweigert ihr die Arbeitserlaubnis, solidarisiert sich mit seinen El-

tern gegen seine Ehefrau und maßregelt sie. Seine Mittel, Konflikte mit seiner Ehefrau zu lö-

sen, sind Anweisungen, Schelte, Briefe an ihren Vater hinter ihrem Rücken und Liebesentzug. 

Mit seiner Ehefrau spricht er sich nicht aus. Sie entscheidet sich für einen starken Auftritt, als 



 178 

ihre Schwiegerfamilie mit ihrem Vater die Übergabe der Mitgiftnachforderung verhandelt. Am 

Rande des Burnouts lavierend legt Vijayā ihrem Ehemann Rākeśa als Höhepunkt der Ausei-

nandersetzungen mit der Schwiegerfamilie die Entscheidung vor, ob er mit ihr ausziehen wird: 

sadyaḥ rākeṣābhimukhaṃ parivṛtya sāvadat: „vivāhe bhavatā mama hasto gṛhīta āsīt, 
tasya pavitrabandhanasya śapathaṃ kṛtvā pṛcchāmi, bhavān mayā saha pṛthag  
vatsyati?“  
katipayakṣaṇebhyaḥ sarve maunā abhavan. kenāpy asya niścitasvarūpasya 
praśnasyāśaṅkā na kṛtāsīt. rākeśaḥ vijayāpraśnasamādhānāya svapitroḥ mukhayoḥ 
apaśyat.  

lālī madhyasthatām akarot: „rākeśo na gamiṣyati.“ 
vijayayā pratyuttaraṃ dattam: „bhavatī madhyasthatāṃ na karotu. ayam āvayoḥ 

madhyavartiviṣayaḥ.“ 
mevālālaḥ: „ām uttaraṃ dehi.“ 

bahu vicārayann api rākeṣaḥ kasminn api nirṇaye na prāptaḥ. vijayā 
satyasyādhāraśilāyāṃ dhruvaṃ pratiṣṭhitā, nirbhīkatāyāḥ sākāra- 
pratimā, samastanārī saundaryeṇa maṇḍitā tasya purataḥ sthitā tasyottaraṃ 
pratīkṣamāṇā āsīt. rākeśaḥ bāndhavavargasya sammukhe puruṣocitadambhavaśāt 
tasya vadanābhimukhaṃ draṣṭum api na śaśāka. kiñcit kālānantaraṃ sa uvāca:  

„vayaṃ kimapi pratyuttaraṃ na dadmaḥ. yat tvāṃ rocate tat kuru.“ 
vijayā: „bāḍham.“ 
madhye eva lakṣṃaṇapālo ’vadat: „putri! āgaccha, gṛhaṃ gacchāvaḥ.“ 
vijayā: „nahi, bhavān gacchatu gṛham. mātre nivedayatu sukhy aham (Ed. 

sukhīham)“ iti. tasyā netre bāṣpapūrite āstām. sā sapadi svaprakoṣṭhaṃ prati gatā. 
tata ekāṃ peṭikām ādāya sā sarvān abhilakṣyāvadat: „aham ātmano strīdhanaṃ  
sahaiva nītvā gacchāmi.“ ity uktvā sarvān praṇamya gantuṃ pravṛttā. (Pāṭaṇī 1994 in: 
Guttandin 2020: 124+126) 

 
Plötzlich sah sie Rākeśa direkt an und sagte: „Sie frage ich, der bei der Hochzeit meine 
Hand genommen hat, dem ich das Gelöbnis der heiligen Bindung gegeben habe: Werden 
Sie mit mir außerhalb wohnen?“  
Einige Augenblicke lang schwiegen alle. Niemand machte einen Einwand gegen diese 
Entscheidungsfrage. Rākeśa forschte in den Gesichtern seiner Eltern, um sich mit ihnen 
zu Vijayās Frage abzustimmen.  

Lālī mischte sich ein: „Rākeśa wird nicht gehen.“  
Vijayā widersprach: „Mischen Sie sich bitte nicht ein. Das ist eine Sache zwischen uns 

beiden.  
Mevālāla: „Ja, gib eine Antwort.“ 

Obwohl Rākeśa hin und her überlegte, kam er zu keinem Entschluss. Vijayā stand vor 
ihm, seine Antwort erwartend, fest auf dem stützenden Fels der Wahrheit gegründet, 
ein schönes Bild der Furchtlosigkeit, eine vollendete Frau, die in Schönheit gehüllt war. 
Rakeśa konnte ihr vor den vielen Verwandten wegen der üblichen Heuchelei der Männer 
(puruṣocitadambhavaśāt) nicht einmal ins Gesicht sehen. Kurz darauf sagte er: „Wir ge-
ben keine Antwort. Tu, was dir beliebt.“ 

Vijayā: „Also gut.“  
Lakṣmaṇapāla unterbrach: „Tochter, komm, wir gehen nach Hause.“  
Vijayā: „Nein, gehen Sie bitte nach Hause. Berichten Sie der Mutter, dass ich glücklich 

bin. Ihre Augen waren mit Tränen gefüllt. Sie ging schnell auf ihr Zimmer. Sie ergriff eine 



 179 

Schatulle und sagte dann an alle gerichtet: „Ich nehme nur mein persönliches Vermögen 
mit und gehe fort.“ Sie verneigte sich grüßend vor allen und schickte sich an zu gehen. 
(Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 125+127) 

Vijayā scheint die Konfrontation zu verlieren. Da schwenkt Rākeśa von seiner bis dahin kon-

stant eingehaltenen Rückenstärkung seiner Eltern auf die Seite seiner Ehefrau um: 

„virama, kiñcid virama. aham api samprāpto ’smi.“ keṣucid eva kṣaṇeṣu tasyāḥ patiḥ 
rākeśaḥ ekām aparāṃ mañjūṣāṃ haste kṛtvā tayā saha prasthitaḥ. rākeśasya mukhaṃ 
sadyo ’vabodhena dīptam āsīt. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 126) 

 
„Warte, warte kurz. Ich bin auch so weit.“ In nur wenigen Minuten hatte ihr Mann 
Rākeśa eine andere Truhe in die Hand genommen und brach mit ihr auf. (Pāṭaṇī 1994 
in: Guttandin 2020: 127) 

Rākeśa verlässt mit seiner Frau Vijayā die erweiterte Familie und sein Elternhaus, eine nicht 

zu steigernde, ungewöhnliche Rebellion in dieser Situation, die beide Familien nicht erwartet 

haben: 

rākeśasya mukhaṃ sadyo ’vabodhena dīptam āsīt. sarve sambandhinaḥ āścaryānvitāḥ 
parasparam avalokayan. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 126) 
 
Rākeśas Gesicht leuchtete auf einmal, weil er verstanden hatte. Die Verwandten schau-
ten einander an, vereint in ihrer Überraschung. (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 127) 

Seine Eltern, der Schwiegervater und die Leserschaft sind überrascht, da er bis zu diesem Zeit-

punkt keinerlei Verständnis für die Gegenwehr seiner Frau gezeigt hatte. Die Gründe für 

Rākeśas Sinnesänderung kann sich die Leserschaft aus den vielen Informationen, die Pāṭaṇī in 

den Verlauf ihrer Erzählung eingearbeitet hat, zusammenstellen. Er ist beim Ministerium be-

schäftigt und trifft dort vermutlich mit vielen Kolleg*innen zusammen, die unterschiedliche 

Lebensentwürfe verwirklichen. Er arbeitet mit Frauen zusammen, die ihm beruflich gleichge-

stellt oder übergeordnet sind und eine eigene Meinung vertreten. Er mag auch Kollegen ge-

troffen haben, deren Ehefrauen arbeiten oder die als Paar von der erweiterten Familie separat 

leben. Die Illegalität von Mitgiftforderungen ist allen Menschen in ganz Indien bekannt. 

Rākeśa mag trotz seines Widerstands gegen die Argumentation seiner Ehefrau während des 

Mitgiftstreits ihre Beweggründe sehr gut verstanden und sie lediglich seiner Bequemlichkeit 

nachgeordnet haben. Möglicherweise hat Rākeśa den psychischen Missbrauch seiner Ehefrau 

durch seine Mutter und ihre tiefe Depression zwar bemerkt, war jedoch die Abstimmung und 

den Schulterschluss mit seinen Eltern gewohnt, statt sich mit seiner Ehefrau zu besprechen 

(Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 115; Guttandin 2020: 119–121). Er mag auch verstanden ha-

ben, dass seine Ehefrau seine wichtigste Partnerin ist und seine Eltern hintanzustehen haben 



 180 

und kann einsehen, dass er nicht schwach ist, wenn seine Ehefrau stark vor den versammelten 

Familienmitgliedern steht. Er begreift, dass sie nur konsequent ihre säkularen Rechte gegen 

illegale Forderungen vertritt. Vijayās Gegenwehr in der Erzählung und ihre Entscheidung, sich 

von der Schwiegerfamilie zu trennen, ist in den 1990er Jahren in Indien noch nicht weit 

verbreitet, doch inzwischen tragen Mitgiftprobleme zu einer Scheidungsrate von 40 % in der 

indischen städtischen Mittelschicht bei, während die Scheidungsrate im nationalen 

Durchschnitt 1 % beträgt (Rew 2013: 156).  

Vijayā ist nicht erst durch ihre Notsituation selbstbewusst geworden. Sie entschied be-

wusst, dass sie den Eltern in der Partnerwahl vertraut, griff aus eigener Initiative entlastend in 

den Haushalt der Schwiegermutter ein und übernahm ihn. Dass sie bereit ist, alle Aufgaben einer 

traditionellen Schwiegertochter zu erfüllen und sich weitestgehend ein- und unterzuordnen, ist 

kein Zeichen mangelnden Selbstbewusstseins. Ungerechte Behandlung und Missachtung der sä-

kularen Gesetze zu ihrem Nachteil lässt sie nicht durchgehen. Sie bestimmt ihre Strategie gegen 

die Schwiegerfamilie und ihren Vater bei der Mitgiftnachforderung, nimmt gegen Schwieger-

mutter und Ehemann die Anstellung bei der Gemeinde an, verbittet sich die Mitgiftzahlung des 

Vaters, übergeht seine Aufforderung, ihn in ihr Elternhaus zurückzubegleiten,159 und entschei-

det ihren Auszug aus der Familie ihres Ehemannes.  

 Schon Vijayās zurückhaltende Mutter Śānti, die sich üblicherweise explizit den Anwei-

sungen ihres Ehemannes unterordnet, besteht in den Neunzigerjahren gegen die Meinung ih-

res Ehemannes darauf, ihre Tochter zu fragen, ob sie den bereits mit Zuschlag verhandelten 

Bräutigam akzeptiert: 

śāntiḥ: „citrapreṣaṇāt pūrvaṃ vijayāyāḥ svīkṛtir apekṣitā bhaviṣyati.“ 
 lakṣmaṇapālaḥ: „kadāpi na. bālikā sā svabhaviṣyaviṣaye kiñcin nirṇetuṃ kathaṃ 

śakyā? āvābhyāṃ svatisroḥ duhitāraḥ pūrvaṃ pariṇītāḥ. tābhyaḥ kena pṛṣṭāsīt tāsāṃ 
svīkṛtiḥ? adyatve tāḥ paryāptasukhena vasanti.“ 

 śāntiḥ: „tyaja tāsāṃ vārttāḥ. tāḥ kevalaṃ daśamakakṣāvadhi pāṭhitās tvayā. para-
ntu vijayā adhikā śikṣitā. kālo ’pi parivarttitaḥ. kadācit tasyāḥ svīkṛtiṃ vinā pariṇayaḥ 
tasyai na rociṣyate.“ 

lakṣmaṇapālaḥ: „tarhi kauśalyena vivāhaviṣaye sā vijñāpayitavyā. yadi sā virodhaṃ 
na karoti tarhi svīkṛtiḥ eva.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 96) 

 
Śānti: „Bevor wir ein Foto schicken, muss Vijayās Zustimmung abgewartet werden.“ 

Laksmanapāla: „Auf keinen Fall. Wie wäre das Mädchen in der Lage, etwas bezüglich 
der eigenen Zukunft zu entscheiden? Wir haben drei unserer Töchter bereits verheira-

 
159 Einen Hinweis darauf, dass Vijayā hier in völlig unüblicher Weise ihrem Vater widerspricht, erhielt ich schon 
2020 von Bethany Walker. 



 181 

tet. Wer hat sie um ihre Zustimmung gebeten? Und bis heute leben sie glücklich mit 
dem, was ihnen zugeteilt wurde.“ 

Śānti: „Lass deren Lebensweise beiseite. Du hast sie nur bis zum Abschluss der zehnten 
Klasse unterrichten lassen. Aber Vijayā ist hoch gebildet. Auch die Zeit hat sich geändert. 
Es wird ihr nicht gefallen, ohne ihre Zustimmung irgendwann um das Feuer herumgeführt 
zu werden.“ 

Laksmanapāla: „Dann sollte sie geschickt über die Hochzeit informiert werden. Wenn 
sie nicht widerspricht, ist das die Zustimmung.“ (Pāṭaṇī 1994 in: Guttandin 2020: 97) 

 
Rājīv (Biśvālaḥ 2006) verfolgt die schärfste Form der Rebellion gegen seine Älteren, indem er 

ins Ausland zieht und dort heiratet, ohne sie zu informieren. Er sorgt mit Umsicht für seine 

Frau und ergreift dafür erfolgreich ungewöhnliche Initiativen, die bedingen, dass er gewohnte 

kulturelle Vorstellungen fallenlässt. Katharinā wird schwanger. Ihre finanzielle Situation ist kri-

tisch, da sie beide noch studieren. Rājīv sucht unmittelbar nach dem gemeinsamen Arztbesuch 

nach einer Lösung für ihre prekäre Situation: 

kātharināṃ gṛhaṃ prāpayitvā saḥ tasyām va rātrau lāipcik-nagarastha-rela-
sthānakasya mukhyavīthyāṃ (Ed. °vithyāṃ) vartamānam iṇḍiyana-gārḍana ity ākhyaṃ 
bhojanālayaṃ prāptavān yatra saptāhāt prāk kātharinayā saha gṛñjanahalavāṃ 
khādituṃ saḥ gatavān āsīt. tadānīm eva tasya tatsvāminā balavantena saha etad-
viṣaye kācit prārambhikī vārtā sañjātā āsīt. tatra evam abhavat yadā balavantaḥ sva-
yaṃ tayoḥ kṛte halavāṃ pariveṣitavān tadā rājīvaḥ pṛṣṭavān ‚sevakeṣu satsu bhavān 
kimarthaṃ kaṣṭaṃ kṛtavān‘ iti. ‚sevakā anyatra vyāpṛtāḥ santi. bhavatā saha kācid 
vārtā'pi karaṇīyā''sīt. bhavān nūtanatayā atrāgataḥ pratīyate.‘ rājīvaḥ ‚ām‘ iti katha-
nena svasvīkṛtiṃ pradattavān. tataḥ balavantaḥ uktavān – ‚evam atrāpy asmākam  
ekasya sevakasya āvaśyakatā'py asti. pūrvam ekaṃ viśvavidyālayīyaś chātra āsīt. saḥ 
māsadvayād gatavān punar nāgatavān.‘ ‚kiṃ viśvavidyālayasya chātrā api atra seva-
karūpeṇa kāryaṃ kurvanti?‘ ‚atha kim. atratyāḥ sevakās tu prāyaś chātrāḥ eva santi. 
avasarasamaye 'tra kāryaṃ kurvanti. adhyayanasamaye ca viśvavidyālaye gacchanti. 
vastutaḥ atratyā vyavasthā bhāratād bhinnaiva vartate. atra na kaścana sevakaḥ, na 
vā kaścana svāmī. sarve karmakarāḥ. jīvikārthaṃ kimapi kāryam avaśyaṃ karaṇīyam. 
atra tu prāyaḥ viśvavidyālayīyāś chātrāḥ aṃśakālikīṃ sevāṃ kṛtvā ājīvikāṃ 
sādhayanti. karmaṇi kṣudraṃ bṛhad vā na dṛśyate.‘ tataḥ rājīvasya manasi 
sakārātmakaḥ kaścana vicāra āgataḥ. saḥ svayam api tādṛśīṃ sevāṃ kartum icchatīti 
prastāvam upasthāpitavān. (Biśvālaḥ 2010 in: Guttandin 2020: 153) 
 
Er brachte Katharina nach Hause und machte sich noch am selben Abend in das am 
Leipziger Bahnhofsvorplatz gelegene Restaurant „Indian Garden“ auf, wo er mit Katha-
rina in der letzten Woche Knoblauchhalva essen gegangen war. Damals war mit dessen 
Besitzer Balavanta schon ein erstes Gespräch zu diesem Thema aufgekommen. Es war 
dort so gewesen, dass Rājīv, als Balavanta selbst den beiden Halva servierte, fragte: „Wa-
rum machen Sie die schwere Arbeit, wenn es doch Kellner gibt?“ „Kellner sind anderswo 
beschäftigt. Mit Ihnen muss auch einmal ein informatives Gespräch geführt werden. Sie 
scheinen gerade erst angekommen zu sein.“ Rājīv bejahte und berichtete über seine 
Hochzeit. Darauf sagte Balavanta: „Wir brauchen hier sogar tatsächlich noch zusätzlich 
eine Bedienung. Früher hatten wir einen Studenten. Nach zwei Monaten ging er und 



 182 

kam nicht mehr wieder.“ „Arbeiten hier auch Studenten als Bedienung?“ „Aber sicher. 
Die hiesigen Servierkräfte sind doch meistens Studenten. Hier arbeiten sie in der Frei-
zeit. Und in der Vorlesungszeit gehen sie an die Universität. Tatsächlich ist die Situation 
hier vor Ort völlig anders als in Indien. Hier gibt es weder einen Diener noch einen Herrn. 
Alle arbeiten. Es ist unvermeidlich, für den Lebensunterhalt irgendeine Arbeit zu ma-
chen. Hier jedoch verdienen vor allem Studenten ihren Unterhalt, indem sie in Teilzeit 
kellnern. Bei der Arbeit wird zwischen hoch und niedrig nicht unterschieden.“ Da kam 
Rājīv eine Idee. Er bot an, selbst einen solchen Servicejob machen zu wollen. (Biśvālaḥ 
2010 in: Guttandin 2020: 153) 

Nach einem Bewerbungsgespräch tritt Rājīv die Stelle als studentischer Minijobber im Restaurant 

an. Seine Entscheidung erforderte das Überdenken seines Weltbildes, da er zunächst erstaunt 

war, dass eine in Indien wenig angesehene Tätigkeit in großem Umfang von Studierenden in 

Deutschland ausgeübt wurde. Als der indische Restaurantbesitzer in Leipzig dem neu angekom-

menen Landsmann das ihm noch unbekannte soziale Gefüge erklärt, gibt Rājīv sein bisheriges 

Denkmuster auf. In der Erzählung wird nicht berichtet, dass er seine Gedanken und Handlungen 

mit seiner Frau besprochen hätte.  

Śraddhā (Biśvālaḥ 2006) hatte alle Anordnungen ihres Ehemannes auch gegen besse-

res Wissen befolgt und ihre Ausleihe an einen Geschäftsfreund zum Beischlaf wegen der Aus-

weglosigkeit der Situation ertragen. Als Ramāpati sich kurze Zeit später für seine 

Hausangestellte scheiden lassen will, ergreift sie Maßnahmen zu ihrem Schutz und erzwingt 

mit einer geschickten Kombination aus Bestechung, Verschleierung von Tatsachen und ver-

meintlicher Einhaltung der Tradition den Erhalt ihrer häuslichen Position als Ehefrau und Mut-

ter des Stammhalters der Linie ihres Ehemannes: 

śraddhā kācid bhāratīyā nārī, prācīna-saṃskṛteḥ paripoṣikā ca. sā tu evaṃ manute yat 
ramāpatiḥ yathā bhavatu, tasyāḥ patiḥ eva. ataḥ tasya eva aurasāt jātaḥ kaścana 
santānaḥ tasyāḥ vāstavikaḥ santānaḥ asya vaṃśasya vaṃśadharaś ca bhavitum  
arhati. na tu kasyacit videśinaḥ aurasāt tasyāḥ eva garbhāt jātaḥ kaścana aparaḥ. sā 
ubhayaṃ samānadṛṣṭyā pālayiṣyati. jarjasya aurasāt jātaḥ santānaḥ samājadṛṣṭyā 
ramāpativaṃśasya vāstavikaḥ dāyādaḥ bhavatu nāma kintu śraddhāyāḥ śraddhā-
pātraṃ tu pūjāyāḥ santānaḥ eva bhaviṣyati. (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 
142+144) 

Śraddhā ist eine indische Frau und pflegt die uralte Kultur. Entsprechend denkt sie, dass 
Ramāpati, wie auch immer er sein mag, nun einmal ihr Ehemann sei. Deshalb verdiene 
nur ein von ihm gezeugter Nachkomme ihr echter Nachkomme und der Stammhalter 
seiner Linie zu sein, nicht jedoch der Niederrangige, der von einem Ausländer gezeugt 
aus ihrem Bauch geboren wurde. Beide würde sie als gleichrangig betrachten und groß-
ziehen. Der von George gezeugte Nachkomme sollte nach Begutachtung durch die Ge-
meinschaft nach außen der designierte Erbe von Ramāpatis Abstammungslinie werden, 



 183 

doch nur Pūjās Nachkomme würde Śraddhās Zuneigung erhalten. (Biśvālaḥ 2006 in: Gut-
tandin 2020: 143+145) 

Der Erzähler enthüllt nach und nach, was eine „indische Frau, die die uralte Kultur pflegt“ [160] 

(Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 143), in diesem Kontext bedeutet. Śraddhā stellt fest, dass 

die traditionelle Auffassung der Unauflöslichkeit der Ehe nicht durch die Scheidungspläne des 

Ehemannes gefährdet werden sollte. Sie muss zwei illegitime Nachkommen in der Familie un-

terbringen. Die dharmasūtra-s berichten von zwei Standpunkten zu ihrer Zeit bezüglich der 

Zugehörigkeit von Nachkommen zu einer Familie: 

People are in disagreement, some saying: ‚A son belongs to the husband of a woman,‘ 
and others: ‚A son belongs to the man who fathered him.‘ (Dha. Vasiṣṭha 17, 6 in: Olivelle 
2005: 93). 

Śraddhā führt beide Meinungen der Tradition zusammen. Das Kind von George und ihr schlägt 

sie dem Ehemann als Erhalter der Linie zu. Der leibliche Vater ist längst zurück in den Verei-

nigten Staaten. Ihre Gemeinschaft (samāja) wird den präsentierten Erben anerkennen müs-

sen und die Fortführung der Linie mit einem exogamen und außerehelichen Nachkommen 

übersehen müssen. Die Versammlung hält im eigenen Interesse den äußeren Schein aufrecht. 

(Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 143): 

jarjasya saṃsargāt eva sā garbhavatī jātā iti tasyāḥ hṛdbodhaḥ jātaḥ. parantu tasyāḥ 
bhāvisantānasya pitā ramāpatiḥ iti samājaḥ jñāsyati. vastutaḥ tenaiva santānasya 
hitaṃ nihitam asti iti sā vyajānāt. (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 142) 

Ihr wurde klar, dass sie durch den Sex mit George schwanger geworden war, doch die 
Gemeinschaft würde Ramāpati als den Vater ihres zukünftigen Nachkommens bekannt-
geben. Sie wusste tatsächlich nicht einmal, ob er für oder gegen das Kind sei.  

In Übereinstimmung mit der zweiten Meinung der im oben zitierten sūtra erwähnten „Leute“, 

dass ein Kind nach den dharmasūtra-s dem Erzeuger gehört, schaltet sie als sapatnībādhanā 

(„eine, die ihre Rivalin besiegt“) die von ihrem Ehemann schwangere Hausangestellte mit der 

Zahlung einer hohen Geldsumme an deren Mutter aus und nimmt das Kind nach seiner Geburt 

in ihren Haushalt auf. Sie kann es nicht der Gemeinschaft als Stammhalter präsentieren, da 

die Rivalin es geboren hat und ihr Status als Mutter des Stammhalters in Gefahr geriete. Pūjā 

ist aus Ramāpatis Zugriff entfernt worden, Śraddhā gilt offiziell als Mutter des Stammhalters 

 
160 Biśvālaḥ schreibt „bharatīyā nārī“, was mit „indische Frau“ übersetzt wurde. Da die Verfasser*innen kein Wort 
unbewusst setzen, impliziert der Autor möglicherweise, und möglicherweise berechtigt, dass Frauen anderer 
indischer Religions- und Kulturzusammenhänge weitestgehend die Auffassung Śraddhās teilen. Es könnte auch 
sein, dass Biśvālaḥ eine „hinduistische Frau“ an dieser Stelle meint (vgl. Roye 2020: 133–156). 



 184 

und hat das Sorgerecht für Ramāpatis uneheliches Kind. Ramāpati wird nicht nach seiner An-

sicht zur Sache befragt und tritt auch in der Erzählung nicht mehr in Erscheinung (Biśvālaḥ 

2006 in: Guttandin 2020: 143).  

 In einigen Erzählungen schämen sich die Personen: Pārvatī (Rava 1954b) wegen der 

Kränkung durch den Verdacht, sie habe bereits ein sexuelles Verhältnis mit dem „jungen 

Mann“, und wegen des Hinauswurfs durch die Schwägerin; Vijayā (Pāṭaṇī 1994) wegen der 

täglichen Kränkungen und ihrer zunehmenden Schwäche; Śraddhā wegen der Kränkung durch 

den Betrug des Ehemannes, ihrer Ausleihe als Gastgeschenk und der Prahlerei ihres Eheman-

nes über seine sexuellen Aktivitäten mit seiner ehemaligen Freundin. Karasanadāsa schämt 

sich wegen der Sticheleien der Dorfbewohner*innen und Hari wegen seiner Unfähigkeit, seine 

Versorgungspflicht gegenüber der Familie einzuhalten.  

Dass ich mich schäme und mich überhaupt schämen kann, zeigt mich auf der Ebene der 
unmittelbaren Expressivität meines Verhaltens als autonomiefähig. Und es zeigt mich 
gleichzeitig und ebenso grundlegend als bindungsfähig, nämlich als soziales Wesen, das 
emotional und kognitiv auf seine soziale Umwelt eingestellt und von dieser abhängig ist 
(Rinofner-Kreidl 2012: 191)  

Scham und Autonomie wurden wissenschaftlich als Gegensätze diskutiert, können aber auch 

als komplementär sich einander bedingend definiert werden (vgl. Rinofner-Kreidl 2012: 163–

191). Statt in ihrer Scham zu versinken, ergreifen einige Personen in den Erzählungen Initiati-

ven: Pārvatī tritt einem Witwenheim bei, Vijayā zieht aus der erweiterten Familie ihres Ehe-

mannes aus und erreicht, dass er den Schritt mit ihr geht und Śraddhā lässt ihr Kind, das aus 

ihrer Ausleihe als Gastgeschenk entstanden ist, als Erbe der Linie ihres Mannes anerkennen.  

 

4.4.2 Ehebruch 

Die Diskrepanz in den dharmasūtra-s zwischen der Forderung nach Eheschließungen inner-

halb eines begrenzten Abstammungsschemas, gefolgt von Treue über den Tod hinaus, und 

der langen Auflistung möglicher Übertretungen dieser Vorgaben ist frappierend. Die Aufzäh-

lung inkludiert vor- oder außereheliche Affären von Männern und Frauen im Rahmen ihres 

Standes (Dha. Va. 21.16+17 in: Olivelle 2005: 179), unter Vernachlässigung ihres Standes (Dha. 

Va. 21.1-5 in: Olivelle 2005:178), unter Missachtung naher verwandtschaftlicher Beziehungen 

und der Hierarchien des Respekts (Dha. Va. 21.9+10 in: Olivelle 2005: 179 und Va. 20. 13+14 

in: Olivelle 2005: 177–178) sowie mit aus dem Ständesystem ausgeschlossenen und außerhalb 

des Ständesystems stehenden Personen (Dha. Va. 20.15-16 in: Olivelle 2005: 178). Die         



 185 

Fehltritte sind entsprechend ihrer zur Zeit der dharmasūtra-s eingeschätzten Schwere in un-

terschiedlichem Maß strafbewehrt. Mentale Untreue, Flirt und Ehebruch der Frau waren so-

wohl von der Frau selbst als auch von ihrem Ehemann zu sühnen. Mann und Frau entledigten 

sich durch das vorgeschriebene prāyaścitta der Sünde. (Dha. Va. 21, 6–8 in: Olivelle 2005: 

179). Forschungen zur Sexualität in der Zeit der dharmaśāstra-s161 konzentrieren sich größ-

tenteils auf die Darstellung repressiver Sexualmoral, ohne die hier aufgeführten Abweichun-

gen in die Forschungen zu inkludieren (z. B. c. Satish 2020: 3–7). Nach den Untersuchungen 

von Gudermuth (2003) spielten kāma und prema („Verlangen“ und „Liebe“) außerhalb der 

Ehe in der frühen indischen Gesellschaft eine große Rolle im sozialen Alltag, mögen auch nach 

außen rigide Moralvorstellungen präsentiert worden sein:  

[...] die Tatsache, dass Liebe nicht nur im Zusammenhang der Ehe verstanden wird, lässt 
zumindest schlussfolgern, dass Menschen über Leidenschaft und Sehnsucht als Phäno-
mene von Liebe phantasieren und Liebe nicht nur als die komplementäre Erfüllung der 
geschlechtsspezifischen Rollen in der Ehe verstehen. In diesem Sinne sind Vorstellungen 
von Liebe jenseits der Ehe wesentliche Aspekte der Emotionen von Liebe im sozialen 
Alltag. (Gudermuth 2006: o. S.)  

 
Der Umgang mit Ehebruch in Indien in der Gegenwart wurde von Trivedi (2014) umfassend 

für das ganze Land mit Befragungsstudien untersucht. Danach scheinen Affären während der 

Ehe sowohl in städtischer als auch in ländlicher Umgebung weit verbreitet zu sein und werden 

inoffiziell ausgelebt. Basierend auf einem kolonialen Gesetz von 1860 war der Ehebruch eines 

Mannes mit einer verheirateten Frau bis 2018 (Misra, Dipak 27.09.2018) nur strafbar, wenn 

der Ehemann der beteiligten Frau gegen ihn gerichtlich vorging. Hatte der Mann das Einver-

ständnis des Ehemannes, war die Affäre straflos:  

Adultery.—Whoever has sexual intercourse with a person who is and whom he knows 
or has reason to believe to be the wife of another man, without the consent or conni-
vance of that man, such sexual intercourse not amounting to the offence of rape, is 
guilty of the offence of adultery, and shall be punished with imprisonment of either des-
cription for a term which may extend to five years, or with fine, or with both. In such 
case the wife shall not be punishable as an abettor. (IPC § 497) 

In den Erzählungen werden einige Varianten des Ehebruchs dargestellt. Pārvatī ist Witwe seit 

ihrer Kindheit (Rāva 1954b). Sie gehört weiter ihrem verstorbenen Ehemann als seine Ehefrau. 

Wer sich auf eine Beziehung mit ihr einlässt, begeht eine Sünde (Dha. Ā. 2.13.3–4 in: Olivelle 

 
161 Die dharmaśāstra-s umfassen alle Manuale mit Regeln zu Recht und Sitte zur Zeit ihrer Verschriftlichung, die 
nach den dharmasūtra-s entstanden sind und im Gegensatz zu diesen meist in Versen abgehandelt werden. 



 186 

2005: 78). Pārvatī reagiert daher zunächst mit Hoffnung, dann mit Angst auf den Heiratsantrag 

des „jungen Mannes“: 

sā ca kampamānā bhāvinīṃ sukhadīpikāṃ prajvalantīm apaśyan manodṛṣṭyā. sarvaṃ 
kleśamayaṃ tamaś ca sahasā vyalīyata. kṣaṇāntare tu bandhūnāṃ smṛtis taccetasi 
bhayam ugram ajījanat. sagadgadaṃ ca sā'bravīt. ‚maivaṃ (Ed. mevaṃ) maivam.  
paratantrā'smi khalu.‘ iti natamukhī tasthau sā. (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 28) 

Und die Zitternde sah vor ihrem geistigen Auge ein Licht zum künftigen Glück aufflam-
men. Plötzlich verschwand alles Leidvolle und Düstere. Doch im nächsten Augenblick 
ließ die Erinnerung an die Verwandten entsetzliche Angst in ihrem Herzen aufkommen. 
Und stammelnd sagte sie: „Niemals, niemals. Ich bin doch eine Unfreie.“ Sie stand mit 
gesenktem Kopf da. (Rāva 1954b in: Guttandin 2020: 29) 

Eine erneute Eheschließung Pārvatis wäre mit Untreue gleichzusetzen. Das koloniale Gesetz 

zur Abschaffung des Verbots der Witwenheirat (Hindu Widow’s Remarriage Act, 1856) hatte 

zwar die Heirat von Witwen legalisiert, doch zu keiner Verbesserung ihrer Situation geführt. 

Die Bäuerin Ambā hat ein andauerndes Verhältnis mit dem Bruder ihres Mannes, der 

mit ihnen im Haus lebt:  

gṛhe karasanadāsena saha tasya jyeṣṭhabhrātā vaśarāmo 'pi nivasati sma. vastutaḥ 
vaśarāmeṇa saha ambāyāḥ praṇayasambandho vartata iti grāmajanā amanyanta. 
(Mādhavaḥ 2013 in: Guttandin 2020: 44) 
 
Bei Karasanadāsa im Haus wohnt auch sein älterer Bruder Vaśarāma. Die Dorfleute nah-
men an, dass Ambā in der Tat ein Liebesverhältnis mit Vaśarāma habe. (Mādhavaḥ 2013 
in: Guttandin 2020: 45) 

Das ganze Dorf weiß von Ambās Beziehung zu ihrem Schwager. Die Angelegenheit wird nicht 

öffentlich angeprangert, aber hinter dem Rücken des Ehemannes wird über ihn gespottet. Für 

Ambā scheint die dörfliche Meinung keine Rolle zu spielen, während ihr Ehemann Karasana-

dāsa unter der Rufschädigung leidet. Nach Meinung der Dorfbewohner*innen ist er ein „Feig-

ling“ (Mādhavaḥ 2013 in: Guttandin 1020: 45). Sie scheinen von ihm eine andere Reaktion als 

stillschweigende Duldung zu erwarten, wobei nicht erwähnt wird, welche der ihm als anwei-

sungsbefugtem Ehemann zur Verfügung stehenden Mittel er nach Meinung der Dorfbewoh-

ner*innen anzuwenden habe. Das säkulare Gesetz wird nicht erwähnt. Danach könnte 

Karasanadāsa gegen seinen Bruder gerichtlich vorgehen (IPC § 497).  

 Die junge Hausangestellte Pūjā wird Ramāpatis Geliebte während seiner Ehe mit Śra-

ddhā (Biśvālāh 2006 in Guttandin 2020: 143). Sie arbeitet als Lohnabhängige in Ramāpatis 

Haushalt, ist deutlich jünger als er und arm. Sie zeigt keinerlei Bedenken, in eine außereheliche 

Beziehung mit einem verheirateten vermögenden Mann zu treten, der aus einer Familie mit um-



 187 

fangreichem Landbesitz stammt (Biśvālāh 2006 in: Guttandin 2020: 131) und später seinen Hei-

ratsantrag anzunehmen. Es gibt keinen Hinweis in der Erzählung, dass sie sich vor protestieren-

den und mobbenden Verwandten ihres Geliebten fürchten könnte. Pūjās zuversichtliche Haltung 

gegenüber der Ehe mit einem weit vermögenderen Mann aus einer möglicherweise viel höheren 

jāti (Biśvālaḥ 2006) und Pārvatīs Entscheidung, wegen eines nur geringfügigen jāti-Unterschiedes 

innerhalb des Brahmanenstandes aus Angst vor einem Ausstoß aus der Gemeinschaft auf die Ehe 

mit ihrem Geliebten zu verzichten (Rāva 1954b), unterscheiden sich erheblich. Selbst wenn For-

schungsergebnisse zeigen, dass bei niedrigem sozialem Status weniger Sorge vor jāti-Inkompati-

bilitäten geäußert wird, wenn Aufstiegsmobilität zu erwarten ist (Sankaran, Sekerdej und von 

Hecker 2017: 1–14), bleibt die sorglose Haltung des Liebespaares Ramāpati und Pūjā auch gegen-

wärtig eine Ausnahme, wie die Erzählung von Jānī (2015) zeigt. 

Der muslimische Ehemann Ḥamīd verliebt sich nach einigen Jahren der Ehe und der Ge-

burt seiner beiden Söhne in eine Frau, die er bis zu seinem Tod in einem der Mietshäuschen für 

Angestellte unterhalb seiner Residenz trifft. Nach dem qur’ān ist sexueller Kontakt mit einer 

freien Frau außerhalb der Ehe nicht erwünscht. Stattdessen wird das Zusammenleben mit ei-

ner Sklavin empfohlen, im islamischen Kontext eine formelle sexuelle Beziehung zwischen ei-

nem Mann und seiner abhängigen Geliebten auf der Grundlage von sūra 4.24 (Pickthall 2018: 

58) und sūra 23.5 und 6 des qur’ān (Pickthall 2018: 265). Darin wird klargestellt, dass muslimi-

sche Männer nur mit ihren Ehefrauen oder Sklavinnen162 eine sexuelle Beziehung eingehen 

sollen. Wer darüber hinaus noch woanders sein Verlangen befriedigen möchte, gilt als „trans-

gressor“ (sūra 23.7 in: Pickthall 2018: 265). Sklavinnen, mit denen der Ehemann eine Bezie-

hung eingeht, waren zur Zeit der Erzählung verbreitet. Diese Beziehungen waren für 

rechtmäßige Ehefrauen kein Geheimnis (Sharma 2013: 63–67). Die Autorin bezeichnet die Ge-

liebte Ḥamīds als „svadāretarā parakīyā“, in der Übersetzung als „eine Fremde, die nicht die 

Ehefrau ist“ (Guttandin 2018: 283) gefasst. Sie könnte eine Sklavin sein.163 Eine freie verheira-

tete Frau als Geliebte wäre eine Übertretung der Vorgaben des qur’ān (sūra 23.7 in: Pickthall 

2018: 265). Möglicherweise hat Ḥamīd auch eine zweite Frau geheiratet, ohne dies Amīnā 

mitzuteilen. Die zweite Frau ist anzuerkennen. Damit wird ihr eine gesellschaftliche Stellung 

und ein Versorgungsanspruch zugebilligt (qur’ān, sūra 4,24 Pickthall 2018: 58). Rāva (1954a 

 
162 Die übliche umschreibende Bezeichnung für „Sklavinnen“ ist in sūra 23.6 des qur’ān zu finden: „that their right 
hands possess“ (Pickthall 2018: 265). 
163 Ab dem späten 19. Jahrhundert wurde der Sklavenbesitz in Indien durch koloniale Einflüsse allmählich redu-
ziert, existierte aber noch in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts (Basu 2001: 255). Sie wurden überwiegend 
als Bedienstete beschäftigt (Basu 2021: 260).  



 188 

in: Guttandin 2018: 283) merkt in ihrer Erzählung beides an. Ḥamīd verhält sich auf seinem 

Totenbett korrekt, als er Amīnā auf die Versorgung der geliebten Frau hinweisen will, es aber 

mangels Stimme und Kraft nicht mehr verbalisieren kann. Amīnās Freundin und die Nachbarn 

teilen ihr die Pflichten nach seinem Tod mit: 

puṣpamālācchāditasya Ḥamīdasya hi śayanasya savidhaṃ vinyastajānuḥ 
śyāmasūkṣmadukūlāmbaraveṣṭitāṅgayaṣṭiś cāruvadanā gauravarṇā 
śirīṣasukumāratanur mṛtasya pādayor nihitaśirāḥ śokajvālāvaliḍheva haridrākṣālita-
vadaneva niḥśabdaṃ vilapantī muktakaṇṭhaṃ kācit t aruṇī vyaloki. Amīnayā sānuyo-
gaṃ nirdiṣṭām enām ālokya Saralā karṇe ’japat:  

‚Sakhi, sahaja evāsyāḥ śokodvegajanito vilāpo vigatāsoḥ prāṇeśvarasya kṛte.  
Tayor dīrghānurāgābhijñayā tvayā bhāvyam. Viditavṛttāḥ sarve ’pi prativeśino ’tre 

’ti. (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 280) 
 

Denn neben Ḥamīds mit Blumengirlanden bedecktem Bett war eine kniende junge Frau 
zu sehen. Um ihre schlanke Gestalt war ein Kleidungsstück aus dunkler, feiner Jute dra-
piert, ihr liebliches Gesicht mit der golden glänzenden Haut glich einer zarten Mimosen-
blüte. Den Kopf hatte sie zu Füßen des Verstorbenen abgelegt. Wie von der Flamme des 
Leids umlodert, hatte ihr Gesicht die Farbe von gewaschenem Kurkuma. Tonlos hielt sie 
hemmungslose Wehklage.  

Saralā sah Amīnā fragend auf sie hinweisen und flüsterte ihr ins Ohr: „Freundin, von 
Anfang an hielt nämlich sie die Wehklage für den toten Geliebten, wie es ihrer tiefge-
fühlten Trauer entspricht. Du solltest die Langzeitbeziehung der beiden anerkennen. 
Auch alle Nachbarn sind in dieser Sache Augenzeugen.“ (Rāva 1954a in: Guttandin 2018: 
281) 

Nach der Geburt ihrer Söhne hatten die Eheleute in Rāvas Erzählung kaum Kontakt miteinan-

der, während Ehemann Ḥamīd und seine Geliebte sich emotional nahestanden. Ḥamīd ist ver-

pflichtet, angemessen für sie zu sorgen (qur‘ān, sūra 4,24). Dagegen hat seine Ehefrau Amīnā 

nichts einzuwenden. Als einzige Frau in Rāvas drei Erzählungen über Witwen ist sie mit ihrem 

Status nach dem Tod des Ehemannes zufrieden, denn sie bleibt im Vergleich zu einer hinduis-

tischen Witwe ein geachtetes Mitglied ihrer Gemeinschaft. Ihre finanzielle Versorgung ist mit 

dem Achtel des Erbes gesetzlich sichergestellt. Verwandte ihres Ehemannes sind nicht be-

kannt. Ihre beiden noch jungen Söhne werden sich das restliche Erbe von sieben Achteln erst 

später teilen können (Cheema 2012: 78). Von dem elterlichen Anwesen wird sie nach deren 

Ableben mindestens ein Viertel erhalten (Cheema 2012: 73). Sie könnte erneut heiraten, doch 

beabsichtigt sie, ihre Freiheit mit der Freundin zu genießen:  

Sanāthāpy aha cirāt parāmukhībhūte nāthe ’nāthībhūteva kathaṃ kathamapi kālam 
ayāpayam. Nāthasya nidhanenādya yathāpūrvaṃ nirviśeṣam avasthitāsmi khalu. Pa-
raṃ cirād ātmanaiva niḥsāritabālasakhī daivayogāt punar mayopalabdheti madbhā-
gyabhāskaro ‘yam iti pramuditāntaraṅgāsmīti vacaḥ punaruktir eva syāt. Hanta! Itaḥ 



 189 

paraṃ ājīvam abām ubhe dṛḍhabaddhasakhye sthāsyāva ity udīrya Saralāṃ gāḍham 
āśliṣya nijaśayanāgāram enām anayad Amīnā. (Rāva 1954a in: Guttandin 2020: 284) 
 
„Obwohl ich einen Ehemann hatte, habe ich irgendwie die Zeit hingebracht, wie eine, 
die keinen Beschützer hat, weil sich der Ehemann seit Langem abgewendet hatte. Und 
damit nicht genug: Ich habe nach so langer Zeit durch die Fügung des Schicksals meine 
Jugendfreundin, die ich selbst weggejagt hatte, wiedererhalten. Was für ein strahlendes 
Schicksal ich habe! Mein Herz ist voll Freude. Aber das wäre nur leeres Gerede. Auf 
geht’s! Wir beide werden von nun an das ganze Leben in enger Freundschaft verbunden 
bleiben.“ Amīnā sprach’s, umschlang Saralā und führte sie zu sich nach Hause. (Rāva 
1954a in: Guttandin 2020: 285) 

Der Stipendiat Viśveśa wird für ein Jahr nach Deutschland gehen und seine Ehefrau in Indien 

zurücklassen (Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttandin 2020: 161). Sumitrā befürchtet, dass ihr Mann 

während seines einjährigen Auslandsaufenthaltes eine andere Frau kennenlernen und mit ihr 

dort zusammenleben oder eine zweite Ehe eingehen könnte: 

videśagatasya patyur viṣaye sarvān lokāpavādān saikākiny evaikavarṣapūrṇaṃ jīrṇān 
karoti. yo videśaṃ gacchati saḥ punar na pratyāgacchati. tatraiva sthāyitvena patnīṃ 
svīkṛtya nivasati. yadi vā kadāgacchati tarhi kevalaṃ svīyapāścātyanavasabhyatāṃ 
darśayituṃ na tu deśānurāgāt. (Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttandin 2020: 166) 
 
Alle bösen Reden der Leute über den ins Ausland gereisten Ehemann erklärt die Einsame 
ein volles Jahr lang als antiquiert: Wer ins Ausland gehe, komme nicht mehr wieder zu-
rück. Bedingt durch den langen Aufenthalt nehme er eine Ehefrau und bleibe dort woh-
nen. Falls er aber zurückkomme, dann nur, um seine westlichen neuen Manieren zu 
zeigen, doch nicht aus Liebe zum Land. (Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttandin 2020: 167)  

Sie versucht zwar, ihrem Ehemann zu vertrauen, erliegt aber schließlich der Macht des Getu-

schels der „Leute“ kurz vor der Abreise des Ehemannes: 

śvaḥ gamiṣyāmi. jānāmi bhavaty atraikākinī sthāsyati. parantu jīvanasyāhvānāni tu 
svīkaraṇīyāni. bhavatyā moditā na bhavati yad bhavatyāḥ patir 
jātīyādhyetṛvṛttimādhyamena bhāratasya videśamantraṇālayapakṣato videśaṃ prati 
preṣito bhavati. ahaṃ nirānandeti ka uktavān?  

sumitre! bhavatyā malinaṃ mukham eva vadati. bhavatyā nīravatā sūcayati. para-
ntv asmākaṃ prativeśināṃ paricitir bhavatīm ekākinī na kariṣyati. sarvādhikaḥ paricito 
’paricitasthāne yadi mama paricitiṃ vismariṣyati? (Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttandin 
2020: 169) 
 
„Morgen gehe ich fort. Ich weiß, dass Sie hier einsam zurückbleiben werden. Aber man 
muss doch die Herausforderungen des Lebens annehmen. Sie freuen sich gar nicht, dass 
Ihr Mann mit einem nationalen Stipendium vom indischen Außenministerium ins Aus-
land geschickt wird.“ 
    „Wer sagt, dass ich unglücklich bin?“  

  „Sumitrā! Sie sprechen in Andeutungen. Ihr Schweigen weist darauf hin. Aber die gute 
Bekanntschaft mit unseren Nachbarn wird Sie nicht einsam werden lassen.“  



 190 

  „Falls der von allen am besten Bekannte am unbekannten Ort meine Bekanntschaft 
vergessen wird?“ (Śrī Yogamāyā 2011 in: Guttandin 2020: 169) 

Es ist keineswegs so, dass wir in dieser Erzählung auf eine Frau treffen, die sich in unberech-

tigte Sorgen hineinsteigerte, dass ihr Ehemann im Ausland eine zweite Frau nähme und mit 

ihr im Ausland bliebe, ohne sie zu informieren oder sich von ihr scheiden zu lassen. Das „Ge-

rede“ der „Leute“ über die Menge der indischen Männer, die ihre Frauen auf diese Weise 

verließen, hat einen realen Hintergrund, auf den bereits in den dharmasūtra-s hingewiesen 

wird:  

The wife of a man who has gone to a distant land should wait for five years. After the 
lapse of five years she may go to her husband. If, however, she is unwilling to go for a 
distant land for religious or financial reasons, she may act as if he were dead. (Dha. Va. 
17.75–77, zit. nach Olivelle 2005: 78) 

Die Häufung von Bigamiefällen von „Non-Resident-Indians“ (NRI) führte 2006 zu einer Unter-

suchung durch das „Committee des Ministry of Overseas Indian Affairs“ und des Außenminis-

teriums:  

Having taken note of the increase in number of fraudulent NRI marriages, the Commit-
tee have taken up the subject Plight of Indian Women Deserted by NRI Husbands for 
detailed examination. (Committee on Empowerment of Women (Hg.) 2007: 9)  

Die Ergebnisse der Untersuchung zeigten die Notwendigkeit eines speziellen Gesetzes auf (Re-

gistration of Marriage of Non-Resident Indian (NRI) Bill, 2019), das der Strafrechtsabteilung 

zugeordnet wurde. Darin wird jeder NRI verpflichtet, seine Heirat im Ausland innerhalb von 

dreißig Tagen registrieren zu lassen. Die Registrierung wird im Pass vermerkt. Falls die Heirat 

nicht innerhalb der Frist registriert wird, wird der NRI vor Gericht zitiert. Dadurch konnten die 

Bigamiefälle gesenkt werden. Sumitrā wäre für eine Scheidung gesetzlich durch Anpassungen 

der Paragrafen 13.1 (ib) und (vii) des HMA seit 1976 abgesichert, falls Viśveśa sie verließe und 

im Ausland bliebe: 

13. Divorce.—(1) Any marriage solemnized, whether before or after the commencement 
of this Act, may, on a petition presented by either the husband or the wife, be dissolved 
by a decree of divorce on the ground that the other party—  
(ib) has deserted the petitioner for a continuous period of not less than two years im-
mediately preceding the presentation of the petition; […] 
[…] 
(vii) has not been heard of as being alive for a period of seven years or more by those 
persons who would naturally have heard of it, had that party been alive; […] (HMA 1976) 



 191 

Sumitrā will sich nicht scheiden lassen. Sie wünscht sich die Treue des vivāhasaṃskāra. Eine 

geschiedene oder verlassene Frau ist zudem auch 2011 noch in einer gesellschaftlich proble-

matischen Position (Kirti 2013: 8).  

Śraddhas Ehemann Ramāpati (Biśval 2006) trifft seine frühere Freundin zusammen mit 

anderen Kolleg*innen aus den Vereinigten Staaten bei einem Fachworkshop in seinem indi-

schen Forschungslabor wieder. Bei dem abschließenden Fest in seinem Haus erliegt er seinen 

Gefühlen erneut und zieht sich mit ihr vor den Augen seiner Frau in das gemeinsame Schlafzim-

mer zurück. Einige Monate nach diesem Vorfall verliebt er sich in seine Hausangestellte Pūjā: 

ekasmin dine śraddhā ramāpatiṃ svagṛhasevikayā pūjayā saha ekasyāṃ śayyāyāṃ 
dṛṣṭavatī. tataḥ ramāpatiḥ svanirdoṣatāṃ pramāṇīkartuṃ prāyatata. parantu śraddhā 
tadartham avasaram eva na dattavatī. (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 142) 

 
Eines Tages sah Śraddhā Ramāpati mit seiner Hausangestellten Pūjā im Bett. Darauf 
schickte sich Ramāpati an, seine Unschuld zu beweisen, doch Śraddhā gab ihm dazu 
keine Gelegenheit. (Biśvālaḥ 2006 in: Guttandin 2020: 143) 

Pūjā wird schwanger und Ramāpati möchte sie heiraten, sobald er von seiner Ehefrau geschieden 

ist (Biśvālāh 2006 in Guttandin 2020: 143). Ohne Śraddhā zu einer einvernehmlichen Schei-

dung zu bewegen, kommt Ramāpati mit seinem Scheidungswunsch nicht weiter, da er keinen 

der Gründe für eine Scheidung aus § 13 HMA zur Legitimierung seiner Scheidungsklage be-

nennen könnte. Deshalb teilt Ramāpati ihr seinen Scheidungswunsch mit. Er benötigt das Ein-

verständnis seiner Ehefrau, um sich scheiden lassen zu können. Seiner Geliebten hat er bereits 

einen Heiratsantrag gemacht und scheint davon auszugehen, dass sich seine Ehefrau wie bis-

her in ihre Lage fügt.  

Die Einschätzung von Ehebruch als eine Rebellion gegen das Konzept der Ehe als 

saṃskāra ist zweischneidig. Durch seinen Einbezug in die frühe Texttradition, seine Verbrei-

tung auch in der Gegenwart und seine Erwähnung in einigen Erzählungen wird der Anschein 

erweckt, dass Affären oder anhaltende langjährige Beziehungen neben der Ehe der verbreite-

ten Akzeptanz der Unauflöslichkeit einer Ehe nicht widersprechen. Die Strafbarkeit von Un-

treue für Männer bis 2018 schien keine abschreckende Wirkung zu entfalten. Solange die Ehe 

gesichtswahrend nach außen aufrechterhalten wird, könnte angenommen werden, dass Ehe-

bruch seit jeher als Bestandteil der arrangierten Ehe wahrgenommen wird. Ehebruch ist ver-

breitet, wenn auch gesellschaftlich nicht akzeptiert (vgl. Trivedi 2014). Möglicherweise wird 

das Treueversprechen nicht dem Partner oder der Partnerin gegeben, sondern dem saṃskāra 

Ehe die Treue gehalten, da Scheidungen kaum stattfinden.  



 192 

III. Ergebnisdiskussion 

Für die Untersuchung wurde danach gefragt, wie die Charaktere in ausgewählten modernen 

Sanskrit-Erzählungen auf eine Beeinträchtigung durch traditionelle Normen reagieren. Lange 

Wege des Widerstandes der Personen liefern vielfältige Informationen, die im Ergebnis zu-

sammengetragen werden, um ein Gesamtbild als Antwort auf die Forschungsfrage zu erstel-

len. Die Ergebnisse werden durch Überschriften strukturiert und im Anschluss jeweils ausführ-

lich dargestellt. 

 

1. Die eingeführten Leitgedanken ergaben eine wichtige Grundlage  

für die Untersuchung der Erzählungsinhalte.  

Die in der Einleitung vorgestellten Leitgedanken fungierten als analytischer Bezugsrahmen, 

der die inhaltliche Strukturierung und Interpretation der Erzählungen systematisch leitete. Sie 

ermöglichten eine gezielte Auswahl relevanter Textaspekte und bildeten den Rahmen für die 

Analyse.  

	
1.1 „Erfundene Traditionen“ werden in den Erzählungen offengelegt.  

Eine traditionelle Norm unterliegt sofort nach ihrer Entstehung dem Wandel. Ihre Verschrift-

lichung kann nur als deskriptiv für die Zeit ihrer Dokumentation angenommen werden. Es kann 

nicht davon ausgegangen werden, dass alle traditionellen Normen zur Zeit ihrer Verschriftli-

chung und danach bis heute ausnahmslos eingehalten wurden. Die meisten der frühen tradi-

tionellen Normen sind durch Gesetze der Republik Indien entweder überholt, ausdrücklich 

verboten oder mit einer säkular-gesetzlichen Alternative ausgestattet. Dies gilt nur für Berei-

che, in die der Staat eingreifen kann. Im privaten Bereich des traditionellen Familiengesetzes 

müssen Normen glaubhaft als gültig vermittelt werden. Die Schriftsteller*innen arbeiten her-

aus, wenn es einem „Brauch“ vollständig an der Ankopplung an die Vergangenheit mangelt 

(Ausleihe der Ehefrau an einen Gast) oder eine säkulargesetzlich verbotene Praxis durch Rück-

bezug auf eine nicht existierende Tradition legitimiert werden soll (Mitgift), wenn eine Tradi-

tion nicht mehr mit der nötigen Stärke ausstrahlt, um dem Selbstverständnis mancher Perso-

nen in der erzählten Zeit zu genügen (Endogamie, Verbot der Witwenheirat) und wenn eine 

Norm zwar als vor Zeiten einmal als gültig anerkannt gewesen sein mag, aber ihre behauptete 

fortdauernde Gültigkeit und starre Ausnahmelosigkeit bezweifelt werden darf. Die Autor*in-

nen lassen ihre Protagonist*innen widersprechen, wenn eine Norm durchgesetzt werden soll, 



 193 

obwohl sich die Zeiten bereits so weitgehend geändert haben, dass die Erzwingung ihrer Ein-

haltung kaum mehr möglich ist (Anweisungen für den traditionellen Bildungsweg, Anordnung 

von Partner*innen für die Ehe und Vorschriften für die Lebensführung nach einer behaupteten 

Tradition).  

In den Erzählungen werden einige Personen porträtiert, die möglicherweise wegen ih-

res starken Wunsches nach Sicherheit und ihres Schutzbedürfnisses vor Veränderung die Illu-

sion einer statischen Welt aufrechterhalten wollen (Pārvatis Schwiegerfamilie und die Priester 

in: Rāva 1954b; Kumārs Mutter Sunīti in: Rāva 1954c; die älteren Verwandten von Dāmodara 

in: Dvivedī 2012 und von Lakṣmaṇapāla in: Pāṭaṇī 1994; Vijayās Schwiegermutter Lālī in: Pāṭaṇī 

1994; die Eltern von Rājīv in: Biśvālaḥ 2010; die Eltern und die Schwester von Malhāra in: Jānī 

2015). Ob diese Personen tatsächlich noch an frühe Normen so stark angebunden sind, wie 

sie es mit ihrem Willen zur Durchsetzung der Normen unterstreichen, oder ob sie ihr Eigenin-

teresse schützen und die Stärke einer Tradition nur behaupten, wird in den Erzählungen mehr-

fach hinterfragt.  

 

1.2 Studien sollten genauere Fragestellungen anbieten.  

Für viele Studien stellt sich nach der Untersuchung der Erzählungen die Frage, warum ihre 

Ergebnisse eine starke Einhaltung mancher Norm durch die Bevölkerung Indiens ausweisen. 

Künftig wäre differenzierter nachzufragen, woraus genau in dem erforschten  Zeitraum die 

Norm besteht, was die befragten Personen unter der Norm verstehen und wer aus welchen 

Gründen die Norm eingehalten sehen möchte. Nach den Erzählungen wünschen die 

Anweisungsbefugten den Fortbestand ihrer Vorstellung einer früh entstandenen Norm und 

ordnen ihre Einhaltung gegenüber den Anweisungsnehmenden an. Durch das hierarchische 

System von Anweisung und Gehorsam scheint es möglicherweise nur so, als ob Normen 

weitestgehend akzeptiert seien, da diese beiden Gruppen nicht getrennt befragt werden. In 

den Erzählungen wird in der Mehrheit der Fälle eine von den Anweisungsbefugten 

gewünschte Einhaltung einer Norm aus dem Gesamtkonzept der Tradition von den 

Angewiesenen abgelehnt oder als irrelevant für den eigenen Lebensentwurf erachtet (Pārvatī 

in: Rāva 1954b; Ambā in: Mādhavaḥ 2013; Dāmodara bezüglich Bildung für Mädchen in: 

Dvivedī 2012; Lakṣmaṇapāla bezüglich Bildung für Mädchen in: Pāṭaṇī 1994; Ramāpati in: 

Biśvālaḥ 2006; Pūjā in: Biśvālaḥ 2006; Rājīv in: Biśvālaḥ 2010;  Malhāra und Varṣā in: Jānī 2015). 

Angewiesene sind schwächer an die frühen Normen angebunden. Häufig fehlt ihnen die Kraft 



 194 

für eine Rebellion (Amīnā in: Rāva 1994a; Pārvatī gegenüber der Schwagerfamilie in: Rāva 

1954b; Sunīti in: Rāva 1954c; Śāntī in: Pāṭaṇī 1994; Varṣā in: Jānī 2015). Von manchen 

Charakteren werden daher die Normen so ausgestaltet, dass sie ausreichend eingehalten 

wirken und den Anweisungsbefugten die Möglichkeit geboten, ihr Gesicht zu wahren (Śraddhā 

gegenüber der Geburtsgruppe in: Biśvālaḥ 2010) oder die traditionellen Vorgaben werden 

stark individualisiert, um ein angenehmes Leben zu ermöglichen (Ḥamīd in: Rāva 1954a; 

Ramāpati in: Biśvālaḥ 2006).  

 

1.3 Die Erzählungen können als illustrierende Informationsquelle  

       für soziologische oder anthropologische Studien dienen. 

Auf der Basis der nachgeprüften Similarität von Erzählungsinhalten und der Realität in der er-

zählten Zeit können zahlreiche Informationen aus den Erzählungen extrahiert werden, die 

über die Ergebnisse soziologischer Studien oder anthropologischer Befragungen hinausgehen.  

Sie ermöglichen Rückschlüsse auf den gelebten Alltag und eröffnen Zugang zu detaillierten 

Beschreibungen alltäglicher Abläufe. Dazu zählen Einblicke in die Arbeits- und Lebenswelt in-

discher Hausfrauen in unterschiedlichen sozialen und ökonomischen Kontexten, Darstellun-

gen des Alltags hinduistischer Witwen sowie Vergleiche mit der sozialen Stellung muslimischer 

Witwen. Ebenso werden Pflichten von Ehefrauen und die Art und Weise der Ausübung von 

Autorität durch ältere Familienmitglieder und Ehemänner thematisiert. Konkrete Alltagsdia-

loge zwischen Schwiegermutter und Schwiegertochter, zwischen Eheleuten und zwischen El-

tern und Kindern liefern anschauliche Beispiele für hierarchische Kommunikation und die Aus-

gestaltung von Widerspruch in der Realität. Durch die Wiedergabe von Selbstgesprächen, dem 

Gedankenkarussell der Charaktere bei Depression und Angst und der Ansprache von weiteren 

psychischen Prozessen in Dialogen gewähren die Autor*innen zudem Einblick in die emotio-

nalen Erfahrungswelten ihrer Figuren.  

Binnen- und transkultureller Austausch, binnenkulturelle Differenzen und binnenkul-

turelles Queren werden angesprochen. Insgesamt ermöglichen die Erzählungen einen diffe-

renzierten Einblick in die alltäglichen Lebensrealitäten von Menschen in verschiedenen Le-

benszusammenhängen des 20. Jahrhunderts in Indien.   

 

 

 



 195 

2. Die Persönlichkeit der Rebellierenden und die Ausprägung ihres  

Widerstandes sind komplex ausgestaltet. 

Dass die in den Erzählungen dargestellten Figuren Formen des Widerstands praktizieren, wird 

bereits durch das Schlagwort „Rebellionen“ angedeutet. Die widerständigen Akteur*innen 

weisen komplexe und vielschichtige Persönlichkeitsstrukturen auf und handeln innerhalb un-

terschiedlich gestalteter familiärer Konstellationen.  

 

2.1 Bei den Jüngeren herrscht der Wille zum Konsens vor, während es den  

       Älteren und Anweisungsbefugten an Flexibilität und Toleranz mangelt. 

Obwohl sich im Verlauf vieler Erzählungen erhebliche Schwierigkeiten bei der Befolgung ein-

zelner oder mehrerer traditioneller Vorgaben abzeichnen, zeigen die meisten jüngeren Prota-

gonist*innen zunächst einen unterschiedlich stark ausgeprägten Willen zum Konsens. Sie tei-

len mit den Älteren und Anweisungsbefugten die grundsätzliche Überzeugung, dass die Tradi-

tion als Gesamtsystem aufrechterhalten werden könne. Dabei verfügen sie über fundierte 

Kenntnisse traditioneller Normen und begegnen den Älteren mit respektvollem Gehorsam. 

Die Motivation zur Normbefolgung speist sich dabei entweder aus der Furcht vor Sanktionen 

durch das soziale Umfeld, das karman oder aus dem Vertrauen in die Älteren und der Gewiss-

heit, deren Zuneigung zu besitzen. In solchen Konstellationen zeigen die Erzählungen ernst-

hafte Gespräche zwischen Eltern und Kindern oder zwischen Verlobten bzw. Ehepartner*in-

nen, wenn Dissens entsteht (z. B. Mutter Śānti und Tochter Vijayā; Vater Lakṣmaṇapāla und 

Tochter Vijayā in: Pāṭaṇī 1994; Malhāra und seine zweite Verlobte in: Jānī 2015), während der 

Dialog in anderen Fällen als redundant dargestellt wird (Dvivedī 2012). In weiteren Erzählun-

gen erscheint eine Kommunikationsinitiative der Jüngeren auf Augenhöhe mit den Älteren 

hingegen ausgeschlossen. Bereits die bloße Annahme einer Meinungsverschiedenheit in zent-

ralen Lebensfragen führt dort zum Abbruch von Beziehungen. (z. B. Amīnā in: Rāva 1954a; 

Pārvatī in: Rāva 1954b; Hari in: Rāva 1954c; Savitā in: Mādhavaḥ 2013; Rājīv in: Biśvālaḥ 2010; 

Malhāra in: Jānī 2015). 

Die Älteren wiederum reflektieren in den meisten Erzählungen kaum, dass Sitte und 

Brauch seit ihrer Entstehung kontinuierlichen Veränderungen unterliegen. Sie „erfinden“ Tra-

dition fortlaufend neu, indem sie sie von historischen Ausnahmen, gelebten Anpassungen und 

widersprechenden säkularen Regelungen der indischen Republik bereinigen und stattdessen 

auf eine frühzeitliche, mündlich tradierte Grundformulierung rekurrieren, deren ursprüng-



 196 

liche Verfasser lediglich das zu ihrer Zeit als allgemein üblich Geltende schriftlich fixieren konn-

ten. In einem Fall wird sogar die historische Anbindung eines ungesetzlichen Brauchs an eine 

geschätzte Tradition konstruiert (Mitgift in: Pāṭaṇī 1994). Das etablierte System aus Anwei-

sung und Gehorsam führt dazu, dass die Anweisungsbefugten kaum in Betracht ziehen, ihre 

Anordnungen könnten nicht ausgeführt werden. Entsprechend überrascht reagieren sie, 

wenn dieses System kollabiert (z. B. Lālī und Rākeśa gegenüber Vijayā; Verwandte von Vijayā 

und Rākeśa in: Pāṭaṇī 1994; Eltern von Savitā in: Mādhavaḥ 2013). Den Anweisungsbefugten 

scheint zumeist nicht bewusst zu sein, dass auch sie ihre Rolle gegenüber Rangniedrigeren 

flexibler und entgegenkommender gestalten könnten, um Bindungen aufrechtzuerhalten. 

Stattdessen riskieren sie die Abwendung selbst naher Familienangehöriger und eine Erosion 

der Tradition, anstatt Kompromisse einzugehen (Ausnahmen: Ramāpatis Vater in: Biśvālaḥ 

2006; Vijayās Eltern in: Pāṭaṇī 1994). Ein Dialog auf Augenhöhe liegt offenbar außerhalb ihres 

Vorstellungsvermögens. Rebellion wird auf reine Insubordination reduziert. 

2.2 Die Gründe für Widerstand sind individuell. 

Von den Jüngeren wird der Generationenpakt, der Respekt und Gehorsam einschließt, nur so 

lange gutwillig eingehalten, wie ihm kein lebensbestimmender Wunsch entgegensteht. Von 

den Ehefrauen werden im Wissen um die Anweisungsbefugnis des Ehemannes dessen Anord-

nungen weitestgehend respektiert, solange dieser ihren niedrigen Rang nicht noch weiter ab-

senkt. Widerstand wird dann erwogen, wenn ein nicht mehr zu unterdrückender persönlicher 

Wunsch die Figuren in den Erzählungen daran hindert, sich einzuordnen. Starke Gefühle sti-

mulieren die Personen, ihre bisher positive oder zumindest neutrale oder passive Haltung zu 

traditionellen Richtlinien gegenüber ihren Älteren und der Gesellschaft aufzukündigen: Liebe 

und Verlangen (Pārvatī und „junger Mann“ in: Rāva 1954b), die Befürchtung von sozialem Ab-

stieg (Śraddhā in: Biśvālaḥ 2006), mangelnder Schutz gegen Unrecht (Pārvatī in: Rāva 1954b; 

Vijayā in: Pāṭaṇī 1994; Śraddhā in: Biśvālaḥ 2006), ungerechte oder verächtliche Behandlung 

(Pārvatī in: Rāva 1954b; Śraddhā in: Biśvālaḥ 2006; Vijayā in: Pāṭaṇī 1994; Padmā in: Dvivedī 

2012), mangelnder Respekt für gute Pflichterfüllung (Vijayā in: Pāṭaṇī 1994), das Verweigern 

von Rechten aus dem säkularen Gesetz (Vijayā in: Pāṭaṇī 1994) oder dem traditionellen Gesetz 

(Savitā in: Mādhavaḥ 2013), die Bewertung einer Vorgabe aus der Tradition als unmoralisch 

(Śraddhā in: Biśvālaḥ 2006), die Erkenntnis des Selbstwerts (Pārvatī in: Rāva 1954b; Vijayā in: 

Pāṭaṇī 1994; Śraddhā in: Biśvālaḥ 2006) und das Bedürfnis nach seinem Erhalt (Padmā in: Dvi-

vedī 2012; Vijayā und Rākeśa in: Pāṭaṇī 1994; Śraddhā in: Biśvālaḥ 2010; Sumitrā in: Śrī 



 197 

Yogamāyā 2011), die Beanspruchung einer Ausnahme von der Norm (Pārvatī und „junger 

Mann“ in: Rāva 1954b; Pūjā und Ramāpati in: Biśvālaḥ 2006; Rājīv in: Biśvālaḥ 2010; Malhāra 

in: Jānī 2015), der Drang, Traditionen abzustreifen, die den persönlichen Lebensplan behin-

dern (Ḥamīd in: Rāva 1954a; Ramāpati in: Biśvālaḥ 2006; Sumitrā in: Śrī Yogamāyā 2011) oder 

die prinzipielle Ablehnung einer Einschränkung durch Normen (Ramāpati in: Biśvālaḥ 2006).  

Wenn alle Erzählungen zusammen betrachtet werden, wird in nahezu jeder traditio-

nellen Vorgabe den Anweisungsbefugten von einem der Charaktere direkt oder indirekt wi-

dersprochen. Die Anweisungsnehmenden mögen im Allgemeinen willfährig folgen; empfindet 

jedoch eine Person eine traditionelle Vorgabe für sich in ihrer aktuellen Situation als nicht 

einhaltbar, haben weder die Mutter (Sunīti in: Rāva 1954c; Malhāras Mutter in: Jānī 2015) 

noch der Vater (Lakṣmaṇapāla in: Pāṭaṇī 1994), weder die ältere Schwester (Dāminī in: Jānī 

2015) noch der Ehemann (Rākeśa in: Pāṭaṇī 1994; Ramapati in: Biśvālaḥ 2006), weder die Fa-

milie (Pārvatīs Schwagerfamilie in: Rāva 1954b; Rājīvs Eltern und Verwandte in: Biśvālaḥ 2010), 

die Geburtsgruppe (die Gemeinschaft in: Biśvālaḥ 2006), die Religionszugehörigkeit (Rājīv in: 

Biśvālaḥ 2010) noch die Bindung an die Heimat Indien (Rājīv in Biśvālaḥ 2010) eine Chance, 

die erstarrte Norm durchzusetzen.  

 

2.3 Auslöser des Widerstands ist die Unerträglichkeit der persönlichen Situation. 

Bevor die Figuren in den Erzählungen zu aktiven Formen des Widerstands übergehen, befin-

den sie sich in der Regel bereits in einer als ausweglos empfundenen Lebenslage. Da von den 

Anweisungsbefugten oftmals schon die bloße Äußerung einer abweichenden Meinung als Re-

bellion interpretiert wird, setzen repressive Maßnahmen früh ein. Wiederholte Schikanen füh-

ren häufig zu einer erheblichen Minderung des Selbstwertgefühls und münden nicht selten in 

einen Burnout. Eine weitere Auseinandersetzung mit den Autoritätspersonen erscheint den 

Betroffenen daher zunehmend sinnlos. Einzelne Sitten und Bräuche oder auch das gesamte 

tradierte Normensystem, das zuvor zumindest hingenommen wurde, werden nun als hinder-

lich erlebt oder als Bedrohung für persönliche Lebensentwürfe wahrgenommen. Schrittweise 

vollzieht sich eine Entfremdung von Tradition und Familie. Die Autorität der Älteren wird zu-

nehmend hinterfragt und ihre normativen Vorgaben verlieren an Legitimität. Zu Beginn wägen 

die Figuren noch zwischen ihrem eigenen Toleranzbereich und dem Störpotenzial traditionel-

ler Normen ab, häufig zugunsten der Akzeptanz elterlicher oder familiärer Anweisungen. Mit 

anhaltenden Repressionen sinkt dieses Toleranzniveau merklich. 



 198 

Die Autor*innen konfrontieren die Rebellierenden mit ineinandergreifenden, sich steigernden 

Konfliktlagen, die sie in existenzielle Grenzsituationen führen. Diese zwingen die Figuren dazu, 

alternative Handlungsstrategien zu entwickeln und deren Umsetzung eigenverantwortlich an 

die jeweilige Situation anzupassen. Die daraus resultierenden Maßnahmen erweisen sich mit-

unter als notwendige Voraussetzung für ihr psychisches und gesellschaftliches Überleben. Sie 

tragen zur Wiederherstellung des Selbstwertgefühls bei, helfen bei der Überwindung eines 

Burnouts oder stärken die widerständigen Figuren in ihrer persönlichen Autonomie. 

 

2.4 Die Rebellierenden richten ihren Widerstand nicht gegen das traditionelle System,  

sondern gegen konkrete Personen. 

Den Figuren in den Erzählungen erscheint eine grundsätzliche Auseinandersetzung mit dem 

traditionellen System weder realistisch noch zielführend. Keine*r der Rebellierenden nimmt 

die immense Aufgabe auf sich, die Tradition als Gesamtsystem oder einzelne normative Ele-

mente explizit anzugreifen oder deren Legitimität argumentativ auszuhandeln.  

Nach den Erzählungen liegt es in der Eigenverantwortung jeder einzelnen Person, sich 

durchzusetzen. Eine erstarrte Norm wird benannt, die verantwortliche Person, die sie anweist, 

direkt adressiert. Wenn ein Gespräch nicht fruchtet oder aussichtslos erscheint, versuchen die 

Rebellierenden, diese konkrete Person zu umgehen, zu entmachten oder den betreffenden 

sozialen Raum zu verlassen.  Diese konsequent personalisierte Kritikstrategie, die Verantwort-

lichkeit nicht einer abstrakten Tradition, sondern lebenden Akteur*innen zuzuschreiben, 

könnte als ein wirksames autochthones Mittel verstanden werden, um Erfinder*innen von 

Traditionen festzumachen. Die in den Erzählungen dargestellten vier Fälle einer Flucht aus 

dem familiären Kontext deuten zudem darauf hin, dass die Betroffenen die Veränderbarkeit 

eines erstarrten Systems und der darauf beruhenden Ansprüche der Älteren als äußerst gering 

einschätzen. Da die indische Legislative gegen nahezu jeden gesellschaftlichen Missstand be-

reits säkulare Regelungen geschaffen hat, erscheint ein Widerstand gegen staatliche Struktu-

ren in den Erzählungen wenig sinnvoll. Die Konfliktlinien verlaufen vielmehr im privaten Be-

reich. Sofern die Figuren sich nicht in die vorgegebenen familialen Ordnungen einfügen wollen 

oder können, müssen sie eigenständig dafür Sorge tragen, ihren Selbstwert zu erhalten oder 

wiederherzustellen und ihre individuellen Lebensentwürfe durchzusetzen. Unterstützung sei-

tens anderer Familienmitglieder ist in der Regel nicht zu erwarten. 

 



 199 

2.5  Die Repressionsmechanismen der Gegenseite bestehen aus  

 systemimmanenten Drohungen.  

Von der Gegenseite wird Widerspruch als unerträgliche Insubordination wahrgenommen, die 

mit verschiedenen repressiven Maßnahmen beantwortet wird. Zu diesen gehören der Aus-

schluss aus sozialen Zusammenhängen, die Androhung eines negativ konnotierten persönli-

chen karman, konkrete Schikanen, der Entzug von Zuneigung oder sozialen Kontakten, das 

Bestehen auf der Einhaltung von Anweisungen oder auch das Ignorieren des Widerstands. 

Diese Mechanismen zielen darauf ab, die Rebellierenden zu isolieren und ihre Ablehnung der 

etablierten Normen zu unterdrücken. 

 

2.6 Die Rebellierenden passen ihre Strategien der individuellen Situation an.  

Wenn die Anweisungsbefugten auf ihrem Standpunkt beharren, agieren die Rebellierenden, 

teils nach einer Phase versuchter Anpassung und Unterordnung, im Rahmen ihrer jeweiligen 

Handlungsmöglichkeiten. -Zu ihren Strategien zählen das Ausloten möglicher Handlungsalter-

nativen („junger Mann“ und Pārvatī in: Rāva 1954b), passiv-aggressives Verhalten (Padmā in: 

Dvivedī 2012; Sumitrā in Śrī Yogamāyā 2011), Flucht (Pārvatī und „junger Mann“ in: Rāva 

1954b; Savitā in: Mādhavaḥ 2013; Rājīv in: Biśvālaḥ 2010; Malhāra in Jānī 2015), Unterstüt-

zungsersuche an Außenstehende („junger Mann“ in: Rāva 1954b; Savitā in: Mādhavaḥ 2013; 

Vijayā in: Pāṭaṇī 1994; Rājīv in: Biśvālaḥ 2010; Śraddhā in: Biśvālaḥ 2006), Standhaftigkeit in 

der Verweigerung (Vijayā in: Pāṭaṇī 1994), die Loslösung vom familialen Kontext (Malhāra in: 

Jānī 2015; Vijayā in: Pāṭaṇī 1994; Rājīv in: Biśvālaḥ 2010), Akquise von Mitrebellierenden (Vi-

jayā in: Pāṭaṇī 1994) sowie Akte der Überlistung (Śraddhā in: Biśvālaḥ 2006). Teilweise igno-

rieren die Rebellierenden die Anweisungsbefugten (Rajīv in: Biśvālaḥ 2010; Malhāra in: Jānī 

2015) oder entmachten sie nach übertrieben repressiven Anweisungen (Mevālālaḥ und Lālī 

in: Pāṭaṇī 1994; Ramāpati in: Biśvālaḥ 2006).  

 

2.7 Die Rebellen stören andere Normen als die Rebellinnen. 

Die Männer in den Erzählungen haben den Status von Anweisungsbefugten gegenüber der 

Ehefrau, eine respektierte Stellung als Sohn und eine unhinterfragt dominante Stellung in ei-

ner androzentristischen Gesellschaft. Vor der Ehe stellen sie sich als kompromissbereite Part-

ner dar und scheinen dies auch selbst von sich anzunehmen („junger Mann“ in: Rāva 1954b; 

Bräutigam von Padmā in: Dvivedī 2012; Ramāpati zu Pūjā in: Biśvālaḥ 2006; Malhāra in: Jānī 



 200 

2015). Im Rahmen der Rollenverteilung sind sie ihren Partnerinnen wohlgesonnen, vor der 

Ehe auch besonders zugetan und zugewandt („junger Mann“ in: Rava 1954b, Malhāra in: Jānī 

2015, Ramāpati gegenüber Pūjā in: Biśvālaḥ 2006). In der Ehe übernehmen sie ihre Rolle als 

Anweisungsbefugte. Wird ihnen von ihren Ehefrauen widersprochen, beharren sie auf ihrer 

Anweisung (Lakṣmanapāla in: Pāṭaṇī 1994; Rākeśa in: Pāṭaṇī 1994; Ramāpati in: Biśvālaḥ 

2006). Teilweise wahren sie jedoch neben der Klarstellung der Anweisungsbefugnis den An-

schein der Diskussionsbereitschaft (Lakṣmanapāla in: Pāṭaṇī 1994; Ramāpati in der Kleidungs-

frage in: Biśvālaḥ 2006). Ausführliche Portraits des „guten“ Herrschers legen Dvivedī (2012) 

mit Dāmodara und Pāṭaṇī (1994) mit Lakṣmaṇapāla vor. Teilweise sehen die männlichen Figu-

ren in Härtefällen ein, dass sie ihrer Ehefrau in ihrer Rebellion folgen (Rākeśa in: Pāṭaṇī 1994), 

ihre Tochter in ihrer berechtigten Forderung unterstützen (Karasanadāsa in: Mādhavaḥ 2013) 

oder die Entschlüsse ihrer Bräute, sie aus Furcht vor familiären Sanktionen nicht zu heiraten 

(Pārvatī und „junger Mann“ in: Rāva 1954b; Varṣā und Malhāra in: Jānī 2015) akzeptieren müs-

sen. Sie benötigen längere Zeit, um die Gründe der Frauen für Widerstand oder Rückzug nach-

vollziehen zu können, da ihnen Informationen über deren stärkere Betroffenheit von traditio-

nellen Normen fehlen. Sie sind nicht der Meinung, dass die Verteidiger*innen der Tradition 

das Recht haben, ihnen ihre behauptete starke Berührtheit durch traditionelle Normen aufzu-

zwingen. Die meisten Normen lassen sich jedoch von ihnen zu ihrem Vorteil nutzen. Die An-

weisungsbefugnis gegenüber der Ehefrau wird von ihnen nicht infrage gestellt. Wird ihnen 

allerdings die Heirat mit der Wunschpartnerin verwehrt, reagieren sie kompromisslos, indem 

sie den Familienverband verlassen (Malhāra in: Jānī 2015; Rajīv in Biśvālaḥ 2010) oder der 

Partnerin die gemeinsame Missachtung aller Normen vorschlagen („junger Mann“ in: Rāva 

1954b; Malhāra in: Jānī 2015).  

Die weiblichen Figuren hingegen unterliegen der Anweisung von Eltern und Ehemann 

und müssen ihre Handlungsoptionen entsprechend vorsichtiger abwägen. Sie empfinden es 

als ungerecht, wenn sie trotz der Befolgung sämtlicher Normen abgewertet werden. Reagiert 

die anweisungsbefugte Seite auf ihr erstes Aufbegehren mit weiterer Statusreduktion und der 

Forderung nach absolutem Gehorsam, so sind sie bereits an der unteren Grenze ihrer mögli-

chen Herabstufung angelangt und sehen ihre Selbstachtung bedroht. In Pāṭaṇīs Erzählung 

(1994) wird die männliche Haltung, Frauen zu verweigern, was Männer für sich selbstverständ-

lich beanspruchen, explizit benannt. Die Analyse dieser Erzählungen legt nahe, dass die Frauen 

ihre niedrigere Position gegenüber Männern und Älteren durchaus akzeptieren würden, wenn 



 201 

ihre erhebliche Arbeitsleistung, ihr hohes Kompetenzniveau in der Hauswirtschaft sowie ihre 

Stellung als gṛhapatnī im Sinne einer „Hausherrin“ anerkannt und wertgeschätzt würden. 

2.8 Die Rebellionen sind erfolgreich. 

Mit ihren auf den Fall zugeschnittenen Strategien sind die Rebellierenden durchweg erfolg-

reich. Sie erreichen eine Verbesserung ihrer unerträglichen Situation, wenn sie auch ihre Ziele 

teilweise erheblich anpassen müssen. Ihre Rebellionen enden entweder mit ihrer Einordnung 

nach der Wiederherstellung ihres Selbstwerts (Pārvatī in: Rāva 1954b; Hari in: Rāva 1954c; 

Padmā in: Dvivedī 2012), mit der Trennung von der Familie (Malhāra in: Jānī 2015; Rajīv in 

Biśvālaḥ 2010; Vijayā und Rākeśa in: Pāṭaṇī 1994), mit offenem Widerstand (Vijayā und Rākeśa 

in: Pāṭaṇī 1994) oder mit der Individualisierung der traditionellen Normen (Ramāpati in: 

Biśvālaḥ 2006; Ḥamīd in: Rāva 1954a).  

Die Stärke des Widerstandes ist unterschiedlich. Die wenigen durch Normen beein-

trächtigten Personen, die keinen Widerstand erwägen, demonstrieren zumindest großes Un-

behagen. Manche reagieren passiv-aggressiv (Padmā in Dvivedī 2012; Sumitrā in Śrī Yo-

gamāyā), manche wagen auch das nicht (Amīnā in: Rava 1954a; Pārvatī gegenüber der Schwa-

gerfamilie in: Rāva 1954b; Sunīti gegenüber der Gesellschaft und dem Schicksal in: Rāva 

1954c). Ihre mangelnde Gegenwehr führt zu resignierter Einordnung und Selbstwertverlust. 

Sie leiden stumm, erliegen quälenden Bewusstseinsströmen und starken Depressionsschü-

ben.  

 

3. Ergebnisse außerhalb der Fragestellung 

Die Untersuchung liefert zwei Ergebnisse, die für die Beantwortung der Fragestellung nicht 

relevant, aber doch interessant genug sind, um aufgeführt zu werden. 

 

3.1 Beispiel für ein sūtra von Āpastamba 

Āpastamba merkt als Beispiel für nicht schriftlich notierte Kenntnisse von Frauen vom Ablauf 

ritualisierter Vorgehensweisen die Rituale nach dem Tod an: 

At the death of a wife or a principal elder, people should fast from the time of death 
until the same time the next day and display the signs of mourning: the mourners should 
dishevel and throw dust on their hair, wear a single garment, face the south, submerge 
themselves once in the water, come out of the water, and sit down. They should repeat 
this three times. They should pour out water in such a way that the deceased recognizes 
it, then return to the village without looking back, and do whatever else the women ask 
them to do. (Ā 2.15.5–9 in: Olivelle 1999: 55+59) 



 202 

 
Dvivedī (2012 in: Guttandin 2020: 71+73) liefert mit seiner detaillierten Beschreibung einer 

Untersuchung der körperlichen Tauglichkeit einer Braut als künftiges Mitglied der Großfamilie 

des Bräutigams ein anschaulich beschriebenes weiteres Beispiel: Die Frauengruppe auf der 

Bräutigamseite, die Padmās Zähne, Augen, Gesichtszüge, Stimme, Bewegungsmöglichkeiten 

und Charakter für ihre Tauglichkeit in einer Großfamilie prüft, wird gebeten, die ihnen be-

kannte Vorgehensweise bei dieser Gelegenheit anzuwenden. Die Frauen werden aktiv und 

gehen systematisch vor, während sich die dazugehörigen Männer zurückhalten. 

 

3.2  Beweis für Individualität hinter einer scheinbaren Uniformität in hierarchisch  

 strukturierten Zusammenhängen 

Untersuchungen zu den Themen Kaste, Familie und Hierarchie missachteten häufig die Aner-

kenntnis von Individualität und persönlicher Autonomie der Personen in der indischen Gesell-

schaft (vgl. Mines 1988). Dagegen hat Mines (1994) herausgearbeitet, wie sich innerhalb eines 

normbestimmten sozialen Zusammenhanges die Individualität von Personen in der Beziehung 

untereinander und zueinander zeigt. Die Schilderungen in den zehn untersuchten Erzählungen 

unterstützen seine Studie. Die Charaktere sind in eine normbasierte Gesellschaft eingebun-

den. Die Autor*innen schildern, wie die Personen ihre Individualität durch voneinander stark 

differierende Handlungen, Kommunikationsvariationen und Emotionen zeigen und im Mitei-

nander ausleben.  

 
 



 203 

IV. Zitierte Literatur 

Abraham, Janaki (2018): “What will the neighbours say?”: Legitimacy, Social Control and the 

Sociocultural Influence of Neighbourhoods in India. In: Diogenes 63, 3–4, S. 111–122.  

Abraham, Saimy Eliza (2018): Short Note on Hindu Joint Family - Under Mitakshara and   

Dayabhaga. In: International Journal of Law Management & Humanities 2, 1, S. 1–8.  

Advocate Khoj: Report No. 128, 2.3: Advocates’ fees. URL:  <https://www.advocatek-

hoj.com/library/lawreports/costoflitigation/3.php?Title=Cost%20of%20Litigation&STi-

tle=Advocates%27%20Fees>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Agnew, Robert (1992): Foundations for a General Strain Theory of Crime and Delinquency. 

In: Criminology 30,1, S. 47–88. 

Ahmad, Imtiaz (1976): Introduction. In: Ahmad, Imtiaz (Hg.): Family, Kinship and Marriage 

Among Muslims in India. Manohar: Jawaharlal Nehru University Press, S. xxii–xxiii. 

Alam, Mohsin (2009): Constructing Secularism: Separating ‚Religion‘ and ‚State‘ under the 

Indian Constitution. In: Australian Journal of Asian Law 11, 1, S. 29–55. 

Al-Gharib, Munirah (2020): A Convergence between Anthropology and Literature: How 

Reading, Writing and Ethnography Intertwine. In: International Journal of Applied Linguistics 

& English Literature (IJALEL) 9, 5, S. 91–100. 

Ali, Kecia (2010): Marriage and slavery in early Islam. Cambridge Mass.: Harvard University 

Press. 

Allen, Albert Henry (1900): The Vaṭa-Sāvitrī-Vrata, According to Hemādri and Vratārka. In: 

Journal of the American Oriental Society 21, S. 53–66.  

Allendorf, Keera und Arland Thornton (2015): Caste and Choice: The Influence of Develop-

mental Idealism on Marriage Behavior. In: American Journal of Sociology 121, 1, S. 243–287.  

 



 204 

Al-Muzaffar, Muhammad Rida (1982): The faith of Shia Islam. Vereinigtes Königreich: 

Muhammadi Trust of Great Britain and Northern Ireland. Digitalisierte Ausgabe von Islamic 

Mobility 2013. scribd, URL: https://de.scribd.com/document/151329920/The-Faith-of-Shia-

Islam-Muhammad-Rida-Al-Muzaffar-XKP?doc_id=151329920&download=true&or-

der=649480631, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Alt, Christian und Natalie Mayroth (2021): Netz aus Lügen – Das Experiment (6/8). Podcast 

der Bundeszentrale für Politische Bildung bpb 17.12.2021, 06:01 und 13:15. bpb.de, URL:      

<https://www.bpb.de/mediathek/podcasts/netz-aus-luegen/345038/netz-aus-luegen-das-

experiment-6-8/>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Anonymus (1954e): Introduction. In: Rāva, Kshama. Grāmajyoti. Calcutta: Chatterjee. 

 

Arumugam, Indira (2020): Delighting in Kinship: Women’s Relatedness and Casual Pleasures 

in a Village in Tamil Nadu. In: Social Anthropology 28,2, S. 512–526.  

Atal, Yogesh (2012): Sociology: A Study of the Social Sphere. Delhi u.a.: Pearson. 

Atwal, Jyoti (2017): Real and Imagined Widows: Gender Relations in Colonial North India. 

Delhi: Primus Books. 

Aumann, Antony (2024): Four Reasons for Rebellion: On the Existentialist Revolt against the 

Crowd. In: Ago, Kevin, Megan Altman und Hans Pedersen (Hg.): The Routledge Handbook of 

Contemporary Existentialism. New York: Routledge (= Routledge Handbooks in Philosophy), 

S. 118–128.  

Babu, D. Shyam und Ravindra S. Khare (Hg.) (1990): Caste in Life: Experiencing Inequalities. 

Delhi u.a.: Pearson Print.  

Bagul, Baburao und Jayant Deshpande (1999): Rebellion. In: Indian Literature 43, 6 (194). New 

Delhi: Sahitya Akademi, S. 29–37. 

Bahadur, Kalim (1996): Understanding Muslim Identity in India. An Overview. In: Compara-

tive Studies of South Asia, Africa and the Middle East 16, 2, S. 10–15.  



 205 

Bālakṛṣṇa, Paṇḍita (1998): Śāradāmaṇilīlācaritam. Śrīkṛṣṇa Śarmā und Aruṇā Śarmā (Hg.). 

Dillī: Nirmal Pablikeśaṃs.  

Banerjee Abhijit, Esther Duáo, Maitreesh Ghatak und Jeanne Lafortune (2013): Marry for 

what? Caste and Mate Selection in Modern India. In: American Economic Journal: Microe-

conomics 5, 2, S. 33–71. 

Banerji, Sureś Chandra (1999): A Brief History of Dharmaśāstra. New Delhi: Abhinav Publi-

cations. 

Bansal, Parul (2013): Youth in Contemporary India: Images of Identity and Social Change. 

New Delhi: Springer India. 

Bauer, Hans (Hg.) (1917): Islamische Ethik II: Von der Ehe. Das 12. Buch von al-Ġazālī's „Neu-

belebung der Religionswissenschaften“. Halle a. d. S: Max Niemeyer.  

Berdahl, Robert M., Alf Lüdtke, Hans Medick, Carlo Poni und David Warren Sabean (1982): 

Klassen und Kultur. Sozialanthropologische Perspektiven in der Geschichtsschreibung. Frank-

furt a. M.: Syndikat.  

Berreman, Gerald D. (1962): Village Exogamy in Northernmost India. In: Southwestern Jour-

nal of Anthropology 18, 1, S. 55–58. 

Bhandari, Parul (2020): Matchmaking in Middle Class India: Beyond Arranged and Love Mar-

riage. Singapore: Springer Nature Singapore Pte. Limited. 

Bhāratīya, Pramod (1999): Fourteen novels of sanskrit. Delhi: Parimal Publications. 

Bharucha, Rustom (1989): Notes on the Invention of Tradition. In: Economic and Political 

Weekly 24, 33, S. 1907–1909 + 1911–1914. 

Bhatnagar, Suhasini and Suraksha Agrawal (2002): Surname Endogamy among the Brahmin 

of India. In: Current Sociology 50, 6, S. 853–861. 



 206 

Biśvālaḥ, Banamālī (2006): Mānavāt dānavam prati [Vom Menschen zum Dämon]. In: Ba-

namālī Biśvālaḥ: Jijīviṣā [Der Wunsch zu leben]. Saṃskṛtalaghukathāsaṃgrahaḥ. [Samm-

lung von Sanskrit-Erzählungen] Allahabad: Padmajā Prakāśanam, S. 114–120.  

Biśvālaḥ, Banamālī (2010): Kātharināyāḥ bhāratayātrā [Katharinas Indienreise]. In: Bisval, 

Banamali, Narayana Dash und Sri Rakesh Dash (Hg.): Kathāsarit. A half-yearly journal of San-

skrit stories 12, Allahabad: Kathabharati, S. 11–14.  

Biswas, Chaiti Sharma und Ishita Mukhopadhyay (2018): Marital status and women empow-

erment in India. In: Sociology International Journal 2,1, S. 29–37. 

Böhtlingk, Otto von und Rudolph Roth (1994): Grosses Petersburger Wörterbuch. Online. 

Cologne Digital Sanskrit Dictionaries, sanskrit.lexicon.uni-koeln.de, URL: 

<https://www.sanskrit-lexicon.uni-koeln.de/scans/PWGScan/2020/web/index.php>, letz-

ter Abruf am 14.10.2024. 

Borges, Jorge Luis (1959): Tlön, Uqbar, Orbis Tertius. In: Jorge Luis Borges: Labyrinthe. Über-

setzt von Karl August Horst. München: Hanser, S. 142–162. 

Boschung, Dietrich, Alexandra W. Busch und Miguel John Versluys (Hg. ) (2015): Reinventing 

‘The Invention of Tradition?‘ Indigenous Pasts and the Roman Present. Paderborn: Wilhelm 

Fink (= Morphomata 32). 

Bose, Sunita und Scott South (2003): Sex composition of children and marital disruption in 

India. In: Journal of Marriage and Family 65, 4, S. 996–1006. 

Braungart, Wolfgang (2018): Die Kunst ist keine Immaculata. Einige Thesen zur Bedeutung 

schöner Stellen für die Kanonbildung. Auch der Versuch einer Antwort an Heinz Schlaffer. 

In: Germanisch-Romanische Monatsschrift 68, 1, S. 89–105. 

Bronkhorst, Johannes (2003): Tradition and Argument. The Bahiraṅga Paribhāṣā in the Pa-

ribhāṣenduśekhara. New-Delhi: Banarsidass Publishers (= Classical Indian Linguistics). 

Calla, Megh Raj (15.12.1999): Minaxi Zaverbhai Jethva vs. State of Gujarat. Urteil am Gujarat 

High Court. Indian Kanoon, URL: <https://indiankanoon.org/doc/1089323/>, letzter Abruf 

am 14.10.2024.  



 207 

Carroll, Lucy (1983): The Muslim Family in India: Law, Custom, and Empirical Research. 

In: Contributions to Indian Sociology 17, 2, S. 205–222.  

CCrP (Code of Criminal Procedure). India Code: URL: <https://www.india-

code.nic.in/bitstream/123456789/15272/1/the_code_of_criminal_procedure,_1973.pdf>, 

o. S., letzter Abruf am 14.10.2024. 

Central List of OBCs For the State of Orissa. Government of Tamil Nadu. bcmbcmw.tn.gov.in, 

URL:  <https://bcmbcmw.tn.gov.in/obc/faq/orrisa.pdf>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

CGS Publication India, A Web Publication for Government Employees. cgspublication-

india.com, 1st Pay Commission, URL: <http://www.cgspublicationindia.com/1st_Pay_Com-

mission.aspx#:~:text=th%20Pay%20Commission,1st%20Pay%20Commission,ac-

cepted%20and%20implemented-%20in%201946>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Chadha, Narendra K. (2012): Intergenerational Relationships: An Indian Perspective. Vortrag 

vor den Vereinten Nationen als Mitglied des UN Expert Group Meetings, 14.–18. Mai 2012, 

New York, PDF, S. 1–15. Online-Publikation, URL: <https://www.un.org/esa/socdev/fa-

mily/docs/egm12/CHADHA.PAPER.pdf>, letzter Abruf am 14.10.2024.  

Chakravarti, Uma (2006): Everyday Lives, Everyday Histories: Beyond the Kings and Brahma-

nas of ‘Ancient‘ India. New Delhi: Tulika Books.  

Chandra, Satish (10.03.1972): Chhotey Lal And Ors. vs Jhandey Lal And Anr. (AIR 1972 All 

424). Urteil am Allahabad High Court. Indian Kanoon, URL: <https://indiankan-

oon.org/doc/1410522/>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Chatterjee, Nandini (2010): English Law, Brahmo Marriage, and the Problem of Religious 

Difference: Civil Marriage Laws in Britain and India. In: Comparative Studies in Society and 

History 52, 3, S. 524–552. 

Chatterjee, Soumi (2018): Concept and Evolution of Dowry. In: International Journal of Hu-

manities and Social Science Invention (IJHSSI) 7, 1, S. 85–90.  

Chattopadhyay, Rita (1999): Modern Sanskrit Plays (1970–1998). Calcutta: Sanskrit Pustak 

Bhandar.  

https://www.cambridge.org/core/journals/comparative-studies-in-society-and-history
https://www.cambridge.org/core/journals/comparative-studies-in-society-and-history
https://www.cambridge.org/core/journals/comparative-studies-in-society-and-history/volume/0640EAEAFDDF12F12FAB5782848B054A


 208 

Cheema, Shahbaz Ahmad (2012): Shia and Sunni Laws of Inheritance: A Comparative Analy-

sis. In: Pakistan Journal of Islamic Research 10, S. 69–82. 

Chen, Martha und Jean Dreze (1995): Recent Research on Widows in India: Workshop and 

Conference Report. In: Economic and Political Weekly 30, 39, S. 2435–2450.  

Chen, Martha und Jean Dreze (2002): Widowhood and Well-Being in Rural North India. In: 

Madan, Vandana (Hg.): The Village in India. Oxford: Oxford University Press (= Oxford in In-

dia Readings in Sociology and Social Anthropology), S. 417–444.  

Chiplunkar, Gaurav und Jeffrey Weaver (2023): Marriage Markets and the Rise of Dowry in 

India. (= Institute of labor Economics (IZA) Discussion Paper Series), IZA DP No. 16135. On-

line-Publikation, docs.iza.org, URL: <https://docs.iza.org/dp16135.pdf>, letzter Abruf am 

14.10.2024. 

Clementin-Ojha, Catherine (1988): Outside the Norms: Women Ascetics in Hindu Society. 

In: Economic and Political Weekly 23, 18, S. 34–36.  

Committee on Empowerment of Women (Hg.) (2007 und 2008): Plight of Indian Women 

Deserted by NRI Husbands. Seventeenth Report, 14th Lok Sabha. New Delhi: Lok Sabha Se-

cretariat. Online-Publikation, eparlib.nic.in, URL: <https://epar-

lib.nic.in/handle/123456789/62718?view_type=browse>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Constitution of India. Legislative Department of India, URL: <https://legislative.gov.in/con-

stitution-of-india/>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Croll, Elisabeth (2002): Endangered Daughters. Discrimination and Development in Asia. 

London, New York: Routledge.  

Dakṣasmṛti (2002). Crit. ed. and trans. by Irma Piovano. Corpus Iurius Sanscriticum. Vol. 1. 

ed. Oscar Botto. Torino: CESMEO. E-Text, Online-Publikation, University of Austin, URL: 

<https://sites.utexas.edu/sanskrit/resources/dharmasastra/daksasmrti/>, letzter Abruf am 

14.10.2024. 

D’Angelis, Rose (2002): Between Anthropology and Literature. London u.a.: Routledge.  



 209 

Daniel, E. Valentine (1984): Fluid Signs: Being a Person the Tamil Way. Berkeley u.a.: Uni-

versity of California Press. 

Das, Bijay Kumar, Anjali Pathak, Ravish Kumar, Avi Kush und Bijay Kumar (2023): Home: A 

Sacred Space for Hindus. Paper for the 9th International Multidisciplinary Conference on 

Current Research Trends. PDF, S. 1–10. Online-Publikation, URL: <https://www.research-

gate.net/publication/373395078_Home_A_Sacred_Space_for_Hindus>, letzter Abruf am 

14.10.2024. 

Das, Sisir Kumar (2005): A History of Indian Literature I, 1800–1910: Western Impact, Indian 

response. New Delhi: Sahitya Akademi (Erstauflage 1991). 

Das, Sisir Kumar (2021): A History of Indian Literature II, 1911–1956: Struggle for Freedom: 

Triumph and Tragedy. New Delhi: Sahitya Akademi (Erstauflage 1995). 

Dave, Anil Ramesh und L. Nageswara Rao (6.10.2016): Narendra vs K. Meena. Urteil am Su-

preme Court of India. Indian Kanoon, URL: <https://indiankanoon.org/doc/130314186/>, 

letzter Abruf am 14.10.2024. 

Davis, Donald R. (2013): The Spirit of Hindu Law. Cambridge u.a.: Cambridge UP. 

Denton, Lynn Teskey (2004): Female Ascetics in Hinduism. New York: State University of 

New York Press. 

Derné, Steve (1994): Hindu Men Talk about Controlling Women: Cultural Ideas as a Tool of 

the Powerful. In: Sociological Perspectives 37, 2, S. 203–227. 

Derrett, John Duncan Martin (1973): Dharmaśāstra and juridical literature. Wiesbaden: Ha-

rassowitz (= A History of Indian literature).  

Derrett, John Duncan Martin (1999): Religion, Law and the State in India. Oxford: Oxford 

UP. 

Desai, Anita (2008): Cry, the Peacock. New Delhi: Orient Paperbacks.  



 210 

Desai, R. C. (1948): Consumer Expenditure in India, 1931-2 to 1940-1. In: Journal of the Royal 

Statistical Society. Series A (General) 111, 4, S. 261–308.  

Deshpande, Ashwini and Rajesh Ramachandran (2021): Viewing Caste Inequality Upside 

Down. Online-Post o. S. Centre for Economic Data and Analysis (CEDA) at the Ashoka State 

University. Online-Publikation. ceda.ashoka.edu.in, URL: <https://ceda.ashoka.edu.in/vie-

wing-caste-inequality-upside-down/>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Deshpande, Shashi (2005): The Keynote Address. In: Prasanna Sree, Sathupati (Hg.): Indian 

Women Writing in English: New Perspectives. New Delhi: Sarup & Sons, S. 1–9. 

Devassia, Plakkiyil Chacko (2014): Kristubhāgavatam. In: Prajapati, Sweta: A Marigold of 

Modern Sanskrit Literature. Delhi: New Bhartiya, S. 1–61. 

Dimitrov, Dragomir (2019) (Hg.): ḍān kvikṣoṭaḥ (Don Quixote). By Miguel de Cervantes 

Saavedra. Translated from English into Sanskrit by Jagaddhar Zadoo & Nityanand Shastri. 

Pune: Department of Pali, Savitribai Phule Pune University (= Pune Indological Series III). 

Dommaraju, Premchand (2009): Female Schooling and Marriage Change in India. In: Popu-

lation 64, 4, S. 667–683. 

Doron, Assa and Robin Jeffrey (2013): The Great Indian Phonebook. How Cheap Mobile 

Phones Change Business, Politics and Daily Life. London: C. Hurst & Co. Publishers. 

Dotterweich, Leona (2018): Lebenswelten alter Menschen in Varanasi (Nord-Indien). Disser-

tation, Ruprecht-Karls-Universität, Heidelberg. Online-Publikation. Archiv Universität Hei-

delberg, URL: <https://archiv.ub.uni-heidelberg.de/volltextserver/28645/1/Disserta-

tion%20Leona%20Dotterweich.pdf>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Dowry Prohibition (Maintenance of Lists of Presents to the Bride and Bridegroom) Rules, 

1985. highcourtchd.gov.in, URL: <https://highcourtchd.gov.in/hclscc/sub-

pages/pdf_files/8.pdf>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Dowry Prohibition Act, 1961. Indian Kanoon, URL: <https://indianka-

noon.org/doc/1763444/#>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

https://www.jstor.org/journal/jroyastatsociser
https://www.jstor.org/journal/jroyastatsociser


 211 

Dumpala, Roshni (2022): Caste Endogamy: A Multidimensional analogy of Caste in the In-

dian Society. In: International Journal of Law Management and Humanities (IJLMH), 5, 1, 

S. 2340–2350. Open Access, URL: <https://doij.org/10.10000/IJLMH.112761>, letzter Abruf 

am 01.12.2023. 

Durant, Will (1930): The Case for India. New York: Simon and Schuster. 

Durkheim, Emile (1895): Les règles de la méthode sociologique. Paris: Félix Alcan.  

Dvivedī, Prabhunātha (2012): Kanyādarśanam [Die Begutachtung der Braut]. In: Dvivedī, 

Prabhunātha: Kanakalocanaḥ [der Goldäugige]. Varāṇasī: Śrutiprakāśakāḥ, S. 27–36.  

Dvivedī, Vindhyeśvarīprasāda (1992): Gṛhapraveśapaddhatiḥ. Varāṇasī, Neu-Delhi: Surab-

hāratī Prakāśana (= Caukhambā Sanskrit Series). 

Edelbauer, Michaela (2019): Das flüssige Land. Stuttgart: Klett-Cotta. 

Epstein, Robert, Mayuri Pandit und Mansi Thakar (2013): How Love Emerges in Arranged Mar-

riages: Two Cross-Cultural Studies. In: Journal of Comparative Family Studies 44, 3, S. 341–360.  

Ette, Ottmar (2020): ReiseSchreiben: Potsdamer Vorlesungen zur Reiseliteratur. Berlin, Bos-

ton: De Gruyter. 

Falconi, Elizabeth A. und Grab, Kathryn E. (Hg.) (2019): Storytelling as Narrative Practice. 

Ethnographic Approaches to the Tales We Tell. Leiden: Brill (= Studies in Pragmatics 19). 

Forbes, Geraldine Hancock (1998): Women in Modern India. Cambridge: Cambridge UP. 

Freed, Stanley A. und Ruth S. Freed (1982): Changing Family Types in India. In: Ethnology 21, 

3, S. 189–202. 

Fremantle, Anne (1938): Loyal Enemy. London: Hutchinson.  

Furtado, Delia (2015): Ethnic Intermarriage. In: James D. Wright (Hg.): International Ency-

clopedia of the Social & Behavioral Sciences (2. Ausgabe), S. 118–122. 

https://www.jstor.org/action/doBasicSearch?Query=au%3A%22Stanley%20A.%20Freed%22


 212 

Gaikwad, K. D. (2003): Disciplining Social Categories: Grhyasutras and Dharmasutras. In Pro-

ceedings of the Indian History Congress 64, S. 188–196. 

Gajendragadkar, P.B. und J. C. Shah (17.11.1959): Rukhmabai vs. Lala Laxminarayan and 

Others, (1960 AIR 335, 1960 SCR (2) 253). Urteil am Supreme Court of India. Indian Kanoon, 

URL: <https://indiankanoon.org/doc/519726/>, letzter Abruf am 14.10.2024.  

Galle, Helmut (2020): Zur Fiktionalität realistischen Erzählens. In: Missinne, Lut, Ralf Schnei-

der und Beatrix Theresa van Dam (Hg.): Grundthemen der Literaturwissenschaft: Fiktionali-

tät. Berlin u.a.: De Gruyter, S. 122–127. 

Gandhi, Kanchan, Harsh Mander, Agrima Bhasin, Radhika Jha (2016): Living Single: Being a 

Single Woman in India. In: India Exclusion Report 2015. New Delhi: Yoda Press, S. 165–188. 

Gāṇḍīvam: Saṃskṛta-sāptāhikam (1981): List of Sanskrit Journals published since 1963. 

Sampūrṇānanda Saṃskṛta Viśvavidyālaya (Hg.). Online-Publikation. sanscritdocuments.org, 

URL: <https://sanskritdocuments.org/news/ListofSanskritJournalsGandivam1981Sam-

purnanandaSanskritUniversity.pdf>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Garcia, Manon (2021): We Are Not Born Submissive: How Patriarchy Shapes Women’s Lives. 

Princeton: Princeton UP. 

Gastón, Colleen Murray, Christina Misunas, Claudia Cappa (2019): Child marriage among 

boys: a global overview of available data. In: Vulnerable Children and Youth Studies, 14, 3, 

S. 219–228. 

Gaynair, Gillian (2011a): Gender Equality: Indian Men’s Attitudes Complex. In: International 

Center for Research on Women (ICRW). Online, URL: <https://www.icrw.org/gender-equal-

ity-indian-mens-attitudes-complex/>, letzter Abruf am 14.10.2024.  

Gaynair, Gillian (2011b): Men and Gender Equality: An Evolving Union. In: International Cen-

ter for Research on Women (ICRW). Online, URL: <https://www.icrw.org/men-and-gender-

equality-an-evolving-union/>, letzter Abruf am 14.10.2024.  

Geertz, Clifford (1973): The Interpretation of Cultures. Selected Essays. New York: Basic 

Books Publishers. 



 213 

Genette, Gérard (2010): Die Erzählung. Übersetzung von Andreas Knop. Überprüft und 

berichtigt von Isabel Kranz. Paderborn: Fink. 

Gerk, Andrea (18.06.2019): Die Hölle der Armut. In: Deutschlandfunk Kultur: Jens Hillje im 

Gespräch mit Andrea Gerk. Podcast in deutschlandfunkkultur.de,  URL: 

<https://www.deutschlandfunkkultur.de/internationaler-literaturpreis-die-hoelle-der-ar-

mut-100.html>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Gist, Noel P. (1954): Caste in Transition: South India. In: Phylon 15, 2, S. 155–164.  

Glasenapp, Helmuth von (1922): Der Hinduismus. Religion und Gesellschaft im heutigen In-

dien. München: Kurt Wolff. 

Glei, Reinhold F. (2012): Short Note: Zur Übersetzung des Korans ins Sanskrit. In: Glei, Rein-

hold F. (Hg.) 2012: Frühe Koranübersetzungen. Europäische und außereuropäische Fallstu-

dien. Trier: (WVT) Wissenschaftlicher Verlag (= BAC – Bochumer Altertumswissenschaftli-

ches Colloquium 88), S. 259–262. 

Gleichstellungsbüro der Universität Bonn (Hg.) (2022): Empfehlungen zur Umsetzung einer 

geschlechtergerechten Sprache, PDF, o.S. Online-Publikation, uni-bonn.de, URL: 

<https://www.gleichstellung.uni-bonn.de/de/universitaetskultur/medienordner-univer-

sitaetskultur/medienordner-geschlechtergerechte-sprache/empfehlungen_spra-

che_gleichstellungsbuero.pdf> (letzter Abruf am 14.10.2024). 

Goldman, Robert P. und Sally J. Sutherland (1996): The Rāmāyaṇa of Vālmīki: An Epic of 

Ancient India. Bd. V: Sundarakāṇḍa. Princeton: Princeton UP. 

Gray, J. Patrick (1998): Ethnographic Atlas Codebook. In: World Cultures 10, 1, S. 86–136. 

Online-Publikation. PDF, o.S., URL: <https://web.econ.ku.dk/bentzen/Codebook4EthnoAt-

las.pdf>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Gudermuth, Kerstin (2003): Kultur der Liebe in Indien: Leidenschaft und Hingabe in Hindu-

Mythologie und Gegenwart. Münster: LIT. 



 214 

Gudermuth, Kerstin (2006): Liebe jenseits der Ehe. In: Südasieninfo (23.01.2006). Online- 

Publikation, PDF, o. S., suedasien.info, URL: <http://www.suedasien.info/analy-

sen/1668.html>, letzter Abruf am 24.11.2023. 

Gülmüş, Zehra (2018): Übersetzungsverfahren beim literarischen Übersetzen. Ahmet Hamdi 

Tanpinars Roman „Das Uhrenstellinstitut“. Berlin: Frank & Timme. (= Transsüd: Arbeiten zur 

Theorie und Praxis des Übersetzens und Dolmetschens 98). 

Guru, Gopal (2016): Nationalism as the Framework for Dalit Self-realization. In: The Brown 

Journal of World Affairs 23, 1, S. 239–252. 

Guttandin, Beate (2018): Missverständnis – eine Novelle aus Indien von Kṣamā Rāva: Aus 

dem Sanskrit mit Vorbemerkungen und Sprachanalyse. In: Orientierungen: Zeitschrift zur 

Kultur Asiens 29–2017, S. 279–294.  

Guttandin, Beate (2020). Rebellionen – Moderne Sanskrit-Erzählungen über Tradition und 

Neuerung im Alltag indischer Paare. Hamburg: Verlag Dr. Kovač. 

Guttandin, Beate (2021): Kṣamā Rāva: „Ein situationsbedingter Fehler“. Eine Sanskrit-Dorf-

geschichte aus den 1950er-Jahren über Ehre und Moral. In: Niklas, Ulrike, Heinz Werner 

Wessler, Peter Wyzlic und Stefan Zimmer (Hg.): „Das alles hier“: Festschrift für Konrad Klaus 

zum 65. Geburtstag. Heidelberg u.a.: CrossAsia, S. 123–150.  

(HAMA) The Hindu Adoptions and Maintenance Act, 1956. Union of India Act. Indian Ka-

noon, URL: <https://indiankanoon.org/doc/946025/#:~:text=Any%20fe-

male%20Hindu%20who%20is,has%20ceased%20to%20be%20a>, letzter Abruf am 

14.10.2024.  

Hancock, Mary (2018): Womanhood In The Making: Domestic Ritual And Public Culture In 

Urban South India. New York: Routledge. 

Handler, Richard and Jocelyn Linnekin (1984): Tradition, Genuine or Spurious. In: The Jour-

nal of American Folklore 97, 385, S. 273–290.  



 215 

Hanisch, Carol (1970): Consciousness-raising. The personal is political. In: Shulamith Fire-

stone und Anne Koedt (Hg.): Notes from the Second Year: Women’s Liberation. New York: 

Radical Feminism, S. 76–78. 

Hankeln, Mareile Dorothee (2010): India’s Marriages Re-Arranged: Changing Patterns 

Among the Urban Middle Class. Saarbrücken: Dr. Müller. 

Hanneder, Jürgen (2009): Modernes Sanskrit. Eine vergessene Literatur. In: Straube, Martin, 

Roland Steiner, Jayandra Soni, Michael Hahn und Mitsuyo Demoto (Hg): Pāsādikadānam. 

Festschrift für Bhikkhu Pāsādika. Marburg: Indica et Tibetica, S. 223–228. 

Hanneder, Jürgen und Måns Broo (Hg.) (2012): Studies on Modern Sanskrit Writings: Ādhu-

nikasaṃskṛtasāhityānuśīlanam. Papers Presented in the Section on Modern Sanskrit Writ-

ings. Proceedings of the 15th World Sanskrit Conference. New Delhi, 05.–10.02.2012. 

Online-Publikation, GRETIL e-library, URL: <https://gretil.sub.uni-goettin-

gen.de/gretil_elib/HaB014__Hanneder_Broo_eds_Studies_on_Modern_Sanskrit_Writ-

ings_15thWSC-Panel_2012.pdf>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Hanumaiah, Dodda (2023): Marriage Practices among Indian Muslims. In: Journal of Emer-

ging Technologies and Innovative Research (JETiR) 10, 6, S. 586–590.  

Hauser, Beatrix (2008): How to Fast for a Good Husband? On Ritual Imitation and Embodi-

ment in Orissa, India. In: Henn, Alexander v. und Klaus-Peter Koepping (Hg.): Rituals in an 

Unstable World: Contingency — Hybridity — Embodiment. Frankfurt a. M.: Lang, S. 227–

245.  

Hauswirth, Frieda (1932): Purdah: The status of Indian women from Ancient Times to the 

Twentieth Century. London et al.: Kegal Paul, Trench, Trubner & Co, (Erstauflage). 

Heiss, Johann (Hg.) (2005): Veränderung und Stabilität. Normen und Werte in islamischen 

Gesellschaften. (Veröffentlichungen zur Sozialanthropologie 7, Sitzungsberichte der philo-

sophisch-historischen Klasse, 729). Wien: Österreichische Akademie der Wissenschaften. (= 

Forschungsschwerpunkte lokale Identitäten und überlokale Einflüsse II). 



 216 

Heller, Birgit (2010): Hindu-Traditionen und Frauenemanzipation. In: Gender – Zeitschrift für 

Geschlecht, Kultur und Gesellschaft 2, 1, S. 28–46.  

Hemer, Oscar (2016). Writing and Methodology: Literary Texts as Ethnographic Data and 

Creative Writing as a Means of Investigation. In: Wildermuth, N., und Ngomba, T. (Hg.) 

Methodological Reflections on Researching Communication and Social Change. Basingstoke: 

Palgrave Macmillan (= Palgrave Studies in Communication for Social Change), S. 161–182. 

Online-Publikation, PDF, S. 1–22. URL: <https://doi.org/10.1007/978-3-319-40466-0_9>, 

letzter Abruf am 14.10.2024. 

Hewitt, Roger (1998): Ethnizität in der Jugendkultur. In: Gogolin, Ingrid, Marianne Krüger-

Potratz, Meinert A. Meyer (Hg): Pluralität und Bildung. Wiesbaden: Springer Fachmedien, 

S. 13–23.  

Hindu Widows’ Remarriage Act, 1856. Union of India Act. Indian Kanoon, URL: <https://in-

diankanoon.org/doc/144532805/>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

(HMA) The Hindu Marriage Act of 1955 with later amendments. Union of India Act. India 

Code, URL: <https://www.indiacode.nic.in/handle/123456789/1560?locale=en>, letzter 

Abruf am 14.10.2024 

Houben, Jan E. M.: Ecology of Ritual Innovation in Ancient India. In: Patton, Laurie L., Lauren 

M. Bausch und Ganesh Umakant Thite: Self, Sacrifice and Cosmos. Vedic Thought, Ritual, 

and Philosophy. M. Delhi: Primus Books, S. 182–210. 

HSA (Hindu Succession Act, 1956). Union of India Act. Indian Kanoon, URL: <https://indiank-

anoon.org/doc/685111/>, letzter Abruf am 14.10.2024.  

HSA 2005 (Hindu Succession Amendment Act, 2005). NO. 39 OF 2005 Union of India Act. 

Indian Kanoon: URL: <https://indiankanoon.org/doc/1883337/>, letzter Abruf 14.10.2024.  

Hobsbawm, Eric (2014): Introduction. In: Hobsbawm, Eric und Terence Ranger (Hg.): The 

Invention of Tradition. Cambridge: Cambridge UP.  

Hopkins, Edward Washburn (1925): Words of Defamation in Sanskrit Legal Language. In: 

Journal of the American Oriental Society 45, S. 39–50. 



 217 

Hühn, Melanie, Dörte Lerp, Knut Petzold und Miriam Stock (2010): In neuen Dimensionen 

denken? Einführende Überlegungen zu Transnationalität, Transkulturalität, Translokalität 

und Transstaatlichkeit. Münster, Berlin u. a.: LIT. 

Hurst, Dennis G. (2010): America on the Cusp of God’s Grace. New York: Universe.  

Hüsken, Ute und Donna Lynne Seamone (2013): Introduction. The Denial of Ritual and its 

Return. In: Pamela J. Stewart und Andrew Strathen (Hg.): The Denial of Ritual and its Return. 

Journal of Ritual Studies 27, 1, S. 1–10.  

Husain, Sheikh Abrar (1976): Marriage Customs Among Muslims in India: A Sociological 

Study of the Shia Marriage Customs. New Delhi: Sterling Publishers. 

Income Tax Department, Ministry of Finance, Government of India (Hg.) (1961): Hindu Un-

divided Family (HUF). Online, incometaxindia.gov.in, URL: <https://incomet-

axindia.gov.in/pages/i-am/huf.aspx>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

IEA (Indian Evidence Act, 1872) ACT NO. 1 OF 1872. India Code, URL: <https://www.india-

code.nic.in/bitstream/123456789/15351/1/iea_1872.pdf>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

IPC (Indian Penal Code, 1860), ACT NO. 45 OF 1860. India Code, URL: <https://www.india-

code.nic.in/bitstream/123456789/4219/1/THE-INDIAN-PENAL-CODE-1860.pdf>, § 1–511, 

o. S., letzter Abruf am 14.10.2024.  

Institut für Orient- und Asienwissenschaften (IOA) an der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-

Universität Bonn (Hg.) (2018): Formalregeln. PDF, S. 1–35. Online-Publikation, uni-bonn.de, 

URL: <https://www.ioa.uni-bonn.de/de/studium/downl/downl/formalregeln-ioa-

2018.pdf> (letzter Abruf am 14.10.2024). 

Islam, Asiya (2020): ‚It Gets Really Boring if You Stay at Home‘: Women, Work and Tempo-

ralities in Urban India. In: Sociology 54, 5, S. 867–1050. 

Iyangar, Rangaswami K. V. (Hg.) (1950): kṛtyakalpataru of Bhatta Lakshmīdhara IV: śrā-

ddhakāṇḍa. Madras: Baroda Oriental Institute. 



 218 

Jagadisan (7.4.1961): B. Sivanandy vs. Bhagavathyamma. Appeal No. 84 of 1958. Urteil am 

Madras High Court. casemine.com, URL: <https://www.casemine.com/judge-

ment/in/5608fe1de4b0149711150031>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Jajodia, Sharmila (2015): Hypocrisy in Vijay Tendulkar’s Selected Plays. In: Research Hori-

zons, 5, S. 139–142. 

Jānī, Ṛṣirāja (2018): Caturadūrabhāṣe āṣāḍhaḥ [Ein Regenmonat am Smartphone]. In: Ra-

ktaśāṭīdhāriṇī mātā [Die Mutter im roten Shirt]. Ahmedabad: Grantham, S. 100–119. 

Jānī, Ṛṣirāja (2015): Caturadūrabhāṣe āṣāḍhaḥ [Ein Regenmonat am Smartphone]. In: 

Saṃskṛtapratibhā 56. New-Delhi: Sāhitya Akadamī, S. 115–121.  

Jäger, Lorenz (2006): Das Hakenkreuz. Zeichen im Weltbürgerkrieg – Eine Kulturgeschichte. 

Wien und Leipzig: Karolinger Verlag. 

Jejeebhoy, Shireen J., K. G. Santhya, Rajib Acharya und Ravi Prakash (2013): Marriage-re-

lated Decisionmaking and Young Women’s Marital Relations and Agency: Evidence from In-

dia. In: Asian Population Studies 9, 1, S. 28–49. 

Jha, Vaidyanath (2003): Sanskrit Writings in Independent India. New-Delhi: Sāhitya Akadami. 

Jois, Mandagadde Rama (1984): Legal and Constitutional History of India: Ancient legal, ju-

dicial, and constitutional system. New Delhi: Universal Law Publishing. 

Jolly, Julius (1885): Outlines of an History of the Hindu Law of Partition, Inheritance, and 

Adoption, as containes in the Original Sanskrit Treatises. Calcutta: Thacker, Spink and Co.  

Jolly, Julius (1896): Recht und Sitte (einschließlich der einheimischen Litteratur). Straßburg: 

Trübner. (= Grundriss der Indo-arischen Philologie und Altertumskunde, Bd. 2, H. 8). 

Kahlert, Heike 2005: „Das Private ist politisch!“ Die Entgrenzung des Politischen im Kontext 

von Anthony Giddens’ Strukturierungstheorie. In: Harders, Cilja, Heike Kahlert, Delia Schind-

ler (Hg.): Forschungsfeld Politik (= Politik und Geschlecht 15), S. 147–173. 



 219 

Kalaivani, R. (o. N.) (2015): Child Marriage Restraint Act (1929) – A Historical Review. In: 

International Journal of Humanities and Social Science Invention ISSN 4, 1, S. 14–18.  

Kalliath, Parveen, Thomas Kalliath, Varsha Singh (2011): When Work Intersects Family: A 

Qualitative Exploration of the Experiences of Dual Earner Couples in India. In: South Asian 

Journal of Management 18, 1, S. 37–59.  

Kandiyoti, Deniz (1988): Bargaining with Patriarchy. In: Gender and Society 2, 3, S. 274–290.  

Kane, Pandurang Vaman (1941): History of Dharmasastra (ancient and mediaeval, religious 

and civil law) II, Teil 1. Poona: Bhandarkar Oriental Research Institute. 

Kane, Pandurang Vaman (1968): History of Dharmasastra (ancient and mediaeval, religious 

and civil law) I. Poona: Bhandarkar Oriental Research Institute.  

Kannabiran, Kalpana (2012): Tools of Justice: Non-discrimination and the Indian Constitu-

tion. London u.a.: Routledge Taylor & Francis Group. 

Kapadia, Karin (1994): Bonded by Blood: Matrilateral Kin in Tamil Kinship. In: Economic and 

Political Weekly 29, 15, S. 855–861. 

Kashyap, R. L. (2003): Rig Veda Mantra Samhitā. Bangalore: Sreeranga Printing & Publishing 

House. 

Katju, Markandey und Ashok Bhan  (07.07.2006): Lata Singh vs. State of U.P. and Another. 

Urteil am Supreme Court of India. Indian Kanoon, URL: <https://indianka-

noon.org/doc/1364215/>, letzter Abruf am 14.10.2024.  

Kaushalya (2019): Socio-Cultural Attitude Towards Women and Shudras in Ancient Age: A 

Study of the Vedas and Dharmashastra. In: International Journal of Social Science and Hu-

manity 9, 4, S. 107–110. 

Kausthub, Lakshmi, C. Diwakar und V. Ramesh (2000): The Veda Story. Chennai: Krish-

namacharya Yoga Mandiram.  



 220 

Khan, Salman und Pragyan Paramita Pattnaik (2023): Collective hypocrisy and self: An as-

sessment of modern India in the select novels of Aravind Adiga. In: International Journal of 

Multidisciplinary Education and Research 8, 2, S. 28–30. 

Khatak, Sunita, Naman Wadhwa, Aashish Kumar Pandey und Priyanka Poonam (2020): Pub-

lic perception of genetic counseling in India: Opening mind Eyes. In: Shodh Sarita 7, 27, 

S. 104–111. 

Kishwar, Madhu (1994): Codified Hindu Law: Myth and Reality. In: Economic and Political 

Weekly 29, 33, S. 2145–2161.  

Knowles, Charlotte (2022): Beyond adaptive preferences: Rethinking women’s complicity in 

their own subordination. In: European Journal of Philosophy 30, 4, S. 1317–1334.  

König, René (2011): Émile Durkheim. Die Regeln der soziologischen Methode. Deutsch von 

René König. Neuwied u.a.: Luchterhand. 

Komatsu, Hisae (2021): The Emergence of Women’s Voices in Early Twentieth-Century Hindi 

Magazines. In: Südasien-Chronik – South Asia Chronicle 11, S. 69–84. 

Kosambi, Meera (2016): Pandita Ramabai: Life and landmark writings. London, New York: 

Routledge, Taylor and Francis Group. 

Kuczynski, Thomas (Hg.) (2022): Lohn, Preis und Profit. Das kleine „Kapital“: Ein Vortrag zur 

Politischen Ökonomie des Kapitalismus. Hamburg: VSA. 

Kurrien, Rahel und Easter Dawn Vo (2004): Who’s in Charge? Coparenting in South and 

Southeast Asian Families. In: Journal of Adult Development 11, 3, S. 207–219.  

Langenbacher, Nora (2017): Empowerment von Frauen in Indien: Getting the balance right? 

Online-Publikation, refubium.fu-berlin.de, URL: <https://refubium.fu-ber-

lin.de/bitstream/handle/fub188/13817/Dissertation_Langenbacher.pdf>, letzter Abruf am 

14.10.2024. 

Larios, Borayin (2017) Embodying the Vedas, Traditional Vedic Schools in Contemporary Ma-

harashtra. Warsaw, Berlin: De Gruyter Open Ltd. 

https://de.wikipedia.org/wiki/Die_Regeln_der_soziologischen_Methode


 221 

Lebkowska, Anna (2012): Between the Anthropology of Literature and Literary Anthropo- 

logy. Übersetzt von Jan Pytalski. In: Teksty Dugie 2, Special Issue – English Edition, S. 30–43. 

Online publiziert: tekstydrugie.pl, https://tekstydrugie.pl/wp-content/uplo-

ads/2016/06/1.pdf, letzter Abruf am 18.10.2024. 

Leitz, Andreas (2023): The Branches of the Rig Veda. Different Traditions in Vedic Period.  Bd. 

1. Delhi, Pathak Publisher and Distributors. 

Lieten, Georges Kristoffel (2000): Children, Work and Education – II: Field Work in Two UP 

Villages, In: Economic and Political Weekly 35, 25, S. 2171–2178. 

List of Socially and Economically Backward Classes, Communities and Subcastes (SEBC) in 

the State of Odisha sind drei jyotiṣā-Geburtsgruppen unter den Nummern 163–165 

aufgezählt. In: Odiaportal (16.06.2020), URL: <https://www.odiaportal.in/2020/06/odisha-

list-of-sebc-socially-and.html>, letzter Abruf am 14.10.2024.  

Lodhia, Sharmila (2009): Dowry Prohibition Act. In: Encyclopedia of Gender and Society 2. 

Thousand Oaks: Sage Publications, S. 225–226. 

Lohmeier, Anke-Marie (2007): Was ist eigentlich modern? Vorschläge zur Revision literatur-

wissenschaftlicher Modernebegriffe. In: Internationales Archiv für Sozialgeschichte der 

deutschen Literatur 32, 1, S. 1–15. 

Lubin, Timothy (2016a): Custom in the Vedic Ritual Codes as an Emergent legal Principle. In: 

Journal of the American Oriental Society 136, 4, S. 669–687.  

Lubin, Timothy (2016b): The Vedic Homa and the Standardization of Hindu Pūjā. In: Payne, 

Richard K. und Michael Witzel (Hg.): Homa Variations: The Study of Ritual Change across the 

Longue Durée. New York: Oxford University Press, S. 143–166.  

Macdonell, Arthur Anthony (1893): A Sanskrit-English dictionary: being a practical hand-

book with transliteration, accentuation, and etymological analysis throughout. London: 

Longma. 



 222 

Mathur, G. P. (05.05.2004): P.M. Bhargava & Ors vs University Grants Commission & Anr., 

Appeal (civil) 5886 of 2002. Urteil am Supreme Court of India. Indian Kanoon, URL: 

<https://indiankanoon.org/doc/697794/>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Mādhavaḥ, Harṣadevaḥ (1994): Mṛgayā. A Collection of Sanskrit Poems. Ahmedabad: 

Bābubhāī Hālācanda Śāha. 

Mādhavaḥ, Harṣadevaḥ (2008): Mūko rāmagirir bhūtvā: ādhunikasaṃskṛtopanyāsaḥ. Nava-

dehalī: Rāṣṭriyasaṃskṛtasaṃsthānam. 

Mādhavaḥ, Harṣadevaḥ (2013): Savitā. In: Bisval, Banamali, Narayana Dash, Rakesh Das 

(Hg.): Kathāsarit 17, S. 97–99.  

Mādhavaḥ, Harṣadevaḥ (2016): Drākṣāvallī [Weinrebe]. An Anthology of Contemporary  

Sanskrit Ghazals. Delhi: Sāhitya Akademī. 

Mādhavaḥ, Harṣadevaḥ (2018): Savitā. In: Smṛtīnāṃ jarjaritāni pṛṣṭhāni [Verblichene Seiten 

der Erinnerungen]. Allahabad: Kathābharatī, S. 9–12. 

Mahābhārata, Virata Parva. Übersetzt von Ganguli, Kisari Mohan. E-Book of The Mahabha-

rata of Krishna-Dwaipayana Vyasa. In: Gutenberg Projekt  (Hg.) Online, URL: 

<https://www.gutenberg.org/files/12058/12058-h/12058-h.htm>, letzter Abruf am 

14.10.2024. 

Maintenance and Welfare of Parents and Senior Citizens Act, 2007. India Code, URL: 

<https://www.indiacode.nic.in/bitstream/123456789/8865/1/200756senior_citi-

zenact.pdf>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

 

Malzahn, Melanie (2001): Sandhiphänomene im Rigveda als Reflexe von Archaismen und 

Dialektismen. Wien. Online-Publikation: core.ac.uk, <https://core.ac.uk/down-

load/pdf/11584698.pdf>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Marx Aveling, Eleanor (Hg.) (1998): Karl Marx: Value, price, and profit. Addressed to working 

men. London: S. Sonnenschein.  



 223 

Mawrie, Barnes L. (2015): From maternal uncle to father: an anthropological study on 

changing patriarchy among the Khasis. Shillong: Vendrame Institute Publications. 

Mayne, John Dawson (1878): A treatise on Hindu law and usage. Madras: Higginbotham. 

McClish, Mark (2019): From Law to Dharma: State law and Sacred Duty in Ancient India. In: 

Journal of Law and Religion 34, 3, S. 284–309.  

MeasuringWorth Foundation (1960 cont.): Kaufkraftfragen historischer Währungen. Mea-

suringWorth.com,  URL:  <https://www.measuringworth.com/aboutus.php>, letzter Abruf 

am 14.10.2024. 

Mehendale, M. A. (1988): On Mitradruh and Mitradroha. In: Annals of the Bhandarkar Ori-

ental Research Institute 69, 1, 4, S. 249–254.  

Melchor, Fernanda (2019): Saison der Wirbelstürme. Aus dem Spanischen von Angelica Am-

mar. Berlin: Wagenbach. 

Menski, Werner F. (2009). Hindu Marriage Law. In: Hindu Law: Beyond Tradition and Mo-

dernity. Delhi: Oxford Academic, S. 273–321.  

Merton, Robert King (1968): Social Theory and Social Structure. New York: The Free Press, 

Simon and Schuster. 

Meyer, Johann Jakob (1989): Sexual life in ancient India: a study in the comparative history 

of Indian culture. Delhi: Motilal Banarsidass Publishers.  

Michaels, Axel (1998): Der Hinduismus. Geschichte und Gegenwart. München: C.H. Beck. 

Millet, Kate (1969): Sexual Politics. Urbano and Chicago: University of Illinois Press.  

Mines, Mattison (1988): Conceptualizing the Person: Hierarchical Society and Individual Au-

tonomy in India. In: American Anthropologist 90, 3, S. 568–579. 

Mines, Mattison (1994): Public Faces, Private Lives: Community and Individuality in South 

India. Berkeley u. a.: University of California Press. 

https://academic.oup.com/book/9238
https://academic.oup.com/book/9238


 224 

Mishra, Ashok (2019): Hinduism, Ritual, Reason and Beyond. Mumbai: Story Mirror Infotech. 

Misra, Dipak (27.09.2018): Joseph Shine vs. Union of India. Urteil am Supreme Court of India. 

Indian Kanoon, URL: <https://indiankanoon.org/doc/42184625/>, letzter Abruf am 

14.10.2024. 

Mitākṣarā (1918): Yajnavalkya Smriti with the Commentary of Vijnanesvara called the 

Mitaksara. Mitaksara and Notes from the Gloss of Bālambhaṭṭa. Translated by Late Rai Ba-

hadur Srisa Chandra Vidyārṇava. Allahabad: The Panini Office. (= The Sacred Books of the 

Hindus XXI).  

Mock, Heike (2017): Daten und Analysen zum Hochschul- und Wissenschaftsstandort Indien. 

(= DAAD (Hg.): DAAD-Bildungssystemanalyse: Indien 2017), S. 1–34. Online-Publikation. 

daad.de, URL: <https://www2.daad.de/medien/der-daad/analysen-studien/bildungssys-

temanalyse/indien_daad_bsa.pdf>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

More, Pratik (2021): A Review of Importance of Premarital Checkup and Counselling among 

Young Adults. In: Psychology 58, 2, S. 6369–6373. 

Mosher, Donald L. und Mark Serkin (1984). Measuring a macho personality constellation. 

In: Journal of Research in Personality 18, 2, S. 150–163. 

Münster, Daniel (2007): Postkoloniale Traditionen. Eine Ethnografie über Dorf, Kaste und Ri-

tual in Südindien. Bielefeld: transcript. 

Mukherjee, Meenakshi (1979): Deadweight of Tradition: The Sati-Savitri Ideal. In: Manushi 

2, S. 10–11. 

Mukherji, Sujit (1997). Modern Poetry and Sanskrit Kavya: Buddhadeva Bose. Translated 

from Bangla by Sujit Mukherji. Bangalore: Sāhitya Akadami. 

Mullatti, Leela (1995): Families in India: Beliefs and Realities. In: Journal of Comparative 

Family Studies 26, 1, S. 11–25.  

Murdock, George Peter (1981). Atlas of World Cultures. Pittsburgh: Pittsburgh UP.  



 225 

Mushtaq, Raheel, Sheikh Shoib, Tabindah Shah und Sahil Mushtaq (2014): Relationship Be-

tween Loneliness, Psychiatric Disorders and Physical Health. A Review on the Psychological 

Aspects of Loneliness. In: Journal of Clinical and Diagnostic Research 8, 9, S. 1–4.  

Muslim Personal Law (Shariat) Application Act, 1937. India Code, URL: <https://www.india-

code.nic.in/bitstream/123456789/2303/1/A1937-26.pdf>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Nachescu, Voichita (2006): Becoming the Feminist Subject. Consciousness-raising Groups in 

Second Wave Feminism. State University of New York: Buffalo ProQuest Dissertations & The-

ses. 

Nagarathna, B. V. und Augustine George Masih (19.04.2024): Dolly Rani vs. Manish Kumar 

Chancal, Transfer Petition (C) No(S), 2043/2023. Urteil am Supreme Court of India. Indian 

Kanoon, URL: <https://indiankanoon.org/doc/48454477/>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Nash, Geoffrey P. (2016): Marmaduke Pickthall. Boston: Brill (= Muslim Minorities 21).  

Nelson, Matthew (2018): Translingual Nostalgias in Modern Sanskrit and Indian Poetry in 

English. Dissertation. Internet-Publikation. Illinois Library Ideals, ideals.illionois.edu, URL: 

<https://www.ideals.illinois.edu/items/107235>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Norenzayan, Ara (2006): Evolution and Transmitted Culture. In: Psychological Inquiry. An 

International Journal for the Advancement of Psychological Theory 17, 2, S. 123–127. 

Old Special Marriage Act of 1872. Government of the People’s Republic of Bangladesh. 

bdlaws.minlaw.gov.bd, URL: <http://bdlaws.minlaw.gov.bd/act-details-25.html>, letzter 

Abruf am 14.10.2024.  

Olivelle, Patrick (1999): Introduction. In: Olivelle, Patrick: Dharmasūtras – The Law Codes of 

Āpastamba, Baudhāyana, Gautama and Vasiṣṭha. Oxford: Oxford UP. 

Olivelle, Patrick (1999): Dharmasūtras – The Law Codes of Āpastamba, Baudhāyana, Gau-

tama and Vasiṣṭha. Oxford: Oxford UP.  

Olivelle, Patrick (2005): Dharmasūtra Parallels. Containing the Dharmasūtras of Āpastamba, 

Gautama, Baudhāyana and Vasiṣṭha. Delhi: Motilal Barnasidass. 



 226 

Olivelle, Patrick (2013): King, Governance, and Law in Ancient India. Kauṭilīya’s Arthaśāstra. 

New York: Oxford UP.  

Pal, Sumana (2019): Educational Status of Women in India: Past and Present. In: Mahila 

Pratishtha 5, 1, S. 61–76.  

Pandian, Jacob (1987): Caste, Nationalism and Ethnicity. An Interpretation of Tamil Cultural 

History and Social Order. Bombay: Popular Prakashan. 

Pandey, Mithilesh (2019): ādhunika saṃskṛta sāhitya kā itihāsa – The History of Modern 

Sanskrit Literature. 2 Bde. New Delhi: Radha Publications. 

Pandey, Raj Bali (1949): Hindu Samskaras: Socio-Religious Study of the Hindu Sacraments. 

Banaras: Vikrama Publications. 

Parr, Rolf (2016): Neue Realismen. Formen des Realismus in der Gegenwartsliteratur. In: 

Fauth, Sören R., Hans Parr (Hg.): Neue Realismen in der Gegenwartsliteratur. Bd. 1. Leiden: 

Brill, Fink. (= Szenen/Schnittstellen), S. 11–22.  

Patton, Laurie L. (2019): Sanskrit and personality development: emotion and dialogue in the 

twentieth century writings of Kshama Rao. In: Patton, Laurie L., Lauren M. Bausch und 

Ganesh Umakant Thite: Self, Sacrifice and Cosmos. Vedic Thought, Ritual, and Philosophy. 

M. Delhi: Primus Books, S. 211–222. 

Patton, Laurie L. (2020): Women and language in the early Indian tradition. In: Ayres-Ben-

nett, Wendy und Helena Sanson (Hg.): Women in the History of Linguistics. Oxford: Oxford 

UP, S. 449–468. 

Pāṭaṇī, Vīṇāpāṇī (1994): Vijayā [Frauenname]. In: Pāṭaṇī, Vīṇāpāṇī: Aparājitā [Die Unbe-

siegte] Delhi: Nāga Prakāśaka, S. 1–20.  

Paul, Eva (2007): Die Dawoodi Bohras – eine indische Gemeinschaft in Ostafrika. In: Beiträge 

zur 1. Kölner Afrikawissenschaftlichen Nachwuchstagung (KANT I) 2006, 16. Online-Publika-

tion. uni-koeln.de, URL: <https://www.uni-koeln.de/phil-fak/afrikanis-

tik/kant/data/PE1_kant1.pdf>, S. 1–12, letzter Abruf am 18.07.2024. 



 227 

Payer, Alois (3.9.2004): Dharmashastra: Einführung und Überblick 3. Übersicht über die 

wichtigsten Quellen. Online-Publikation. payer.de, URL: <http://www.payer.de/dharmas-

hastra/dharmash03.htm>, letzter Abruf am 14.10.2024.  

Pearl, David und Werner Menski (1998): Muslim family law. London: Sweet & Maxwell.  

Pernau, Margrit (2008): Bürger mit Turban. Muslime in Delhi im 19. Jahrhundert. Göttingen: 

Vandenhoeck und Ruprecht. 

Pickthall, Marmaduke William (1953): The Meaning of the Glorious Koran. New York: New 

American Library. (Erstausgabe 1930). 

Pickthall, Marmaduke (2018): The Meaning Of The Glorious Quran. Global Grey e-books. 

Digitalisiert von Pickthall, Marmaduke William (1953).  Online-Publikation. globalgreye-

books.com, URL: <https://www.globalgreyebooks.com/meaning-of-the-glorious-quran-e-

book.html#downloads>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Pingree, David (1973): The Mesopotamian Origin of Early Indian Mathematical Astronomy. 

In: Journal for the History of Astronomy 4, 1, S. 1–12.  

Pitre, Amita und Lakshmi Lingam (2021): Age of consent: Challenges and Contradictions of 

Sexual Violence Laws in India. In: Sexual and Reproductive Health Matters 29, 2, S. 461–474. 

Online-Publikation von Taylor and Francis, tandfonline.com, URL: 

<https://doi.org/10.1080/26410397.2021.1878656>, letzter Abruf am 15.07.2024.  

Plant, Byron King (2008): Secret, Powerful, and the Stuff of Legends: Revisiting Theories of 

Invented Tradition. In: The Canadian Journal of Native Studies XXVIII, 1, S.175-194.  

Plester, Barbara (2015): ‚Take it like a man!‘: Performing hegemonic masculinity through 

organizational humour. In: Ephemera, theory & politics in organization 15, 3, S. 537–559. 

Plimmer, Martin und Brian King (2007): Unglaublich aber wahr. 290 kurze Geschichten vom 

Zufall. Aus dem Englischen von Wolfgang Crass. Bergisch Gladbach: BasteiLübbe. 

Prajapati, Manibhai Kamrajdas (Hg.) (2005): Post-Independence Sanskrit Literature: A Criti-

cal Survey. New Delhi: Standard Publishers. 



 228 

Prajapati, Sweta (2014). A Marigold of Modern Sanskrit Literature. Delhi: New Bhartiya.  

Prasad, Devi (2014): Community Formation Through the Ritual Practices: A Sociological 

Study of Yadavs in Rajanpura and Tarawa Village of Uttar Pradesh. In: Indian Journal of Social 

Development 14, 1 (= Serial Publications) S. 13–19.  

Press Information Bureau, Government of India, Ministry of Home Affairs (24.04.2015): Cen-

sus 2011, Data on Marital Status & Fertility & Head of Household. Online-Publikation. 

pib.gov.in, URL: <https://pib.gov.in/newsite/PrintRelease.aspx?relid=119871>, letzter Ab-

ruf am 14.10.2024. 

Prets, Ernst (2004): Theories of Debate, proof and counter-proof in the early Indian dialec-

tical tradition. In: Balcerowicz, Piotr und Marek Mejor (Hg.): Essays in Indian Philosophy, 

Religion and Literature. Delhi: Motilal Banarsidass, S. 435–448. 

Protection of Women from Domestic Violence Act, 2005. Indian Kanoon, URL: <https://indi-

ankanoon.org/doc/542601/>, letzter Abruf 14.10.2024. 

Pugh, Judy F. (1983): Astrology and Fate: The Hindu and Muslim Experiences. In: Keyes, 

Charles F. und E. Valentine Daniel (Hg.) Karma: An Anthropological Inquiry. Berkeley u.a.: 

University of California Press, S. 131–146. 

Qasmi, Muhammadullah Khalili (12.05.2023): Translating the Quran in Vedic Language. In: 

Darul Uloom Deoband, deobandonline.com, URL: <https://deobandon-

line.com/en/2023/05/12/translating-the-quran-in-vedic-language/>, letzter Abruf am 

14.10.2024. 

Rajendrakumar, Jinashree, Manjula V. Naidu und Santosh Rajan (2023): Process of Emotion 

Regulation in Indian Couples During Gottman’s Dreams-Within-Conflict Intervention: A 

Mixed-Methods Design Study. In: Contemporary Family Therapy 46. Online-Publikation, 

PDF, o.S. <URL: <DOI - 10.1007/s10591-023-09671-y>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Ranganath, S. (2009): Modern Sanskrit Writings in Karnataka. Delhi: Rashtriya Sanskrit Sa-

nsthan (= Lokapriyasāhityagranthamālā 5).  



 229 

Rāva, Kṣamā (1954a): Mithyāgrahaṇam [Missverständnis]. In: Kathāmuktāvalī ‒ 15 Laghu-

kathānāṃ Saṅgrāhaḥ [Kette aus Erzählungsperlen ‒ eine Anthologie von 15 kurzen Erzäh-

lungen]. Mumbāpurī 2: Na. Mā. Tripāṭhī, S. 24–30. 

Rāva, Kṣamā (1954b): Vidhavodvāhasaṅkatam [Ungünstige Umstände für eine Witwenhei-

rat]. In: Kathāmuktāvalī ‒ 15 Laghukathānāṃ Saṅgrāhaḥ [Kette aus Erzählungsperlen ‒ eine 

Anthologie von 15 kurzen Erzählungen]. Mumbāpurī 2: Na. Mā. Tripāṭhī, S. 71–75. 

Rāva, Kṣamā (1954c): Kṣaṇikavibhramaḥ [Ein situationsbedingter Fehler]. In: Ka-

thāmuktāvalī ‒ 15 Laghukathānāṃ Saṅgrāhaḥ [Kette aus Erzählungsperlen ‒ eine Antholo-

gie von 15 kurzen Erzählungen]. Mumbāpurī 2: Na. Mā. Tripāṭhī, S. 76–92. 

Rāva, Kṣamā (1954d): Kathāmuktāvalī ‒ 15 Laghukathānāṃ Saṅgrāhaḥ [Kette aus Er-

zählungsperlen ‒ eine Anthologie von 15 kurzen Erzählungen]. Mumbāpurī 2: Na. Mā. 

Tripāṭhī.  

Rawal, Vandana (2017): Adhunik Sanskrit laghu katha sahitya ka – samajshastriya adhyayan 

(sociological study of modern Sanskrit short story literature). Dissertation, University of 

Delhi. Delhi: Vidyanidhi Prakāśan.  

Ray, Ujjayini (1999): “Idealizing Motherhood”: The Brahmanical Discourse on Women in An-

cient India (circa 500 bce–300 ce). London: ProQuest LLC.  

Registration of Marriage of Non-Resident Indian Bill, 2019. prsindia.org, URL:  

<https://prsindia.org/files/bills_acts/bills_parliament/2019/Registration%20of%20Mar-

riage%20of%20NRI%20Bill,%202019.pdf>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Reitfeld, Helmut (2001): Die Bedeutung der UN-Weltkonferenz gegen Rassismus für Indien.  

Konrad-Adenauer-Stiftung (Hg.). (= Länderberichte), o. S.  Online-Publikation. URL: 

<https://www.kas.de/de/laenderberichte/detail/-/content/die-bedeutung-der-un-welt-

konferenz-gegen-rassismus-fuer-indien#header_order-info>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Renner, Elmar (2021): Übersetzen aus dem Hindi auf dem Wort-Text-Kontinuum und die 

graduelle Fulguration von Bedeutung. In: Niklas, Ulrike, Heinz Werner Wessler, Peter Wyzlic 

und Stefan Zimmer (Hg.): „Das alles hier“: Festschrift für Konrad Klaus zum 65. Geburtstag. 



 230 

Heidelberg u.a.: CrossAsia, S. 263–282. Online-Publikation. crossasia.org, URL: 

<https://doi.org/10.11588/xabooks.815>, letzter Abruf am 13.07.2024. 

Reskin, Barbara F. (1988): Bringing the Men back in: Sex Differentiation and the Devaluation 

of Women’s Work. In: Gender & Society 2, 1, S. 58–81. 

Rew, Martin, Geetanjali Gangoli, Aisha K. Gill (2013): Violence between Female In-laws in 

India. In: Journal of International Women's Studies 14, 1, S. 147–160.  

Rinofner-Kreidl, Sonia (2012): Scham und Autonomie. Zur Phänomenologie selbstbezügli-

cher Gefühle. In: Phänomenologische Forschungen, S. 163–191.  

Rocher, Ludo (1993): Books in an Oral Culture: The Indian „Dharmaśāstras“. In: Proceedings 

of the American Philosophical Society 137, 2, S. 254–267.  

Rosenbaum, Johannes (2017): Die Islamische Ehe in Südasien. Zeitgenössische Diskurse zwi-

schen Recht, Ethik und Etikette. Würzburg: Ergon.  

Rosenhaft, Eve (1987): Review: History, Anthropology, and the Study of Everyday Life. In: 

Comparative Studies in Society and History 29, 1, S. 99–105.  

Rothmann, Ralf (27.04.2020): „Der Autor hat immer Recht.“ Online-Publikation. Süddeut-

sche Zeitung Online: <https://www.sueddeutsche.de/kultur/raimund-fellinger-nachruf-ge-

storben-suhrkamp-1.4889701>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Roye, Susmita (2020): Women’s Fiction in English Shaping Cultural Hisory (1890-1947). Ox-

ford: University Press. 

Sahoo, Subal Chandra (2025): Inner Realization Paves the Way to Infinite Bliss. In: The Brā-

hmī, International Multidisciplinary Research Journal 1, 4, S. 1–7. 

Sahoo, Harihar und R. Nagarajan (2020): “Daughter Only” Families in Selected High and Low 

Son Preference States in India: A Comparative Analysis. In: Indian Journal of Human Deve-

lopment 14, 2, S. 234–256.  



 231 

Saini, Hemraj (2023): Modern Sanskrit Children’s Literature. In: Knowledgeable Research 1, 

9, S. 17–48. 

Sankaran, Sindhuja, Maciek Sekerdej und Ulrich von Hecker (2017): The Role of Indian Caste 

Identity and Caste Inconsistent Norms on Status Representation. In: Frontiers in Psychology 

8, S. 1–14.  

Sanskrit Periodicals: Newspapers and Magazines (2013). Online-Publikation. sanskrit-

documents.org, URL: <https://sanskritdocuments.org/news/SanskritNewspapersandMaga-

zines.html#SECTION0000900>, letzter Abruf am 14.10.2024 

Sarasin, Philipp (1996): Arbeit, Sprache – Alltag. Wozu noch „Alltagsgeschichte“? In: Werk-

stattGeschichte 15, S. 72–85.  

Sastri, V. Subrahmanya und M. Ramakrishna Bhat (1946): Varahamihira’s Brihat Samhita 

with an English Translation and Notes. Bangalore: V. B. Soobiah & Sons at the M. B. D.  

Sathe, Shanta A. (1983): Tilak’s Connotation of the Concept of Swaraj. In: Inamdar, N. R. 

(Hg.): Political Thought and Leadership of Lokmanya Tilak. New Delhi: Concept Publishing 

Company, S. 35–44. 

Satish, Navina T. (2020): Religion und Sexualmoral in Indien. Eine Studie zum gesellschaftli-

chen Umgang mit hinduistischen Traditionen. In: Bertram Schmitz (Hg.): Religionen aktuell 

29. Baden-Baden: Tectum und Nomos Verlag, S. 213 – 236.  

Sawhney, Simona (2004): Who is Kalidasa? Sanskrit poetry in modern India. In: Postcolonial 

Studies 7, 3, S. 295–312.  

Sayers, Matthew R. (2015): The Śrāddha: The Development of Ancestor Worship in Classical 

Hinduism. In: Religion Compass 9, 6, S. 182–197. 

Schaller, Mark (2006): Parasites, Behavioral Defenses, and the Social Psychological Mecha-

nisms Through Which Cultures Are Evoked. In: Psychological Inquiry. An International Jour-

nal for the Advancement of Psychological Theory 17, 2, S. 96–101.  



 232 

Scharfe, Hartmut (2002): Education in ancient India. Leiden: Brill. (= Handbuch der Orienta-

listik 16, 2).  

Schied, Michael (2004): Wechselwirkungen zwischen Religion und Politik – Willensbildung 

im modernen Indien. In: Indien – Politik, Wirtschaft, Gesellschaft, S. 43–68.  

Schneider, Johannes (1996). Sukṛtidatta Pantas Kārtavīryodaya: ein neuzeitliches Sanskrit-

Mahākāvya aus Nepal. Swisttal-Odendorf: Indica et Tibetica (= Indica et Tibetica 27). 

Selbmann, Rolf (2015): Die Wirklichkeit der Literatur: Literarische Texte und ihre Realität. 

Würzburg: Königshausen & Neumann. 

Shah, Shalini (2012): On Gender, Wives and „Pativratās“. In: Social Scientist 40, 5/6, S. 77–

90.  

Sharif, Ja’far (1999): Islam in India: or the Qānῡn-i-Islām. The Customs of the Musalmāns of 

India. London, New York: Routledge (Neuauflage des Reprints von 1921. Erstauflage 1832). 

Sharif, Qur'an (1897): The Holy Koran. Cawnpore: Razzaqi Press. 

Sharma, Ira (2003): The Laghukatha: A historical and Literary Analysis of a Modern Hindi 

Prose Genre. Berlin: De Gruyter. 

Sharma, Jyotirmaya (2020): The Ocean of Mirth: Reading Hāsyārṇava-Prahāsanam of 

Jagadīśvara Bhaṭṭācārya, A Political Satire for All Times. London, New York: Routledge. 

Sharma, N. Ranganatha (1995): Contributions of Women to Post Independence Sanskrit Li-

terature. Bangalore: Span Print.  

Sharma, N. Ranganatha (1996): Modern Sanskrit Literature. Bangalore: Pustakalaya Publica-

tions. 

Sharma, N. Ranganatha (2009): Modern Sanskrit Writings in Karnataka. Navadehalī: Rāṣṭri-

yasaṃskṛtasaṃsthānam (= Lokapriyasāhityagranthamālā 5).  

 



 233 

Sharma, Sharad Kumar (12.06.2020): Madhu Bala v. State of Uttarakhand and others (Ha-

beas Corpus Petition No. 8 of 2020). Urteil am Uttarkhand High Court. livelaw.in, URL:  

<https://www.livelaw.in/pdf_upload/pdf_upload-376689.pdf>, letzter Abruf am 

14.10.2024. 

Sharma, Suruchi (2018): Hypocrisy and Gender Discourse: A Critical Appraisal of U. R. Anan-

thamurthy’s Samskara: A Rite for a Dead Man. In: The Expression. An International Multidis-

ciplinary e-Journal, 4, 4, PDF, S. 29–33. Online-Publikation. URL: <https://www.expression-

journal.com/downloads/6.-dr-suruchi-sharma-paper.pdf>, letzter Abruf am 14.10.2024.  

Sheel, Ranjana (1997): Institutionalisation and Expansion of Dowry System in Colonial North 

India. In: Economic & Political Weekly 32, 28, S. 1709–1718. 

Sheikh, Abrar Husain (1976): Marriage customs among Muslims in India: a sociological study 

of the Shia marriage customs. New Delhi: Sterling Publishers. (Erstauflage 1951). 

Shenoy-Packer, Suchitra (2013): Her Holiness: The Purohitas of Pune, India: Female Hindu 

Priests as Embodied, Emotional–Spiritual, and Aesthetic (Performative) Laborers. In: Journal 

of International and Intercultural Communication 6, 3, S. 183–202. 

Shipra, Suneja, Nandita Chaudhary, Bhanumathi Sharma (2015): Children as Carers for their 

Siblings in Indian Families: Using Dialogical Self Theory to Examine Chi[l]dren’s Narratives. 

In: International Journal for Dialogical Science 9, 1, S. 97–114.  

Shukla, Hira Lal (1969): Renaissance in Modern Sanskrit Literature. Raipur: Alok Prakashan.  

Shukla, Hira Lal (2002): Modern Sanskrit Literature. Tradition and Innovations. Delhi: New 

Bharatiya.  

Sidhwa, Bapsi (2006): Water. A Novel based on the Film by Deepa Mehta. Toronto: Key Por-

ter Books Limited. 

Singh, Abhishek, Praveen Chokhandre, Ajeet Kumar Sing, Kathryn M. Barker, Kaushalendra 

Kumar, Lotus McDougal, K. S. James und Anita Ray (2022): Development of the India Patri-

archy Index: Validation and Testing of Temporal and Spatial Patterning. In: Social Indicators 

Research 159, S. 351–377. 

https://www.epw.in/journal/1997/28


 234 

Singh, Kirti (2013): Separated and Divorced Women in India: Economic Rights and Entitle-

ments. Ottawa u.a.: International Development Research Centre (IDRC) and SAGE Publica-

tions India. 

Singh, Kuldip und Ahmad S. Saghir (26.4.1996): Parayankandiyal Eravath Kanapravan Kal-

liani Amma (SMT)and Others vs. K. Devi and Others. Urteil am Supreme Court of India.   

Casemine.com, URL:  <https://www.casemine.com/judge-

ment/in/5609ace1e4b014971140fecd>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Singh, Nelistra (1992): The vivaha (marriage Samskara) as a paradigm for religio-cultural in-

tegration in Hinduism. In: Journal for the Study of Religion 5, 1, S. 31–40. 

Singh, Prathiba M. (22.12.2020): Mohd Nadeem versus Mohd Rafi, RSA-72-2020. Urteil am 

Delhi High Court. Casemine.com, URL: <https://www.casemine.com/judge-

ment/in/5ff7326e9fca1901e1e1da0e>, letzter Abruf am 14.10.2024.  

Sinha, P. N. (04.02.2005): Shibnath Mukherjee and Ors. vs. State of West Bengal and Anr. 

2005 (4) CHN 447. Urteil am Calcutta High Court. Indian Kanoon, URL: <https://indianka-

noon.org/doc/626250/>, letzter Abruf am 14.10.2024.  

Söndermann, Michael (18.03.2022): „DEN Schriftsteller gibt es nicht“, Nr. 07. Online-Publi-

kation. Söndermann, Michael: Kulturwirtschaft.de. URL: <https://kulturwirtschaft.de>, letz-

ter Abruf am 18.07.2024.  

Solte-Gresser, Christiane (2015): Begabte Schwindlerinnen. Über die Inszenierungen der 

Lüge bei Ljudmila Ulickaja. In: Cahiers d’Études Germaniques 68, S. 191–205. Online-

Publikation. Open Edition Journals, URL: <https://doi.org/10.4000/ceg.1554>, letzter Abruf 

am 14.10.2024. 

Spradley, James P. und David W. McCurdy (Hg.) (2002): Conformity and Conflict: Readings 

in Cultural Anthropology. Boston: Little, Brown and Company (Erstausgabe 1971). 

 

 



 235 

Srinivas, Mysore Narasimhachar (1984): Some Reflections on Dowry. New Delhi: Center for 

Women’s Development Studies, PDF, S. 1–32. Online-Publikation. womenstudies.in,  URL: 

<http://www.womenstudies.in/elib/dowry/dw_some_reflections.pdf>, letzter Abruf am 

14.10.2024. 

Srinivasan, Padmavathi, Nizamuddin Khan, Ravi Verma, Dora Giusti, Joachim Theis und Su-

priti Chakraborty (2015): District-Level Study on Child Marriage in India. What do we know 

about the prevalence, trends and patterns? New-Delhi: International Center for Research 

on Women (ICRW). PDF, S. 1–52. Online-Publikation.  icrw.org, URL: 

<https://www.icrw.org/wp-content/uploads/2016/10/District-level-study-on-Child-Marri-

age-in-India.pdf>, letzter Abruf am 14.10.2024. 

Śrī Yogamāyā, Parāmbā (2009): Mṛtyuḥ candramasaḥ. A translation from Orīya into Sanskrit. 

New Delhi: Samskrita Bharati.  

Śrī Yogamāyā, Parāmbā (2011): Bhāgyabalam uta niṣṭhābalam [Die Macht des Schicksals 

und die Kraft der Standfestigkeit]. In: Śrī Yogamāyā, Parāmbā: Saṃparkaḥ. Kathāsaṃgrahaḥ 

[Beziehung. Sammlung von Erzählungen]. Neu-Delhi: Saṃskṛtabhāratī, 1–4.  

Starkweather, Kathrine und Monica H. Keith (2019): One Piece of the Matrilineal Puzzle: The 

Socioecology of Maternal Uncle Investment. In: Philosophical Transactions of the Royal So-

ciety B: Biological Sciences, 374, 1780, S. 1471–2970. Online-Publikation. royalsocietypubli-

shing.org, URL: <https://doi.org/10.1098/rstb.2018.0071>, letzter Abruf am 16.07.2024. 

Statistisches Bundesamt, Wiesbaden (Hg.) (1995): Länderbericht Indien. Stuttgart: Metzler-

Poeschel. PDF, S. 1–162. Online-Publikation. statistischebibliothek.de, URL: 

<https://www.statistischebibliothek.de/mir/servlets/MCRFileNodeServlet/DEHeft_deri-

vate_00035897/LB-Indien-1995.pdf;jsessionid=1902FCC8FCCF13F98112657CD9CB8632>, 

letzter Abruf am 14.10.2024. 

Sternbach, Ludwik und K. V. Sarma (Hg.) (1981): Maha-subhāṣita-saṃgraha. [Große Samm-

lung von Sprichwörtern] Bd. V. Hoshiapur: Vishveshvaranand Vedic Research Institute. 

 



 236 

Stüssel, Kerstin (2011): Verschollen. Erzählen, Weltverkehr und Literatur in der zweiten 

Hälfte des 19. Jahrhunderts. In: Neumann, Michael und Kerstin Stüssel (Hg.): Magie der Ge-

schichten. Weltverkehr, Literatur und Anthropologie in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhun-

derts. Paderborn: Konstanz University Press, S. 265–281.  

Tahir, Naema N. (2021): Understanding Arranged Marriage: An Unbiased Analysis of a Tra-

ditional Marital Institution. In: International Journal of Law, Policy and the Family 35, 1, S. 1–

20. 

Tambiah, Stanley Jeyeraja und Jack Goody (1973): Bridewealth and Dowry. Cambridge UK: 

Cambridge UP. 

Taylor, McComas (2021): The Viṣṇu Purāṇa. Ancient Annals of the God with Lotus Eyes. Can-

berra: (Australian National University) ANU Press. 

Times of India (25.06.2005), Delhi-Ausgabe, Chennai: “Woman performs last rites!” Online-

Publikation. Times of India Archive, timesofindia.indiatimes.com, URL: <https://timeso-

findia.indiatimes.com/india/woman-performs-last-rites/articleshow/1152300.cms>, letzter 

Abruf am 14.10.2024. 

Tillotson, Sarah (1994): Indian Mansions: A Social History of the Haveli. Cambridge: Orient 

Longman. 

Titzmann, Fritzi-Marie (2011): Matchmaking 2.0. The Representation of Women and Female 

Agency in the Indian Online Matrimonial Market. In: Internationales Asienforum 42, 3–4, S.  

239–256. 

Tomy, Ann Clara (2019): Property Rights of Women under Hindu Law: From Vedas to Hindu 

Succession (Amendment) Act 2005. In: Supremo Amicus 10, S. 24–33. 

Tracy, Larissa (2019a): Conclusion. In: Tracy, Larissa (Hg.): Treason. Medieval and Early Mo-

dern Adultery, Betrayal, and Shame. Leiden, Boston: Brill (= Explorations in Medieval Culture 

10), S. 371–397. 



 237 

Tracy, Larissa (2019b): Introduction. In: Tracy, Larissa (Hg.): Treason. Medieval and Early 

Modern Adultery, Betrayal, and Shame. Leiden, Boston: Brill (= Explorations in Medieval Cul-

ture 10), S. 1–22. 

Tripāṭhī, Rādhāvallabha (2012a): Ādhunika-saṃskṛta-sāhitya-sandarbha-sūcī [Referenzliste 

der modernen Sanskritliteratur]. New Delhi: Raṣṭriyasaṃskṛtasaṃsthānam. 

Tripāṭhī, Rādhāvallabha (2012b): Introduction. In: Hanneder, Jürgen und Måns Broo (Hg.): 

Studies on Modern Sanskrit Writings: Ādhunikasaṃskṛtasāhityānuśīlanam. Papers Pre-

sented in the Section on Modern Sanskrit Writings. Proceedings of the 15th World Sanskrit 

Conference. New Delhi, 05.–10.01.2012. PDF S. 4–20. Online-Publikation: GRETIL e-library, 

URL: <http://gretil.sub.uni-goettingen.de/gretil_elib/HaB014__Hanneder_Broo_eds_Stu-

dies_on_Modern_Sanskrit_Writings_15thWSC-Panel_2012.pdf>, letzter Abruf am 

14.10.2024.  

Tripāṭhī, Rādhāvallabha (2016): Kṣamā Devī Rāva (1890–1954). Criticism and Interpretation. 

New Delhi: Sāhitya Akadamī. 

Tripāṭhī, Vijaya Narayan (2008): Astrology in India. In Helaine Selin (Hg.): Encyclopaedia of 

the History of Science, Technology, and Medicine in Non-Western Cultures. Dordrecht: 

Springer Netherlands, S. 264–267. 

Trivedi, Ira (2014): India in Love: Marriage and Sexuality in the 21st Century. New Delhi: 

Aleph Book Company. 

Tyabji, Salima (2023): The Changing World of a Bombay Muslim Community, 1870-1945. Ox-

ford: Oxford UP. 

Tyagi, Jaya (2008): Engendering the Early Household: Brahmanical Precepts in the Early 

Gṛhyasūtras, Middle of the First Millenium B.C.E. New Delhi: Orient Longman. 

Uberoi, Patricia (2006): Freedom and Destiny. Gender, Family, and Popular Culture in India. 

Oxford: Oxford UP. 

Unnithan, Sanju S. (Producer) (2017): Suryakantha – A Movie in Sanskrit on Ageing. Kerala. 

Spire Productions. Director: M. Surendran.  



 238 

Vinay, Jean-Paul und Jean Darbelnet (1995): Comparative Stylistics of French and English: A 

methodology for translation. Amsterdam: John Benjamins Publishing Company (= Benja-

mins Translation Library 11).  

Wadley, Susan Snow (1980): Hindu women’s household and household rites in a North In-

dian Village. In: Falk, Nancy Auer und Rita M. Gross. (Hg.): Unspoken Worlds. Women’s Re-

ligious Roles. San Francisco, London: Harper and Row, S. 95–106. 

Wagner-Wright, Sandra (2007): Birth, Marriage, Honor & Poverty: Ramifications of Tradi-

tional Hindu Culture & Custom on Modern Indian Women. In: Forum on Public Policy. A 

Journal of the Oxford Round Table. Online-Publikation. academia.edu, URL: 

<https://www.academia.edu/64394423/Birth_Marriage_Honor_and_Poverty_Ramifica-

tions_of_Traditional_Hindu_Culture_and_Custom_on_Modern_Indian_Women>, letzter 

Abruf am 14.10.2024. 

Welsch, Wolfgang (1997): Transkulturalität. Zur veränderten Verfassung heutiger Kulturen. 

In: Schneider, Irmela und Thomson, Christian W. (Hg.): Hybridkultur: Medien, Netze, Künste. 

Köln: Wienand 1997, S. 67–90. 

Welsch, Wolfgang (1998): Transkulturalität. Zwischen Globalisierung und Partikularisierung. 

In: Mainzer Universitätsgespräche. Interkulturalität. Grundprobleme der Kulturbegegnung. 

Mainzer Universitätsgespräche 1998. Mainz: o.V., o. S. 

West, Sir Raymond und Georg Bühler (1878): A Digest of the Hindu Law of Inheritance and 

Partition: From the Replies of the Sāstris in the Several Courts of the Bombay Presidency, 

with Introduction, Notes, and an Appendix. Bombay: Education Society’s Press.  

Wicker, Hans-Rudolf (2012): Postmaritale Wohnregeln. Leitfaden für die Einführungsvorle-

sung in Sozialanthropologie, 1995–2012. Bern: Institut für Sozialanthropologie Universität 

Bern.  

Wijesinghe, Gayathri (2017): Hostage to hospitality: Is there a relationship between “sexual 

hospitality” and sex in commercial hospitality? In: Hospitality & Society 7, 2, S. 181–201. 

Winternitz, Maurice (1963): History of Indian Literature 3. Delhi: Motilal Banarsidass.  

https://books.google.com/books?id=ql0BmInD1c4C&pg=PA602


 239 

Wormer van, Katherine S. und Albert R. Roberts (2009): Death by Domestic Violence: Pre-

venting the Murders and Murder-Suicides. Westport u.a.: Praeger (= Social and Psychologi-

cal Issues: Challenges and Solutions). 

Young Lives and NCPCR (National Commission for Protection of Child Rights) (Hg.): A Statis-

tical Analysis of Child Marriage in India Based on Census 2011. New Delhi: Young Lives und 

NCPCR, PDF, 1–147. Online-Publikation. Feminist Law Archives, URL: <https://femi-

nistlawarchives.pldindia.org/wp-content/uploads/Statistical-analysis-of-child-marriage-

NCPCR-2017.pdf>, letzter Abruf am 14.10.2024.  

Yusuf, Muhammad (1932): o. Titel. Qadiyan und Amritsar: o.V. 

 


