
 

Emanzipation durch Literatur 
Das Frauenbild in den Werken „La serva amorosa“ (1752) und  

„La locandiera“ (1753) von Carlo Goldoni 
 
 
 
 
 

Inaugural-Dissertation 
zur Erlangung der Doktorwürde 

der 
Philosophischen Fakultät 

der 
Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität 

zu Bonn 
 
 
 
 
 

vorgelegt von 
 

Polixeni Georgiadou-Hermann 
aus 

Brühl 
 
 
 
 
 

Bonn 2026 
 
 
 
 
 
 

 



 

Gedruckt mit der Genehmigung der Philosophischen Fakultät 
der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Zusammensetzung der Prüfungskommission: 
 
Prof. Dr. Claudia Jacobi 
(Vorsitzende) 
Prof. Dr. Paul Geyer 
(Betreuer und Gutachter) 
Prof. Dr. Irene Gambacorti 
(Gutachterin) 
Prof. Dr. Frédérique Dubard de Gaillarbois 
(weiteres prüfungsberechtigtes Mitglied) 
 
 
 
 
 
Tag der mündlichen Prüfung: 15. Dezember 2025 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Meinen Eltern, meinem Bruder 
und meinem Ehemann 

in Dankbarkeit gewidmet. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

Vorwort 
 

Die Entstehung der vorliegenden Dissertation war ein langjähriger wissenschaftlicher 

Arbeitsprozess, der ohne vielfältige fachliche Unterstützung und persönlichen Rückhalt nicht 

hätte realisiert werden können. 

Meinem Doktorvater, Prof. Dr. Paul Geyer, gilt mein herzlicher Dank für seine 

kontinuierliche Unterstützung, die stets anregenden und erkenntnisreichen Gespräche sowie 

für das mir entgegengebrachte Vertrauen und die Möglichkeit zur eigenständigen 

wissenschaftlichen Entfaltung. Sein offenes und zugleich anspruchsvolles Verständnis von 

Literaturwissenschaft hat meine wissenschaftliche Entwicklung in besonderer Weise geprägt 

und die vorliegende Arbeit nachhaltig bestimmt. 

Rivolgo un sentito ringraziamento alla Prof.ssa Irene Gambacorti, correlatrice della 

presente tesi presso l’Università degli Studi di Firenze, e ai componenti della commissione di 

dottorato, la Prof.ssa Frédérique Dubard de Gaillarbois della Université Paris-Sorbonne (Paris 

IV) e la Prof.ssa Claudia Jacobi della Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn, per la 

loro costante e cortese disponibilità, nonché per il prezioso supporto scientifico e l’interesse 

dimostrato nei confronti del mio progetto di ricerca. 

Der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn danke ich für die Förderung meines 

Dissertationsprojekts durch die Gewährung eines Promotionsstipendiums. Zudem gilt mein 

Dank der Aufnahme in das strukturierte Promotionsprogramm der Philosophischen Fakultät 

der Universität Bonn, das mir den fachlichen Austausch mit anderen Doktorandinnen und 

Doktoranden sowie die regelmäßige Diskussion meines Forschungsstands und zentraler 

wissenschaftlicher Fragestellungen ermöglicht hat. 

Tiefe Dankbarkeit gebührt schließlich meinem Ehemann für seine liebevolle Unterstützung 

und dafür, dass er insbesondere in jenen Momenten an mich geglaubt hat, in denen ich selbst 

an mir gezweifelt habe. Meinem Bruder danke ich von Herzen für seine stetige Motivation 

und seine verlässliche Ermutigung. Meinen Eltern gilt mein aufrichtiger Dank für ihre 

bedingungslose Begleitung, ihre Geduld und ihren unerschütterlichen Glauben an mich. 

 

 

Brühl, im Dezember 2025 
 
 

Polixeni Georgiadou-Hermann 
 



 

 

Inhaltsverzeichnis 

1. Einleitung 1	
Teil 1: Carlo Goldoni avvocato e drammaturgo veneziano 5	
2. Goldoni: Autor, Werke und Forschungsstand 5	

2.1. Goldoni als Anwalt und Dramaturg 5	
2.2. Forschungsstand 11	

3. Goldoni und seine Muse Maddalena Raffi Marliani 17	
Teil 2: Rechtliche Stellung der Frau in Italien im 18. Jahrhundert 25	
4. Historischer Überblick 25	

4.1. Die Italienische Aufklärung 25	
4.2. Die Emanzipation der Frau im 18. Jahrhundert 29	

5. Rechtliche Lage in Italien im 18. Jahrhundert 39	
5.1. Venedig 40	
5.2. Verona 46	
5.3. Florenz 50	

6. Familienrecht und Erbrecht im 18. Jahrhundert in Italien 55	
6.1. Die Ehe als gesellschaftliche Institution 60	
6.2. Inopportunità und inattuabilità 66	
6.3. Die Mitgift 74	
6.4. Testament 80	
6.5. Die Eheauflösung 86	

Teil 3: Primärwerke: La serva amorosa und La locandiera 95	
7. La serva amorosa (1752) 95	
7.1. Corallinas Soliloquien 97	

7.1.1. Inszenierung des eigenen Selbst, I.6 99	
7.1.2. Strategische Handlungsplanung, I.14 104	
7.1.3. Dramaturgische Atmenpause, II.2 111	
7.1.4. Aufopferung als Ausdruck weiblicher Handlungsmacht, II.14 115	

7.2. Schlüsselszene II.3 122	
7.3. Die Subversion von Machtstrukturen in Szene III.5 137	
7.4. „Viva il nostro sesso”, scena ultima 150	
8. La locandiera (1753) 159	
8.1. Feminismus und Misogynie 163	
8.2. Mirandolinas Soliloquien 182	

8.2.1. Lebensphilosophie, I.9 183	
8.2.2. Strategisches Handeln, I.23 189	
8.2.3. Angst und Reue, III.13 192	

8.3. Fünf Phasen zur Eroberung des Cavaliere 197	
8.3.1. La biancheria 198	
8.3.2. La nascita dell’amore 207	
8.3.3. La presunta partenza del Cavaliere 222	
8.3.4 La scena dello stirare 229	
8.3.5. Il trionfo della protagonista 241	

8.4. Die Geschichte einer Gastwirtin 247	



 

 

Teil 4: Die weibliche Bühnenfigur im Vergleich: Zwischen Macht und Freiheit 251	
9. Parallelen und Unterschiede der Protagonistinnen 252	
10. Goldoni als proto-feministischer Dramatiker im Kontext des 18. Jahrhunderts 259	
11. Schlusswort 264	
12. Literaturverzeichnis 268	



 

 

 
 
 
 
 
 

Goldoni è uno scrittore nuovo e «quasi unico» nella storia letteraria 
italiana. […] Goldoni sente la vita quotidiana, la comunicazione diretta, 
le nuove idee democratiche, è un poeta che scrive per gli altri, avverte 
sempre il grande valore di una letteratura drammatica pensata, sentita, 
recitata come dialogo tra gli uomini; per lui l’applauso è un momento del 
sentire collettivo, il successo un momento comunitario, importante anche 
socialmente.1 
 

Luigi Ferrante 
 
 
 
 
 
 

 
1  Luigi Ferrante, Goldoni. La vita, il pensiero, i testi esemplari, Mailand: 1971, S. 173. 



 

 1 

1. Einleitung  
Die italienische Literatur des Settecento (18. Jahrhunderts) fällt im Fall von Carlo 

Goldoni in eine Phase der Aufklärung, in der das bürgerliche Selbstbewusstsein 

zunehmend in den Vordergrund rückt. Die beiden in dieser Dissertation analysierten 

Komödien La serva amorosa (1752) und La locandiera (1753) legen genau dies nahe. 

Goldoni gilt als Begründer des realistisch-bürgerlichen Theaters, dessen Anliegen es 

war, die Ideale der Aufklärung, Vernunft, Moral, gesellschaftliche Reform, 

dramaturgisch umzusetzen. Bürgerlich sind seine Komödien insofern, als sie den 

Menschen mitsamt seinen Lastern und Schwächen, aber auch seinen Tugenden in 

alltäglichen Kontexten auf die Bühne bringen. Die Charaktere und Handlungen sind in 

der sozialen Realität verankert; überkommene Stereotypen der commedia dell’arte 

werden zugunsten individueller Figurenpsychologie aufgelöst.2 

Goldoni begründet damit einen neuen Komödientypus, der dem genre sérieux 

nahesteht. Ein entscheidender Ausdruck dieses neuen Realismus ist seine konsequente 

Verwendung der Volkssprache, durch die er seinen Figuren Authentizität und Nähe 

verleiht. Wie er selbst in seinen Memoiren festhält, war es sein erklärtes Ziel, auch dem 

einfachen Volk ein Theater zu bieten, in dem es sich wiedererkennen konnte. 

Goldoni war somit nicht nur ein literarischer Innovator, sondern auch ein sozial 

reflektierter Chronist seiner Zeit, ein „principe de’ comici italiani“3, der es verstand, die 

Gesellschaft seiner Heimatstadt Venedig in all ihrer Vielfalt und Widersprüchlichkeit 

auf die Bühne zu bringen.4 

Thematisch konzentrierte sich Goldoni primär auf bürgerliche Werte wie eheliche 

Treue, Sparsamkeit, Aufrichtigkeit und berufliche Tüchtigkeit, zugleich aber 

thematisiert er auch deren Brüchigkeit und das mögliche Scheitern eben jener Ideale, 

wie es insbesondere in der Bottega del caffè (1750) oder in der Trilogia della 

villeggiatura (1761) deutlich wird.5 Zugleich degradierte er den dekadenten Adel zur 

komischen Figur, relativierte die traditionelle Ständeordnung und setzte die 

Ständeklausel der klassischen Poetik zum Teil außer Kraft. Ein repräsentatives Beispiel 

hierfür ist La locandiera, in der die Wirtin Mirandolina den misogynen Cavaliere di 

 
2  Cf. Franco Valsecchi, L’Italia nel Settecento dal 1714 al 1788. Con 501 illustrazioni nel testo e 32 

fuori testo di cui 16 a colori, Mailand: 1959, S. 882. 
3  Cf. Carlo Goldoni, Lettera di Carlo Goldoni a Girolamo Medebac, Rom: 1900, S. 5. 
4  Cf. Goldoni 1900, S. 5. 
5   Cf. Volker Kapp, Italienische Literaturgeschichte, Stuttgart: 2007, S. 219. So auch zitiert bei: 

Wolfgang Theile, Goldoni, Darmstadt: 1977, S. 5: Goldonis Theaterstücke weisen somit „politische, 
gesellschaftliche und ökonomische Probleme [auf].“ 



 

 2 

Ripafratta durch psychologisches Kalkül entwaffnet und am Ende öffentlich bloßstellt. 

In La serva amorosa wiederum steht die ebenso loyale wie strategisch handelnde 

Dienerin Corallina im Mittelpunkt, die durch kluge Vermittlung und affektive 

Intelligenz nicht nur familiäre Harmonie wiederherstellt, sondern sich am Ende 

selbstbewusst in die gesellschaftliche Ordnung einfügt, ohne sich ihr vollständig zu 

unterwerfen. 

Beide Stücke stellen Frauenfiguren ins Zentrum, deren Handeln mit den klassischen 

Geschlechterrollen ihrer Zeit bricht, ein Befund, der für das emanzipatorische Potenzial 

von Goldonis Theater zentral ist.6 Was die Frauen in Goldonis Augen zum bevorzugten 

Untersuchungsgegenstand macht, ist gerade ihr sozial induzierter Mangel an Glück, ihre 

höhere Sensibilität und emotionale Reaktionsdichte im Vergleich zum Mann. Diese 

Konstitution macht sie ängstlicher, unruhiger, verletzlicher, aber dadurch auch 

dramaturgisch interessanter. Goldoni zeichnet ein Panorama weiblicher 

Lebenswirklichkeit, das den Zwängen und Übergängen zwischen den Lebensphasen 

besondere Aufmerksamkeit schenkt: die junge Frau untersteht der väterlichen Autorität, 

die verheiratete dem mitunter strengen Willen des Ehemanns, und die Witwe wird, trotz 

ihrer partiellen juristischen Handlungsfähigkeit, dem moralischen Urteil der 

Öffentlichkeit ausgeliefert. Aus diesen strukturellen Asymmetrien entwickelt Goldoni 

differenzierte, teils widerständige, teils angepasste Figurenprofile, die in ihrem Handeln 

den Spielraum zwischen Konvention und Subversion abtasten. 

In dieser Dissertation soll daher herausgearbeitet werden, wie Goldoni die 

Frauenfiguren in seinen beiden Komödien darstellt: Inwiefern beginnt sich die Frau, 

verkörpert durch die Protagonistinnen Corallina und Mirandolina, im Rahmen der 

literarischen Darstellung zu emanzipieren, und in welchem Maße wird ihr im Kontext 

des 18. Jahrhunderts Handlungsspielraum und Entwicklungspotenzial zugesprochen? 

Ziel ist es, das Spannungsverhältnis zwischen weiblicher Selbstbestimmung und 

normativen Rollenerwartungen zu analysieren und dabei aufzuzeigen, inwieweit 

Goldonis Komödien einen Reflexionsraum über Geschlechterrollen und soziale 

Ordnungen bieten, der bis in gegenwärtige Debatten hineinweist. 

Die vorliegende Dissertation gliedert sich in vier größere Abschnitte. Der erste Teil 

widmet sich dem Autor Goldoni selbst, insbesondere seiner doppelten Rolle als Jurist 

und Dramatiker. Diese Professionen überlagern sich produktiv: Die Einflüsse von 

Goldonis juristischer Ausbildung manifestieren sich, wenn auch nicht durchgängig, in 

einer tendenziell strukturierten Dramaturgie und in der normativ motivierten 

 
6  Cf. Epifanio Ajello, Carlo Goldoni. L’esattezza e lo sguardo, Salerno: 2011, S. 300. 



 

 3 

Charakterzeichnung, die insbesondere in seinen bürgerlichen Komödien zum Tragen 

kommt. Auch der Einfluss weiblicher Vorbilder in seinem persönlichen Umfeld, 

insbesondere der Mutter, seiner Ehefrau aber auch Maddalena Raffi Marlianis, wird im 

biographischen Kontext reflektiert und auf sein Werk bezogen. 

Der zweite Teil bietet einen rechts- und sozialhistorischen Rahmen: Die rechtliche 

Lage von Frauen im 18. Jahrhundert, insbesondere in den urbanen Zentren Venedig, 

Verona und Florenz, wird anhand einschlägiger Quellen zum Familien-, Ehe- und 

Erbrecht analysiert. Die Begrenzung weiblicher Handlungsfähigkeit durch gesetzliche 

Regelungen, etwa im Hinblick auf die Mitgift, das Testament oder die Scheidung, 

liefert ein notwendiges Fundament für die Analyse der literarischen Inszenierung dieser 

Problematiken in Goldonis Werken. 

Im dritten Teil stehen die beiden Primärtexte im Fokus. In La serva amorosa 

manifestiert sich Corallina als moralisch überlegene Figur, die durch rhetorische 

Brillanz, affektive Kompetenz und strategische Planung das dramatische Geschehen 

kontrolliert. Ihre Inszenierung des eigenen Selbst, ihr Spiel mit der Mitgift, sowie ihre 

Positionierung als loyale Dienerin mit souveränem Handlungswillen machen sie zur 

Agentin eines weiblichen Selbstverständnisses, das inmitten struktureller Unfreiheit 

neue Räume eröffnet. La locandiera hingegen entwirft mit Mirandolina eine 

Protagonistin, die in einem semi-öffentlichen, wirtschaftlich organisierten Raum 

operiert. Ihre galante Conduite basiert auf gezielter emotionaler Manipulation, 

rhetorischer Kontrolle und strategischer Distanz. Die Komödie entwickelt damit eine 

subtile Kritik an patriarchalen Geschlechterverhältnissen, ohne in ein offenes Plädoyer 

für weibliche Emanzipation zu münden. 

Der vierte Teil bringt beide Werke vergleichend in ein Verhältnis: Es werden 

strukturelle Parallelen herausgearbeitet, etwa die bewusste Entscheidung beider 

Protagonistinnen für eine pragmatisch motivierte Verbindung ohne sozialen Aufstieg, 

wobei Corallina einen gleichrangigen Partner wählt, während Mirandolina sich für 

einen gesellschaftlich untergeordneten Mann entscheidet. Zugleich treten divergierende 

Handlungsmuster zutage, die jeweils unterschiedliche Strategien weiblicher 

Selbstbehauptung erkennen lassen. Beide Frauen verweigern ein matrimonio nobile 

(adlige Ehe) und entscheiden sich für ein matrimonio di sistemazione, also eine 

zweckorientierte Verbindung. Diese Entscheidung stellt einen bewussten Verzicht auf 

die Liebe zugunsten ökonomischer und reputativer Stabilität dar. In ihrer Entscheidung 

manifestiert sich ein pragmatisches Selbstverständnis, das sowohl als Ausdruck 



 

 4 

weiblicher Autonomie als auch als Anpassung an gesellschaftliche Konventionen lesbar 

ist. 

Insgesamt zeigen die ausgewählten Komödien, wie Goldoni die Bühne zu einem 

Reflexionsraum weiblicher Handlungsmacht macht. Ohne agitatorisches Programm, 

aber mit feiner Sensibilität für die Spannungen zwischen individueller Freiheit und 

gesellschaftlicher Norm eröffnet Goldoni eine neue Perspektive auf weibliche Identität 

im 18. Jahrhundert. Seine weiblichen Figuren erscheinen nicht als Opfer, sondern als 

handelnde Subjekte, nicht durch offene Rebellion, sondern durch strategisches 

Verhalten, sprachliche Souveränität und, in vielen Fällen, durch moralische Integrität. 

Gerade in dieser Klugheit des Herzens liegt das emanzipatorische Potenzial von 

Goldonis Theater. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 5 

Teil 1: Carlo Goldoni avvocato e drammaturgo veneziano 

 2. Goldoni: Autor, Werke und Forschungsstand 
Carlo Goldoni (1707–1793) gilt als eine der prägendsten Figuren der europäischen 

Theatergeschichte und ein bedeutender Vertreter der italienischen Aufklärung. Doch 

bevor er seine Laufbahn als Dramatiker einschlug, war er als Anwalt tätig – eine 

berufliche Phase, die nicht nur seinen literarischen Stil, sondern auch die Themen und 

Figuren seiner Werke nachhaltig beeinflusste. Dieses Kapitel beleuchtet Goldonis 

juristische Karriere, seine Entwicklung zum Dramatiker sowie die Wechselwirkungen 

zwischen beiden Berufsfeldern. 

2.1. Goldoni als Anwalt und Dramaturg 
J’étais le bijou de la maison: ma bonne disait que j’avais de l’esprit; ma mère prit le 
soin de mon éducation, mon père celui de m’amuser. Il fit bâtir un théâtre de 
marionnettes: il les faisait mouvoir lui-même, avec trois ou quatre de ses amis: et je 
trouvois, à l’âge de quatre ans, que c’était un amusement délicieux.7 

Schon seit seiner Geburt am 25. Februar 1707 in Venedig, so berichtet Goldoni in 

seinen Memoiren, schien er dazu berufen, die Welt zu erhellen und zu bereichern:  
Ma mere me mit au monde presque sans souffrir: elle m’en aima davantage; je ne 
m’annonçai point par des cris, en voyant le jour pour la première fois; cette douceur 
sembloit, dès lors, manifester mon caractere pacifique, qui ne s’est jamai démenti 
depuis.8 

Mit einer gewissen „Selbstironie und Humor“ 9 , so Hösle, verfasst Goldoni seine 

Memoiren, die, im Gegensatz zu den Confessions, welche nur wenige Jahre zuvor, von 

Jean-Jacques Rousseau, entstanden sind, das „Werk eines Mannes [darstellen], der in 

Frieden mit seiner Zeit und ihrer Gesellschaft zu leben suchte und der die Situationen, 

in denen ihm dies bei allem guten Willen nicht möglich war, im nachhinein 

bagatellisierte.“10 

Carlo Goldoni wurde als Sohn von Don Giulio Goldoni geboren, dessen Familie aus 

Modena nach Venedig übersiedelte. 11  In der Lagunenstadt heiratete Don Giulio 

Margherita Savioni, die Tochter einer Juristenfamilie und so kam es auch dazu, dass 

einer von Carlos Taufpaten der angesehene venezianische illustrissimo Avvocato 

 
7  Carlo Goldoni, Mémoires de Goldoni, pour server à l’histoire de sa vie, et à celle de son théâtre, 

Tome I, Paris: 1822, S.3. 
8  Carlo Goldoni, „Mémoires de M. Goldoni”, in: Giuseppe Ortolani (Hrsg.), Tutte le opere. Tomo I, 

Verona: 1935, S. 12. 
9  Johannes Hösle, Carlo Goldoni. Sein Leben, sein Werk, seine Zeit, München: 1993, S. 17. 
10  Cf. Hösle 1993, S. 17. 
11  Cf. Goldoni 1935, S. 11. 



 

 6 

(hochverehrter Anwalt) Carlichiopoli war.12 Carlo Alessandro Goldoni, der Großvater 

von Carlo Goldoni und Sohn von Virginia Barilli und Francesco Maria Goldoni, der 

eine enge Verbindung zum Herzog von Modena pflegte, absolvierte ein Studium der 

Rechtswissenschaften am Collegio dei Nobili in Parma13. Sein Bruder, Alberto Goldoni, 

wurde im Jahr 1701 im Dienst des Herzogs zum Oberst befördert. Laut Herry haben die 

Vorfahren der Familie Goldoni „felicemente servito uno stato, Francesco Maria con la 

sua arte, Alberto con il suo valore militare e Carlo Alessandro con la sua scienza 

giuridica e il suo ingeno.“14 Das einleitende Zitat dieses Kapitels thematisiert zudem die 

frühe Ausbildung Carlo Goldonis, die maßgeblich durch seine Mutter geprägt wurde.15 

Die Mutter betrachtete ihren erstgeborenen Sohn Carlo als ein besonderes Juwel, 

weshalb sie, so Herry, den jüngeren Sohn Giovanni Paolo außerhalb des Hauses 

erziehen ließ, um sich vollständig auf die Bildung und Förderung von Carlo 

konzentrieren zu können.16 Goldoni berichtet in seinen Memoiren, dass seine Mutter, 

Margherita, großen Wert darauf legte, ihn im häuslichen Umfeld unter ihrer direkten 

Aufsicht zu erziehen.: „J’étois doux, tranquille, obéissant; à l’âge de quatre ans je lisois, 

j’écrivois, je savois mon catéchisme par cœur, et on me donna un Précepteur.“17 Nach 

Herry erhielt Goldoni zeitweise Unterricht von Hauslehrern aus dem Kreis der 

Ordensleute, die als bevorzugte Begleitung seiner Mutter Margherita galten. 18  Sein 

Interesse an Komödien hat sich seit seiner Jugend kontinuierlich entwickelt:  
J’aimois beaucoup les livres: j’apprenois avec facilité ma Grammaire, les principes de 
la Géographie et ceux de l’Arithmétique; mais ma lecture favorite étoit celle des 
Auteurs comiques. Il n’y en avoit pas mal dans la petite Bibliothèque de mon père; j’en 
lisois toujours dans les moments que j‘avois à moi , et j’en copiois même les morceaux 
qui me faisoient le plus de plaisir. […] Parmi les Auteurs comiques que je lisois et que 
je relisois très souvent, Cicognini étoit celui que je préférois. Cet Auteur Florentin, très 
peu connu dans la République des Lettres, avoit fait plusieurs Comédies d’intrigue, 
mêlées de pathétique larmoyant et de comique trivial; on y trouvoit cependant beaucoup 
d’intérêt, et il avoit l’art de ménager la suspension, et de plaire par le dénouement. Je 
m’y attachai infiniment; je l’étudiai beaucoup; et à l’âge de huit ans j’eus la témérité de 
crayonner une Comédie.19 

Nachdem offenkundig wurde, dass Goldoni keinen medizinischen Werdegang anstrebte 

und somit nicht in die Fußstapfen seines Vaters treten würde, nahm er seine juristische 

 
12  Cf. Armin Gebhardt, Carlo Goldoni. Italiens bedeutendster Lustspieldichter, Marburg: 2008, S. 9. 
13  Cf. Ginette Herry, Carlo Goldoni. Biografia ragionata. Tomo I 1707-1744, Venedig: 2007, S. 21. 
14  Herry 2007, S. 21. 
15  Cf. Comune di Rovigo (Assessorato alla Cultura Spettacolo e Pubblica Istruzione), Goldoni fra 

maschere e storia, Rovigo: 1984, S. 20. 
16  Cf. Herry 2007, S. 26. 
17  Goldoni 1935, S. 12f. 
18  Cf. Herry 2007, S. 26f. 
19  Goldoni 1935, S. 13 sowie Violet Paget, Il settecento in Italia. Accademie. Musica. Teatro, Neapel: 

1932, S. 303. 



 

 7 

Ausbildung im renommierten Kolleg Ghislieri in Pavia auf.20 Seine Studienzeit war von 

intellektueller Vielfalt und einem tiefen Interesse an der menschlichen Natur, die sich in 

der Widmung von Komödien zeigte, geprägt. Wie Goldoni in seinen Memoiren betont:  
Je ne m’arrêtois pas toujours sur les textes de la Jurisprudence; il y avoit des tablettes 
garnies d’une collection de Comédies anciennes et modernes, c’étoit ma lecture 
favorite; je me proposois bien de partager mes occupation entre l’étude légale et l’étude 
comique, pendant tout le tems de ma demeure à Pavie; mais mon entrée au College 
[sic!] me causa plus de dissipation que d‘application, et j’ai bien fait de profiter de ces 
trois mois que je dus attendre les lettres dimissoriales et les certificats de Venise.21 

Dieses doppelte Interesse, juristisch sowie literarisch, prägte sein Verständnis von 

Konflikten und Gerechtigkeit, Themen, die später in seinen Komödien eine zentrale 

Rolle spielen sollten. Nach dem Tod seines Vaters im Jahr 1731 kehrte Goldoni nach 

Venedig zurück und setzte sein Jurastudium in Padua fort, wo er noch im selben Jahr 

seinen Abschluss erwarb.22  Nach dem erfolgreichen Abschluss seines Studiums war 

Goldoni als Anwalt tätig, unter anderem in Chioggia und Venedig (1732).23  Seine 

Tätigkeit als Anwalt ermöglichte ihm einen tiefgehenden Einblick in die rechtlichen, 

gesellschaftlichen und politischen Strukturen der damaligen Zeit. Goldonis juristische 

Karriere zeichnete sich insbesondere durch seine Beschäftigung mit Zivilrecht und 

Prozessführung aus. 24  Die regelmäßige Auseinandersetzung mit Rechtsstreitigkeiten 

und Mandanten unterschiedlicher sozialer Schichten gewährte ihm eine unmittelbare 

Erfahrung mit den gesellschaftlichen Realitäten des 18. Jahrhunderts. Insbesondere 

seine Zeit in Chioggia, einer Stadt mit einer ausgeprägten maritimen Wirtschaft und 

einer heterogenen Bevölkerung, verschaffte ihm wertvolle Einblicke in die Konflikte 

und Lebensweisen verschiedener sozialer Gruppen. Diese Erfahrungen fanden später 

Eingang in sein dramatisches Werk, das sich durch eine realistische Darstellung des 

Alltags und der sozialen Dynamiken auszeichnet. Trotz seiner erfolgreichen juristischen 

Laufbahn wandte sich Goldoni zunehmend der Literatur zu. Der Spagat zwischen 

juristischer Praxis und schriftstellerischer Tätigkeit spiegelt sich in seinem Werk wider. 

Die Eheschließung am 22. August 1736 mit Nicoletta Conio, Tochter des Notars 

Antonio Conio aus Genua 25 , erfolgte während seiner Tätigkeit als Sekretär des 

venezianischen Gesandten in Mailand, einer Position, die Goldoni nach seiner 

juristischen Laufbahn antrat. Die Heirat markierte einen Wendepunkt in Goldonis 
 

20  Cf. Guido Davico Bonino, „Una giovinezza irrequieta”, in: Carlo Goldoni, Gli innamorati. I Rusteghi. 
La casa nova. Le smanie per la villeggiatura, Mailand: 2001, S. XII. 

21  Goldoni 1935, S. 39f. 
22  Cf. Gaetano Compagnino, Il Settecento. L’arcadia. E l‘età delle riforme, volume VI tomo secondo, 

Bari: 1974, S. 374. 
23  Cf. Herry 2007, S. 119. 
24  Cf. Ginette Herry, Carlo Goldoni. Biografia ragionata. Tomo II 1744-1750, Venedig: 2009, S. 73. 
25  Cf. Herry 2007, 304. 



 

 8 

Leben, da sie mit einer Phase zunehmender Unsicherheit über seine berufliche Zukunft 

als Jurist und Autor zusammenfiel. Nicoletta Conio erwies sich als treue Begleiterin, die 

Goldoni in seinen literarischen Bestrebungen unterstützte und ihn auch während seiner 

späteren Jahre in Paris begleitete. Ihre Ehe, die kinderlos blieb, war durch eine enge 

persönliche und berufliche Verbundenheit geprägt. Ferner kann Goldonis Heirat im 

Kontext der gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Bedingungen des 18. Jahrhunderts 

betrachtet werden, insbesondere im Hinblick auf die Rolle der Ehe als soziales und 

ökonomisches Bündnis. Während Goldoni selbst aus einer angesehenen, jedoch 

finanziell nicht gesicherten Familie stammte, brachte Nicoletta Conio durch ihre 

familiäre Herkunft Stabilität in seine Lebensverhältnisse.26 Diese Eheschließung hatte 

somit nicht nur eine persönliche, sondern auch eine strukturelle Bedeutung für Goldonis 

Werdegang, insbesondere in Bezug auf seine Entscheidung, sich endgültig dem Theater 

zu widmen. Seine juristische Erfahrung hinterließ jedoch deutliche Spuren in seinem 

dramatischen Schaffen, insbesondere in der präzisen Charakterzeichnung sowie in der 

kritischen Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen Normen und Institutionen. 

In Mailand lernt Goldoni la compagnia dell’Anonimo (die Schauspieltruppe des 

Anonymen) kennen, bei der er das Handwerkszeug des Dichters erlernt.27  Ein Jahr 

später fasst er den Entschluss, nach Venedig zurückzukehren, unterbricht seine Reise 

jedoch für einen Aufenthalt in Verona, einer Stadt, die für seine weitere Entwicklung 

von besonderer Bedeutung ist. In Verona intensiviert sich sein Kontakt mit der 

Theaterwelt, was einen entscheidenden Einfluss auf seine künftige Laufbahn ausübt. 

Dort begegnet er Giuseppe Imer, dem Direktor des venezianischen Teatro San Samuele, 

dessen Theatertruppe er sich anschließt:  
Imer me prit en particulier; il me pria d’accepter un appartement de garçon qui étoit 
dans la même maison, et à côté du sein; il me pria aussi d’accepter sa table pendant tout 
le tems que sa Troupe devoit rester à Vérone. Dans la situation où j’étois, je ne pouvois 
rien refuser.28 

Gemeinsam mit dieser Truppe kehrt Goldoni schließlich nach Venedig zurück, wodurch 

er seine Verbindung zur venezianischen Theaterszene nachhaltig festigt. 29  Imer 

ermutigte Goldoni, seine juristischen Kenntnisse und seine Beobachtungsgabe in die 

Gestaltung von Theaterstücken einzubringen. Goldonis frühe Werke, darunter La donna 

di garbo (1743), zeichnen sich beispielsweise durch eine scharfsinnige Analyse sozialer 

 
26  Cf. Herry 2007, S. 306f. 
27  Cf. Comune di Rovigo 1984, S. 23; La compagnia dell’Anonimo: “Si tratta del ciarlatano Buonafede 

Vitali, che per meglio vendere i suoi medicamenti si serviva di una compagnia di comici che 
attirassero i clienti.” 

28  Goldoni 1935, S. 157. 
29  Cf. Herry 2007, S. 197. 



 

 9 

und rechtlicher Strukturen aus, die zweifellos auf seine juristische Erfahrung 

zurückzuführen sind. In Venedig unterzeichnete Goldoni 1734 einen Vertrag mit 

Grimani, dem Impresario (Theaterdirektor) von Giuseppe Imer, der mit der 

Theatersaison 1734/35 in Kraft trat. In den folgenden zehn Jahren arbeitete er eng mit 

der Theatertruppe von Imer zusammen und übernahm im Jahr 1737 die Direktion des 

Theaters San Giovanni Grisostomo. In dieser Funktion verfasste er Musikdramen und 

Intermezzi, womit sich sein literarisches Schaffen zunehmend auf das Theater 

konzentrierte.30 Ab diesem Zeitpunkt kann Goldoni als Dramatiker betrachtet werden.  

Der Zeitraum von 1744 bis 1748 ist durch Goldonis Aufenthalt in Pisa geprägt. Wie 

Ferrone feststellt, sah sich Goldoni gezwungen „a guadagnare il necessario per la 

sopravvivenza sua e della moglie [e perciò riprende] a fare l’avvocato […]“.31 In seinen 

Memoiren gibt er in einem knappen Abschnitt Auskunft darüber:  
J’avois des causes dans tous les tribunaux de la Ville, j’avois des cliens des tous les 
états, des nobles de la premiere classe, des bourgeois des plus riches, des commerçans 
des plus accrédités, des Curés, des Moines, de gros Fermiers, jusqu’à un de mes 
confreres, qui étant impliqué dans un procès criminel, me choisit pour son défenseur.32 

Während seines Aufenthalts in Pisa wurde er unter dem Pseudonym Polisseno 

Fegeio in die arkadische Dichtergesellschaft der Colonia Alfea aufgenommen. Zudem 

erhielt er ein Schreiben seines Freundes Antonio Sacchi, der ihn um die Verfassung der 

Komödie Il servitore di due padroni (1745) bat. Dieser Bitte folgend, verfasste Goldoni 

das gewünschte Stück: „Enfin, j’écris, je réponds, je m’engage. Je travaillois le jour 

pour le Barreau, et la nuit pour la Comédie […].”33 

In Livorno lernte Goldoni den Schauspieler und Theaterdirektor Girolamo Medebach 

kennen, der seine Komödie La donna di garbo zur Aufführung brachte. Im Anschluss 

unterbreitete Medebach ihm den Vorschlag, „di lasciare Pisa e l’avvocatura per 

diventare il poeta della compagnia [nel Teatro Sant’Angelo]“.34 Goldoni nahm dieses 

Angebot an und schloss mit Medebach einen Vertrag über eine Dauer von vier Jahren, 

in denen er sich verpflichtete, jährlich acht Komödien sowie zwei libretti per musica zu 

verfassen. In den Jahren 1750 und 1751 entstanden sechzehn neue Komödien für das 

Teatro Sant’Angelo, darunter Il teatro comico, das mit großem Erfolg aufgeführt wurde. 

Gleichzeitig entwickelte sich jedoch ein Urheberrechtsstreit zwischen Goldoni und 

Medebach, da Letzterer die Rechte an den für das Sant’Angelo geschriebenen 

Komödien für sich beanspruchte. Diese Auseinandersetzung markierte einen 
 

30  Cf. Comune di Rovigo 1984, S. 24. 
31  Siro Ferrone, La vita e il teatro di Carlo Goldoni, Venedig: 2011, S. 61. 
32  Goldoni 1935, S. 228. 
33  Goldoni 1935, S. 223. 
34  Comune di Rovigo 1984, S. 26. 



 

 10 

Wendepunkt in Goldonis Karriere und beeinflusste seine weiteren beruflichen 

Entscheidungen maßgeblich.  

Im Jahr 1753 wechselte Goldoni an das Teatro San Luca, das sich im Besitz von 

Antonio Vendramin befand. Bereits im Vorjahr hatte Goldoni mit Vendramin einen 

Zehnjahresvertrag abgeschlossen, der ihn verpflichtete, jährlich acht Komödien zu 

verfassen und zugleich die Leitung des Ensembles zu übernehmen. 35  Parallel dazu 

etablierte sich sein Rivale, der Abt Pietro Chiari, als Dramatiker am Teatro 

Sant’Angelo. Die Rivalität zwischen den beiden Autoren, so Ferrone, „durerà fino al 

1760.” 36 In dieser Zeit lässt sich ein wachsendes Interesse Goldonis am 

westeuropäischen Kulturraum feststellen, das sich sowohl in der thematischen 

Ausrichtung seiner Werke als auch in literarischen Anspielungen zeigt. Insbesondere 

Stücke wie Il filosofo inglese (1754) und Il medico olandese (1756) verweisen auf 

Einflüsse aus dem europäischen Westen, während in seinen Texten zugleich Bezüge zu 

klassischen und frühneuzeitlichen Autoren, darunter Terenz und Torquato Tasso, 

erkennbar sind. 37 Die letzte venezianische Schaffensperiode Goldonis, insbesondere die 

Jahre 1759 bis 1762, als die Phase seiner literarischen Meisterwerke betrachtet. In 

diesem Zeitraum entstanden und wurden uraufgeführt bedeutende Stücke wie I rusteghi 

(1760) sowie die Trilogia della villeggiatura (1761), die zu den Höhepunkten seines 

dramatischen Schaffens zählen. 

Im August 1761 erhielt Goldoni eine Einladung des Théâtre Italien in Paris für ein 

zweijähriges Engagement als Komödienproduzent mit dem Angebot einer 

hervorragenden Vergütung.38 Ein Jahr später verließ er Venedig gemeinsam mit seiner 

Ehefrau, Nicoletta Conio, und seinem Neffen, um dieser Einladung nachzukommen. 

Trotz seines Wechsels nach Frankreich blieb er weiterhin in Kontakt mit der 

venezianischen Theaterszene und sandte weiterhin Komödien an das Teatro San Luca. 

Sein erster Vertrag mit der Comédie Italienne endete im Jahr 1765, doch Goldoni setzte 

seine literarische Arbeit in Frankreich fort. 1771 verfasste er seine erste vollständig in 

französischer Sprache geschriebene Komödie mit dem Titel Le bourru bienfaisant, 

womit er seine Integration in die französische Theaterlandschaft unter Beweis stellte. 39 

Laut Ferrone begann Goldoni bereits 1783 mit der Zusammenstellung seiner Memoiren, 

 
35  Cf. Ferrone 2011, S. 77. 
36  Ferrone 2011, S. 89. 
37  Cf. Ferrone 2011, S. 96-97. 
38  Cf. Ferrone 2011, S. 107. 
39  Cf. Ferrone 2011, S.128f. 



 

 11 

die 1787 veröffentlicht wurden. Ein Jahr später, 1788, „sospesa l’edizione Pasquali [e] 

inizia la pubblicazione di tutte le sue opere presso l’editore Zatta di Venezia.” 40 

Nach einer längeren Krankheit verstarb Carlo Goldoni schließlich am 6. Februar 

1793 im Beisein seiner Ehefrau in Paris. 

2.2. Forschungsstand 
Carlo Goldoni zählt zu den herausragendsten Dramatikern des 18. Jahrhunderts und hat 

mit seinen Werken das Theater nachhaltig geprägt. Besonders in seinen Komödien, die 

eine Abkehr von der traditionelleren commedia dell'arte darstellen, zeigt sich seine 

Innovationskraft. Goldoni verstand es, eine präzise Beobachtung des gesellschaftlichen 

Lebens mit einer scharfsinnigen Kommentierung sozialer Normen und politischer 

Strukturen zu verbinden. Ein zentraler Aspekt der Forschung zu Goldoni ist die 

Auseinandersetzung mit seinem Bild der Gesellschaft, insbesondere mit der Darstellung 

der Rolle der Frau und den rechtlichen sowie sozialen Rahmenbedingungen des 18. 

Jahrhunderts in Italien. Dabei wird besonders seine Fähigkeit hervorgehoben, 

Frauenfiguren nicht nur als passive, stereotype Charaktere zu präsentieren, sondern als 

aktive, selbstbestimmte und komplexe Individuen. Während viele seiner Zeitgenossen 

die Frauenfiguren in ihren Werken häufig in traditionellen, unterwürfigen Rollen 

darstellten, brach Goldoni mit diesen Konventionen.  

In diesem Kapitel soll der aktuelle Forschungsstand zur Darstellung der Frauenrolle 

in Goldonis Werk skizziert werden, wobei der Fokus auf den komplexen, oft 

subversiven weiblichen Charakteren liegt, die Goldoni in seinen Komödien entwirft. 

Diese Figuren stehen im Kontext eines sozialen und rechtlichen Systems, das die 

Frauen stark einschränkte, und doch gelingt es Goldoni, ihnen eine Stimme und 

Handlungsmacht zu verleihen, die sie von den üblichen Darstellungen ihrer 

Zeitgenossen abheben. 

Goldoni trat mit seiner Theaterreform in den 1740er Jahren als einer der wichtigsten 

Vertreter des bürgerlichen Dramas hervor, das sich von der traditionellen commedia 

dell'arte abgrenzte. In der commedia dell'arte waren Frauenfiguren zwar häufig durch 

stereotype Rollenmuster geprägt, jedoch beschränkten sie sich nicht ausschließlich auf 

die Darstellung der naiven oder dusseligen Frau. Vielmehr umfassten sie auch 

komplexere Charaktere, wie die schlagfertige und freche Colombina oder die gebildete 

und selbstbestimmte Innamorata, die innerhalb der Handlung aktive Rollen einnahmen: 

 
40  Ferrone 2011, S.130. 



 

 12 

Die weibliche Seite der zanni bzw. Diener vertrat Columbina oder Arlechinetta; mit 
flinker Zunge und lockeren Manieren intrigierte sie gerne, insbesondere für die 
Interessen der innamorati, der jungen Liebenden, war oft das Ziel des Begehrens der 
Dienerschaft wie auch der Alten. Dreh- und Angelpunkt des dramatischen Konflikts 
waren die innamorati; als idealisierte Identifikationsfiguren des Publikums trugen sie 
keine Maske, sprachen Toskanisch und wiesen auf Florenz als kulturelles Zentrum 
Italiens.41 

Goldoni etablierte in seinen Komödien eine breitere Palette an weiblichen Charakteren, 

die weit über die traditionellen Darstellungen hinausgingen. Frauen in Goldonis Theater 

sind nicht länger nur Objekte der männlichen Begierde oder der sozialen Normen, 

sondern agieren als aktive Akteure, die ihre eigene Sexualität, ihr Schicksal und ihre 

soziale Stellung beeinflussen.42 Die bürgerliche Frau in Goldonis Komödien ist oft ein 

Spiegelbild der sozialen und kulturellen Veränderungen des 18. Jahrhunderts, in denen 

sich die Stellung der Frau zunehmend von der reinen Hausfrau und Mutter hin zur 

selbstbewussteren, teilweise geschäftstüchtigen Frau wandelt. Dies spiegelt sich auch in 

Goldonis Charakteren wider, die sich nicht scheuen, die gesellschaftlichen Normen zu 

hinterfragen. 

Die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Goldonis Werken begann bereits im 

19. Jahrhundert, als sein literarischer und theaterhistorischer Wert zunehmend erkannt 

wurde. Diese frühe Forschung, die stark biografisch geprägt war, versuchte, Goldonis 

Leben und seine Werke in den historischen Kontext seiner Zeit zu stellen:  
Le memorie del Goldoni, lavoro di grandissima mole, intrapreso da lui in età molto 
avanzata, non somigliano a nessun altro lavoro del genere. Non sono nè romantiche, nè 
scandalose, nè filosofiche: sono intensamente professionali; non sono nè sfoghi d’un 
uomo di sentimento, nè chiacchiere d’un Vecchio uomo di mondo, nè studi psicologici 
d’un romanziere o d’un metafisico; sono una serie d’analisi di tutte le sue innumerevoli 
commedie, incorniciata in una biografia che fa l’effetto d’un continuo commento a 
quelle, da quanto i sentimenti, le azioni e le avventure dell’uomo sembrano materia 
grezza per I suoi scritti.43 

Goldonis Memoiren, die er im Alter von fast siebzig Jahren verfasste, stellen eine der 

wichtigsten Quellen für das Verständnis seines Lebens, seines Werks und der 

gesellschaftlichen Umstände seiner Zeit dar. Die Memoiren, die unter dem Titel 

Mémoires bekannt sind, wurden zwischen 1787 und 1790 veröffentlicht und bieten 

einen einzigartigen Einblick in die geistige und kulturelle Welt des 18. Jahrhunderts. Sie 

sind nicht nur ein autobiografisches Werk, sondern auch eine Reflexion über die 

Entwicklung des Theaters und der Literatur in Italien, insbesondere über die 

Veränderungen, die Goldoni als Dramatiker und Theaterreformer vorantrieb. In der 

 
41  Andreas Englhart, Grundthemen der Literaturwissenschaft: Drama, Berlin: 2018, S. 70. 
42  Cf. Englhart 2018, S. 70f. 
43  Paget 1932, S. 305. 



 

 13 

Forschung haben Goldonis Memoiren unterschiedliche Deutungen erfahren. Zum einen 

gelten sie als wertvolle Quelle für die Entstehungsgeschichte seiner Werke und seine 

Sicht auf die Kunst des Dramas. Zum anderen werfen sie einen kritischen Blick auf das 

Theaterleben und die literarische Welt seiner Zeit, einschließlich seiner Konflikte mit 

der commedia dell'arte und seinen Bemühungen, eine bürgerliche Theatertradition zu 

etablieren. Die Memoiren spiegeln Goldonis ambivalente Haltung gegenüber seiner 

eigenen Karriere wider, da sie sowohl seine Erfolge als auch die Rückschläge, 

insbesondere seine schwierigen Beziehungen zu Theaterensembles und -direktoren, 

thematisieren. 44  Die Selbstinszenierung als Reformator des Theaters und die 

Darstellung seiner Auseinandersetzungen mit den traditionellen Formen des Theaters 

verdeutlichen, dass Goldoni sich als eine Schlüsselfigur der kulturellen Modernisierung 

Italiens verstand. Zugleich reflektieren die Memoiren jedoch auch seine persönliche 

Enttäuschung über die begrenzte Anerkennung und die Widerstände, denen er während 

seiner Lebenszeit ausgesetzt war. Forschungskritisch wird jedoch auch darauf 

hingewiesen, dass Goldonis Memoiren nicht immer der historischen Genauigkeit 

verpflichtet sind, sondern vielmehr als ein strategisches Selbstporträt zu verstehen sind, 

das Goldoni als Opfer von Missverständnissen und kulturellen Zurücksetzungen 

inszeniert. Insgesamt sind die Memoiren eine komplexe Mischung aus Autobiografie, 

kulturellem Manifest und Reflexion über die eigene Bedeutung als Dramatiker, was sie 

zu einem zentralen Dokument in der Goldoni-Forschung macht.  

Die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Carlo Goldoni und seinem Werk hat 

im Laufe der Jahre eine beeindruckende Breite an Studien, Analysen sowie 

Publikationen hervorgebracht. Zu den maßgeblichen Beiträgen zählt Franco Fidos 

Nuova guida a Goldoni (2000), ein Band, der den venezianischen Dramatiker im 

historischen und sozialen Kontext nicht nur Italiens, sondern auch Europas des 18. 

Jahrhunderts verortet. Fido liefert ein abgerundetes Porträt Goldonis, das auf der 

Analyse von Texten und wertvollen, teils schwer zugänglichen Dokumenten, wie 

Briefen basiert.45 Ein weiterer bedeutender Beitrag zur Goldoni-Forschung ist Ginette 

Herry’s vierbändige Biografie Biografia ragionata (2007–2016), die Goldonis Leben 

und Werk in einen breiten kulturellen und sozialen Kontext einordnet.46 Herry geht über 

 
44  Cf. Bartolo Anglani, Le passioni allo specchio. Autobiografie goldoniane, Rom: 1996, S. 257. 
45  Ausgewählte Publikationen der Harvard University, an der Fido zuletzt tätig war, sind an dieser Stelle 

aufgeführt: https://rll.fas.harvard.edu/people/franco-fido, Anruf vom 10.03.2025. 
46  Die erste umfassend dokumentierte Biografie, die neben einer detaillierten Darstellung seiner 

Ausbildung, des kulturellen und sozialen Kontextes sowie der Entstehung seiner Werke auch 
zahlreiche bislang unbekannte Episoden aus dem Familienleben des Venezianers erstmals beleuchtet. 
Der erste Band behandelt den Zeitraum von 1707 bis 1744, der zweite Band umfasst die Jahre 1744 



 

 14 

die gängigen biografischen Ansätze hinaus und beleuchtet zahlreiche, bislang 

unbekannte Episoden aus Goldonis Familienleben. Als Direktorin der Vereinigung 

Goldoni européen organisierte Herry die Zweihundertjahrfeier des Todes des Autors in 

Frankreich und veröffentlichte den Tagungsband der abschließenden Konferenz in 

Straßburg im Juni 1994: Goldoni en Europe aujourd'hui - et demain? (1995).47 

Im Bereich der philologischen Forschung leistet Anna Scannapieco mit ihrem Werk 

Antologia della critica goldoniana e gozziana (2009) einen wesentlichen Beitrag, indem 

sie das Theaterphänomen Goldonis aus einer umfassenden philologischen Perspektive 

untersucht.  

Siro Ferrone trägt in seinem Buch La vita e il teatro di Carlo Goldoni (2011) zu 

einer aktuellen Neubewertung Goldonis bei, indem er neueste Forschungsergebnisse 

berücksichtigt und die Entwicklungen rund um den zweihundertsten Jahrestag von 

Goldonis Tod (Bicentenario della morte) (1793) und den dreihundertsten Jahrestag 

seiner Geburt (Tricentenario della nascita) (2007) reflektiert. Ferrone analysiert nicht 

nur die Texte, sondern dokumentiert auch den Beitrag professioneller Schauspieler und 

Ensembles zur Dramaturgie und beleuchtet die Rekonstruktion des „Konsums“ von 

Goldonis Theater auf der italienischen Bühne über zwei Jahrhunderte. 

Ein weiterer bedeutender Beitrag zur Goldoni-Forschung ist Piermario Vescovo’s 

2019 erschienenes Buch Goldoni e il teatro comico del Settecento. Vescovo bietet darin 

ein Profil von Goldonis Theater, von seinen Anfängen in Venedig bis hin zu den dreißig 

Jahren in Paris, und hebt zentrale Themen und offene Probleme hervor, darunter die 

Beziehung zwischen Goldonis dramatischem Schreiben und der Kultur der 

Komödianten, seine juristische Ausbildung und deren Einfluss auf die Darstellung 

gesellschaftlicher Strukturen sowie die rechtlichen Rahmenbedingungen des 

Theaterbetriebs. 

Lucie Comparini hat in zahlreichen Artikeln über Goldoni geschrieben. Ihre jüngsten 

Veröffentlichungen umfassen Übersetzungen von Goldonis La Trilogia della 

Villeggiatura (2023) und, in Kooperation mit Andrea Fabiano, das Dictionnaire 

Goldoni (2019), das eine tiefgehende Analyse und thematische Anmerkungen zu 

Goldonis Werk bietet. 

Andrea Fabiano hat verschiedene Publikationen zu Goldoni behandelt, darunter das 

Buch La comédie-italienne de Paris et Carlo Goldoni (2018), in dem er die 

theaterhistorische Vielfalt der Comédie-Italienne in Paris im 18. Jahrhundert untersucht. 
 

bis 1750, der dritte Band befasst sich mit dem Zeitraum von 1750 bis 1753, und der abschließende 
Band beleuchtet die Jahre 1753 bis 1755. 

47  Cf. Herry 2007, s. Rückseite des Bandes. 



 

 15 

Hierbei nutzt er handschriftliche Kanevas, Komödienzusammenfassungen und 

Archivdokumente, um eine erste umfassende Lesart der Pariser Theaterlandschaft zu 

bieten. Jedoch wird in Fabianos Arbeiten die vergleichende Perspektive auf die Rolle 

der Frau und die rechtliche Stellung der Frau im 18. Jahrhundert nur marginal 

behandelt. Erst in der Dissertation von Anna Sansa Carlo Goldoni «Avocat Vénitien» 

Droit et théâtre à Venise au XVIIIe siècle (2017, jedoch 2023 erschienen)48 wird diese 

Thematik teils aufgegriffen und beleuchtet, wie Goldonis juristische Ausbildung seine 

dramaturgischen und rechtlichen Konzepte beeinflusste und welche Auswirkungen dies 

auf die Darstellung gesellschaftlicher Strukturen hatte. 

Das wohl bekannteste Beispiel für Goldonis fortschrittliche Darstellung von Frauen 

ist das Werk La locandiera (1753).49 In dieser Komödie stellt Goldoni die Figur der 

Mirandolina, einer Wirtin in einem Gasthof, in den Mittelpunkt. Mirandolina ist nicht 

nur eine Frau, die als Unternehmerin erfolgreich ist, sondern sie ist auch eine 

manipulative, selbstbewusste und geschickte Frau, die die Männerwelt um den Finger 

wickelt. Ihre Fähigkeit, die männlichen Figuren in ihrem Gasthof zu verführen und zu 

kontrollieren, stellt eine klare Abkehr von der passiven Frauenfigur dar, die in vielen 

zeitgenössischen Werken zu finden war. Die wissenschaftliche Forschung hat sich 

eingehend mit der Figur der Mirandolina und der Frage beschäftigt, wie Goldoni mit ihr 

die traditionellen Geschlechterrollen herausfordert. Mirandolina ist eine Protagonistin, 

die sich nicht in den Konventionen ihrer Zeit gefangen fühlt. Sie benutzt ihre Schönheit 

und ihren Charme nicht nur zu ihrem eigenen Vorteil, sondern zeigt auch eine subtile 

Macht über die Männer um sie herum. Dabei tritt sie als aktive, handelnde Figur auf, die 

in der Lage ist, ihre Ziele zu verfolgen und zu erreichen – ein ungewöhnliches Bild der 

Frau im Theater des 18. Jahrhunderts.50 Mirandolina wird von vielen Forschern als eine 

frühe proto-feministische Figur betrachtet, die mit den traditionellen Vorstellungen von 

Weiblichkeit und Passivität bricht. Ihre Fähigkeit, die Männer zu manipulieren und in 

gewisser Weise ihre Sexualität zu nutzen, um Macht auszuüben, wird als ein Akt der 

Befreiung von den gesellschaftlichen Normen interpretiert, die Frauen in eine 

untergeordnete Position drängten. 

Ein weiteres Werk, das Goldonis innovative Darstellung von Frauenfiguren 

verdeutlicht, ist La serva amorosa (1752), in dem die Dienerin Corallina eine zentrale 

 
48  Ein konziser Überblick über die Dissertation von Anna Sansa, Carlo Goldoni «Avocat Vénitien» Droit 

et théâtre à Venise au XVIIIe siècle, ist hier zu finden: https://sup.sorbonne-
universite.fr/catalogue/civilisations-cultures-litteratures-etrangeres/carnets-italiens/carlo-goldoni-
avocat-venitien, Abruf vom 10.03.2025. 

49  Siehe ausführlicher dazu Kapitel 9.ff. 
50  Cf. Hösle 1993, S. 159. 



 

 16 

Rolle spielt.51 Corallina ist eine der wenigen Dienerinnenfiguren in Goldonis Werk, die 

nicht nur als Dienerin, sondern als eine komplexe, kluge und strategische Frau 

dargestellt wird. Sie ist nicht nur für die Bewegungen ihrer Herrin verantwortlich, 

sondern steuert auch die Liebesgeschicke und spielt eine aktive Rolle bei der Lösung 

der Konflikte der anderen Charaktere. 52  Corallina fügt sich in die Tradition der 

gewitzten und schlagfertigen Dienerinnenfiguren der commedia dell'arte ein, die nicht 

lediglich als unterwürfig oder einfältig dargestellt wurden, sondern durch ihre Klugheit 

und Redegewandtheit aktiv in die Handlung eingriffen. Ihre Eigenständigkeit und ihre 

Fähigkeit, als „Meisterin der Intrige“ zu agieren, machen sie zu einer wichtigen 

weiblichen Figur, die über die stereotypen Erwartungen hinausgeht.53 In der Forschung 

wird betont, dass Goldoni mit der Figur der Corallina nicht nur das traditionelle Bild der 

Dienerin subvertiert, sondern auch die sozialen Hierarchien seiner Zeit infrage stellt, 

indem er ihr die Möglichkeit gibt, Macht auszuüben und sich aktiv in die 

gesellschaftlichen Verhältnisse einzubringen.54 

In vielen seiner Werke, besonders in La locandiera und La serva amorosa, 

beschäftigt sich Goldoni mit der sozialen Mobilität und der Frage, wie Frauen innerhalb 

der sozialen Strukturen ihrer Zeit agieren können. Beide Stücke stellen Frauen als 

Akteurinnen dar, die in der Lage sind, ihre soziale Stellung zu verändern – entweder 

durch geschickte Manipulation (wie Mirandolina in La locandiera) oder durch die 

Nutzung von Intelligenz und Diplomatie (wie Corallina in La serva amorosa). Die 

Forschung hebt hervor, dass Goldoni in seinen Stücken den Aufstieg von Frauen aus 

niedrigeren sozialen Schichten thematisiert und sie nicht nur als passive 

Empfängerinnen von sozialen Normen darstellt, sondern als handelnde Subjekte, die in 

der Lage sind, diese Normen zu beeinflussen und zu verändern.55 In dieser Hinsicht 

spiegelt sich in seinen Werken eine der zentralen Fragen der Aufklärung wider: Wie 

können Frauen in einer zunehmend bürgerlich geprägten Gesellschaft ihre Position 

verändern und erweitern? 

 
51  Siehe ausführlicher dazu Kapitel 8.ff. 
52  Cf. Paola Daniela Giovanelli, „Commento, L’autore a chi legge”, in: Carlo Goldoni, La serva 

amorosa, Venedig: 2007, S. 308f sowie Giuseppe Ortolani (Hrsg.), Tutte le opere. Tomo IV, Verona: 
Mondadori, 1940, S. 1170f. 

53  Cf. Carlo Goldoni, La serva amorosa, L’autore a chi legge, Venedig: 2007, S. 70. 
54  Siehe dazu den vollständigen Kommentar von Paola Daniela Giovanelli in: Carlo Goldoni, La serva 

amorosa, Venedig: 2007, S. 177-309. 
55  Siehe dazu exemplarisch: Iris Hafner, Ästhetische und soziale Rolle. Studien zur Identitätsproblematik 

im Theater Carlo Goldonis, Würzburg: 1994 sowie Giuseppina Scognamiglio, Le donne di Carlo 
Goldoni. Tra Venezia e Napoli, Neapel: 2011. 



 

 17 

Die Forschung zur Frauenrolle in Goldonis Werken hat in den letzten Jahrzehnten 

zunehmend an Bedeutung gewonnen und beleuchtet die Komplexität der von ihm 

dargestellten weiblichen Figuren.  

Vor dem Hintergrund der umfangreichen, bis heute fortgesetzten Forschung zu 

Goldoni soll die vorliegende Dissertation nicht nur einen weiteren Beitrag zur Goldoni-

Forschung leisten, sondern vielmehr dazu beitragen, die bislang bestehende 

Forschungslücke in der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit der rechtlichen 

Situation der Frau im Werk des italienischen Komödienautors zu schließen. 

3. Goldoni und seine Muse Maddalena Raffi Marliani 
Das venezianische Theater des 18. Jahrhunderts war eines der lebendigsten Theater 

Europas, welches zahlreiche talentierte Künstlerinnen und Künstler hervorbrachte. 

Unter ihnen sticht Maddalena Raffi Marliani hervor, deren künstlerische Karriere und 

Wirkung bislang in der (theater-)wissenschaftlichen Literatur nur am Rande betrachtet 

wurden. Angesichts der Bedeutung weiblicher Akteure in der Theaterpraxis dieser 

Epoche ist eine detaillierte Untersuchung ihres Wirkens notwendig, um die Dynamik 

und die Transformationen, die das venezianische Theater durchlief, besser zu verstehen. 

Weniger bekannt, aber dennoch von erheblicher Bedeutung, ist die persönliche sowie 

berufliche Beziehung von Goldoni zu Maddalena Raffi Marliani, einer Frau, deren 

Einfluss auf den Dramatiker in biografischer und literarischer Hinsicht nicht unerwähnt 

bleiben darf. 

Der Zweijahreszeitraum (1751-1753), auf Italienisch biennio genannt, wird als 

intensive experimentelle Periode bezeichnet, in der Goldoni siebzehn Komödien 

verfasste.56 Laut Giovanelli interessierte sich Goldoni so sehr für Marliani,  
[…] che nel giro di due soli anni, fra il carnevale del 1751 (La donna volubile) e il 
carnevale del 1753 (La donna vendicatica), scrisse pensando a lei, ben diciasette 
commedie, alcune delle quali a protagonista, a iniziare da La gastalda per continuare 
con La serva amorosa e arrivare infine a La locandiera. Le commedie, nelle quali la 
Marliani sostiene sempre la parte di Corallina […] sono: La donna volubile (questa 
commedia segna il momento di transizione fra Colombina, parte sostenuta da un’attrice 
della compagnia Medebach della quale non si conosce il nome e Corallina, seconda 
cameriera, parte sostenuta dalla Marliani, che affianca Colombina) (Venezia, teatro 
Sant’Angelo, febbraio 1751); I pettegolezzi delle donne (parte di Catte: Venezia, teatro 
Sant’Angelo, 23 febbraio [e non “gennaio”] 1751); Il Moliere (parte di Foresta: Torino, 
teatro Carignano, 28 agosto 1751); L’amante militare (Venezia, teatro Sant’Angelo, 
autunno 1751); La gastalda (Venezia, teatro Sant’Angelo, 3 novembre 1751); Il tutore 
(Venezia, teatro Sant’Angelo, 4 gennaio 1752); La moglie saggia (Venezia, teatro 
Sant’Angelo, 27 gennaio 1752); Il feudatario (parte di Ghitta: Venezia, teatro 

 
56  Cf. Giulia Tellini, L’officina sperimentale di Goldoni. Da “La donna volubile” a “La donna 

vendicativa”, Florenz: 2020, S. 9. 



 

 18 

Sant’Angelo , 7 febbraio 1752); Le donne gelose (parte di Siora Lugrezia: Venezia, 
teatro Sant’Angelo, 12 febbraio 1752); La serva amorosa (Bologna, teatro Formagliari, 
Maggio 1752); I puntigli domestici (Milano, estate 1752); La filgia obbediente (parte di 
Olivetta: Venezia, teatro Sant’Angelo, autunno 1752); I mercatanti (Venezia, teatro 
Sant’Angelo, 26 dicembre 1752); La locandiera (parte di Mirandolina: Venezia, teatro 
Sant’Angelo, gennaio 1753); Le donne curiose (Venezia, teatro Sant’Angelo, carnevale 
1753); Il contrattempo o sia Il chiacchierone imprudente (Venezia, teatro Sant’Angelo, 
carnevale 1753); La donna vendicativa (Venezia, teatro Sant’Angelo, autunno 1753).57 

Gemeinsamer Nenner dieser Komödien ist die Anwesenheit von Maddalena Marliani: 

„bella e vivace […] e d‘indiavolato spirito femminile.“58 Die für diese Dissertation 

ausgewählten Komödien fallen in die Periode des biennio, weswegen mit besonderem 

Augenmerk auf die interne Dynamik der Rollenhierarchie in Medebachs Ensemble und 

damit auf die Beziehung zwischen dem Theaterdichter und seinen Interpreten 

eingegangen wird. 

Maddalena Raffi Marliani kam in einer Zeit auf die Welt, in der das Theater in 

Venedig eine zentrale Rolle im kulturellen Leben spielte.59  Marliani wurde in eine 

Theaterfamilie hineingeboren, was ihr den frühen Zugang zu den darstellenden Künsten 

ermöglichte. 60 Die genauen Daten ihrer Geburt und frühen Ausbildung sind in den 

historischen Quellen nur spärlich dokumentiert 61 , was auf die allgemein geringere 

Berücksichtigung von Schauspielerinnen zu jener Epoche, in den Archiven hinweist. 

Zudem war dies, so Beauvoir, typisch für die Geschlechterrollen und die soziale 

Stellung von Frauen des 18. Jahrhunderts.62 Mädchen, die das Kindesalter hinter sich 

ließen, so Hunecke, wurden von ihren Eltern direkt in Klöster geschickt: „Le femine 

apena uscite dall’infantia si chiudono in monasteri esemplari, perché la donna è una 

merce, che ricerca una gelosa custodia, per essere facile à daneggiarsi.“63 Anders verlief 

das Leben von Maddalena, da es Hinweise darauf gibt, dass sie bereits in jungen Jahren 

von ihrer Geburtsstadt Rom nach Venedig zog und dort ihre Karriere zunächst als 

Seiltänzerin begann. 64  Goldoni erwähnt in seinen Memoiren jedoch, dass sie 

Venezianerin sei: „[Marliani] était une jeune Vénetienne […]“65, Gentile geht dabei 

davon aus, dass er es vermutlich tat, weil Marliani lange Zeit in Venedig lebte und den 

 
57  Giovanelli 2007, S. 196f. 
58  Giuseppe Ortilani, La locandiera. Nota storica (1910), 

https://it.wikisource.org/wiki/La_locandiera/Nota_storica, Abruf vom 20.12.2024. 
59  Cf. Ferrone 2011, S. 200. 
60  Cf. Hösle 1993, S. 147. 
61  Cf. Ferrone 2011, S. 200.  
62  Cf. Simone de Beauvoir, Das andere Geschlecht: Sitte und Sexus der Frau, Hamburg: 2019, S.575. 
63  Volker Hunecke, „Essere nobildonna nella Venezia del sei e del settecento“, in: Susanne Winter, 

Donne e Venezia, Rom/Venedig: 2004, S. 140. 
64  Cf. Hösle 1993, S. 147. 
65  Goldoni 1822, S. 337 



 

 19 

dortigen Dialekt benutzte, der ihr auch in einigen Rollen auf der Bühne diente.66 Sie 

machte sich dabei schnell einen Namen und erhielt eine umfassende Ausbildung in 

Schauspiel und Gesang, die es ihr ermöglichte, eine bedeutende Karriere in den 

führenden Theatern Venedigs zu machen.67 Ihre außerordentliche Bühnenpräsenz und 

ihr musikalisches Talent ermöglichten es ihr im Theater San Moisè, sowohl in 

komischen als auch in ernsten Rollen zu brillieren. Ihr Bruder, Gasparo Raffi, war 

Leiter einer angesehenen Seiltänzertruppe, sie selbst lernte dort ihren zukünftigen 

Ehemann, Giuseppe Marliani kennen, einen sehr beliebten und berühmten Darsteller der 

Karnevalsmaske Brighella, und heiratete ihn im Jahre 1741.68 Gemeinsam mit ihrem 

Ehemann besuchte sie die Theatergruppe von Girolamo Medebach, dem Ehemann ihrer 

Nichte Teodora, die dort bereits unter dem Namen Rosaura die Rolle der prima 

amorosa spielte.69 Ferner wird sowohl bei Ferrone als auch bei Vescovo erwähnt, dass 

Marliani ihren Ehemann in der Zeit zwischen 1743 und 1749 verlassen habe und mit 

dem adligen Venezianer Fabio Bonvicini geflüchtet sei.70 Bezüglich dieser Aussage hat 

Scannapieco ein Dokument gefunden, welches im Archivio Storico di Venezia 

aufbewahrt wird und folgende Information identifiziert hat:  

Am 3. Oktober 1749 wurde dem Rat der Zehn, auf Italienisch Capi del Consiglio dei 

Dieci, ein von Giuseppe Marliani unterzeichnetes Bittschreiben vorgelegt. In seiner 

Petition ersucht Marliani den Rat der Zehn, seine Ehefrau zu ihm zurückzuführen. Sie 

hatte vor sechs Jahren das gemeinsame Haus verlassen, lebte fünf Jahre lang mit einem 

verheirateten Mann zusammen und wurde schließlich in die Obhut eines Abtes gegeben. 

Nun fordert er ihre Rückkehr in den ehelichen Verbund: 
Attesa […] la disposizione di essa mia moglie che dir posso rinata, prostrato di nuovo a 
quest’Eccelso Tribunale umilmente imploro che resti ordinato che mi si consegni pronto 
ad accoglierla con sentimenti di coniugale cristiano affetto, promettendo che non sarà 
mai in alcun modo né in parole né in fatti da me molestata, come pure in alcun tempo e 
luogo, per qualsiasi motivo o causa niente eccettuato non permetterò né lascierò che 

 
66  Cf. Attilo Gentile, Carlo Goldoni e gli attori, Triest: 1951, S. 44. 
67  Cf. Hösle 1993, S. 162. 
68  Cf. Piermario Vescovo, „Prefazione“, in: Carlo Goldoni, La locandiera, Mailand: 2021, S. 12. Im 

Aufsatz von Giulia Tellini, „Corallina 1751-1753. Sulla Donna vendicativa di Goldoni“, in: Pompeo 
Giannantonio, Critica letteraria (Anno XLViI - Fasc. III - N. 184/ 2019), Neapel: 2019, S. 421, wird 
erwähnt, dass die Ehe zwischen Giuseppe Marliani und Maddalena Facchinetti im Jahr 1738 geschlossen 
wurde. Ferner werden dort das familiäre Verhältnis zwischen Maddalena und Teodora dargelegt: 
„Giuseppe Marliani, fratello di Lucia Marliani (moglie di Gasparo Raffi nonché madre di Teodora 
Medebach) e marito dal marzo 1738 di Maddalena Facchinetti.“ 

69  Cf. Guido Davico Bonino, „Nota introdutiva“, in: Carlo Goldoni, La serva amorosa, Torino: 2007, S. 
V. Bei dieser Sekundärquelle liegt ein Tippfehler vor. Dort heißt es; „ […] aveva con lui recitato nella 
compagnia di Giuseppe Medebach […].“ Es handelt sich hierbei um Girolamo Medebach, dem Leiter 
des Theaters Sant’Angelo. 

70  Cf. Ferrone 2011, S.199, Vescovo 2021, S. 12 sowie Tellini 2020, S. 9. 



 

 20 

vada a recitare né pubblici Teatri essendo queste le richieste da lei fattemi, da me 
accordate, obbligando solennemente la propria persona, e beni d’ogni sorta.71 

Trotz der an ihren Mann gerichteten Aufforderung, „obbligando solennemente la 

propria persona“, nie wieder in „pubblici Teatri“ aufzutreten, übernahm Marliani bereits 

im Carnevale des Jahres 1751 die Rolle der Corallina in Donna volubile, der vorletzten 

der sechzehn neuen Komödien.72 Am 27. Februar 1751 stellte Goldoni in einem Brief 

an Giuseppe Antonio Arconati Visconti die neue Corallina wie folgt vor: „la Serva […] 

sarà la moglie di Brighella [Marliani], che fu assai buona e si spera tale tuttoché sei anni 

sia stata in riposo, avendo dello spirito e dell’abilità.“73 

Die Zusammenarbeit zwischen Goldoni und Marliani begann um 1750 während 

Goldoni für die venezianische Theatertruppe des Theaters Sant’Angelo arbeitete, der 

Marliani auch angehörte und sie dort zunächst die Rolle der serva (Dienerin) Corallina 

spielte.74 Goldonis berufliches Interesse an Marliani wurde durch seine Vorliebe für die 

Rolle der Soubrette bestätigt, das Privileg junger, lebhafter Schauspielerinnen, denen 

gegenüber selbst er nicht unempfindlich sein konnte, wie er selbst in den Memoiren 

erinnert: „Il falloit bien obéir; je n’allois pas à la Comédie, mais j’allois voir les 

Comédies, et la Soubrette plus fréquemment que les autres. J’ai toujours eu par la suite 

un goût de préférence pour les Soubrettes.”75 In seiner biografischen Forschung wird 

Marliani häufig als „Muse“ des Dramatikers dargestellt. Goldoni erinnerte sich zwar 

nicht mehr an genaue Daten, konnte jedoch gewisse Gefühle und Gemütszustände 

wiedergeben, so beschreibt er auch die erste Begegnung mit Marliani im Theater von 

Medebach in seinen Memoiren wie folgt:  
Pendant les jours de relâche, à cause de la neuvaine de Noël, il arriva une aventure fort 
heureuse pour Medebac, et agréable aussi pour moi. Marliani, le Brighella de la 
Compagnie, étoit marié; sa femme, qui avoit été Danseuse de corde comme lui, étoit 
une jeune Vénitienne, fort jolie, fort aimable, pleine d’esprit et de talens, et montroit 
d’heureuses dispositions pour la Comédie; elle avoit quitté son mari pour des 
étourderies de jeunesse; elle vint le rejoinder au bout de trois ans, et prit l’emploi de 
Soubrette, sous le nom de Coraline, dans la Troupe de Medebac.76 

Die Verwendung des rhetorischen Stilmittels der Klimax: „fort jolie, fort aimable, 

pleine d’esprit et de talens, et montroit d’heureuses dispositions pour la Comédie“, 

untermalt ferner sein Empfinden sowie sein Erstaunen ihr gegenüber. Dies sind 
 

71  Anna Scannapieco, „Goldoni «avant et après la lettre» (divagazioni proemiali)“, in: Javier Gutiérrez 
Carou (Hrsg.), Goldoni «avant la lettre»: esperienze teatrali pregoldoniane (1650-1750), Venedig: 
2015, S. 37. 

72  Cf. Tellini 2019, S. 422. 
73  Carlo Goldoni a Giuseppe Antonio Arconati Visconti, Venezia, 27 febbraio 1751, in: Carlo Goldoni, 

Lettere, in Tutte le opere a cura di Giuseppe Ortolani, Mailand: 1956, S. 175. 
74  Cf. Bonino 2007, S. V. 
75  Goldoni 1935, S. 29. 
76  Goldoni 1935, S. 303. 



 

 21 

zunächst nur äußere Charakteristika über Marliani, die im nächsten Satz zu stärkeren 

Gefühlen bzw. zu einer genaueren Beschreibung von Zuneigung werden. So schreibt 

Goldoni weiter, dass „[e]lle étoit gentille; elle jouoit les rôles de Soubrette; je ne 

manquai pas de m’y intéresser; je pris soin de sa personne et je composai une Piece 

pour son début.“77 Tellini spricht hierbei von einem Crescendo:  
Il passo attua un crescendo che muove dalla vita (“Elle étoit gentile”) per approdare al 
teatro (“je comopsai une Piece pour son début”); che parte da “Elle”, la musa (soggetto 
dei primi due segmenti di period), per arrivare a “je” (soggetto degli altri tre segmenti), 
lo scrittore. Ne emerge un “io” sempre più attratto da lei, dapprima come persona e poi 
come fucina vivente di caratteri (“je ne manquai pas de m’y intéresser; je pris soin de sa 
personne”).78 

Goldoni bleibt nicht beim primären Gefühl der Zuneigung, sondern fühlt sich zu 

Marliani immer mehr hingezogen. Er sorgt und kümmert sich um ihre Person und geht 

sogar so weit und schreibt ein Stück für ihr Debüt. Eine eingehendere Betrachtung 

zeigt, dass ihre Beziehung weitaus komplexer war, als es diese romantische 

Zuschreibung vermuten lässt. Tatsächlich deutet vieles darauf hin, dass Marliani nicht 

nur als inspirierende Figur für Goldoni fungierte, sondern auch eine kritische Partnerin 

in seinem Schaffensprozess, insbesondere in Bezug auf seine Frauenfiguren und seine 

Ansichten über das Theater, war: „Madame Marliani vive, spirituelle, et naturellement 

accorte, donnoit un nouvel essor à mon imagination, et m‘encourageoit à travailler dans 

ce genre de Comédies qui demande de la finesse et de l’artifice.”79 Goldoni beschreibt 

Marliani in einem Ton, der sowohl von persönlicher Bewunderung als auch von 

professioneller Wertschätzung geprägt ist. Ein weiterer Beweis ist, dass er Marliani 

alleine fünf Mal anstelle der Primadonna Teodora Medebach die Protagonistin spielen 

lässt.80 Aufgrund von körperlicher und emotionaler Instabilität fiel Teodora Medebach 

mit fortgeschrittener Zeit bei den Auftritten immer mehr aus: 
Madame Medebac était toujours malade; ses vapeurs devenaient toujours plus gênantes 
et plus ridicules; elle riait et elle pleurait tout à la fois; elle faisait des cris, des grimaces, 
des contorsions. Les bonnes gens de sa famille la croyaient ensorcelée: ils firent venir 
des exorcistes; elle était chargée de reliques, et jouait et badinait avec ces monumens 
pieux, comme un enfant de quatre ans.81 

 
77  Goldoni 1935, S. 303. 
78  Tellini 2020, S. 25. 
79  Goldoni 1935, S. 303. 
80  Cf. Tellini 2019, S. 424. 
81  Goldoni 1822, S. 351. 



 

 22 

Indem Goldoni immer wieder auf reale Elemente und die reale Rivalität zwischen 

Teodora und Maddalena anspielt, die in Venedig ebenso bekannt ist wie die schwierige 

Ehegeschichte des Ehepaars Marliani82, schafft der Autor, laut Tellini: 
[…] una pièce che è come un bolero, scandita da un ritmo marcato e ossessivo, con un 
pettegolezzo che viene dipanato e sdipanato, raddoppiato e triplicato, e con due ex 
ballerine sulla corda (Teodora e Maddalena) a fronteggiarsi, a turno avanzando e 
indietreggiando.83 

Ihr darstellerisches Können hatte Goldoni tief beeindruckt und sogar sein eigenes Werk 

beeinflusst. Die Rivalität zwischen Primadonna und servetta zeigt sich ferner auch bei 

der Aufführung von La serva amorosa (1752): „Cette pièce eut un succès complet; 

Coraline fut extrêmement applaudie, mais elle devint sur-le-champ une rivale 

redoutable pour madame Medebac.“84 

In einem zentralen Abschnitt seiner Memoiren hebt er hervor, wie Marlianis 

Darstellungskunst in den tragischen Rollen nicht nur das Publikum, sondern auch die 

Dramatiker ihrer Zeit inspirierte: „Elle possédait une âme qui animait tout ce qu’elle 

faisait, et une intelligence qui donnait une vérité singulière à ses rôles tragiques.“85 

Ferner betont Goldoni an anderer Stelle Marlianis einzigartige Fähigkeit, die Essenz 

eines Charakters zu erfassen: „Elle était capable de transformer même les rôles les plus 

simples en des chefs-d’œuvre d’expression dramatique.“86 Marlianis Stil, so Goldoni, 

zeichnete sich durch eine tief empfundene Emotionalität und eine bemerkenswerte 

Authentizität aus. Diese Eigenschaften waren im italienischen Theater jener Zeit, das 

häufig von der commedia dell’arte und ihren festen Masken dominiert wurde, 

revolutionär.  

Goldonis Memoiren legen zudem nahe, dass Marliani als eine Art Muse für seine 

Reform des italienischen Theaters fungierte. Seine Absicht, die oft oberflächliche und 

stereotypisierte Darstellung der commedia dell’arte durch realistische Charaktere zu 

ersetzen, scheint durch Schauspielerinnen wie Marliani bekräftigt worden zu sein. In 

diesem Zusammenhang schreibt er: „J’avais besoin d’une artiste comme Maddalena 

Marliani pour réaliser mes ambitions de créer un théâtre plus véridique et humain.“87 

Ein weiteres Beispiel für Marlianis Einfluss auf seine Reformideen findet sich in seiner 

Beschreibung ihrer Zusammenarbeit: „Ses conseils étaient précieux, et ses observations 

 
82  Cf. Ginette Herry, „Goldoni e la Marliani ossia l’impossibile romanzo“, in: Nicola Mangini (Hrsg.), 

Studi goldoniani, Venedig: 1988, S. 143. 
83  Tellini 2019, S. 428. 
84  Goldoni 1822, S. 339. 
85  Carlo Goldoni, Mémoires de Goldoni pour servir à l’histoire de sa vie et à celle de son théâtre, Paris: 

1787, S. 202. 
86  Goldoni 1787, S. 203. 
87  Goldoni 1787, S. 205. 



 

 23 

sur mes textes étaient toujours justes et constructives. Elle était non seulement une 

interprète, mais aussi une collaboratrice essentielle.“88  Dies deutet darauf hin, dass 

Marlianis Perfektion in der Darstellung komplexer menschlicher Emotionen Goldonis 

Überzeugung stärkte, dass das italienische Theater reif für eine neue Epoche war, in der 

realistische Charakterzeichnungen und psychologische Tiefe im Vordergrund standen. 

Die Würdigung Marlianis ist auch im Kontext ihrer beider zeitgenössischen 

Reputation zu sehen. Während Marliani in ihrer Schauspielkunst als Pionierin galt, sah 

sich Goldoni selbst als Reformer des italienischen Dramas. Ihre Zusammenarbeit und 

gegenseitige Bewunderung spiegeln sich in der Dynamik zwischen Autor und 

Schauspielerin wider, die eine wichtige Grundlage für seinen Erfolg war. In seinen 

Memoiren heißt es weiter: „Elle était une inspiration constante, et son talent élevait 

chaque pièce qu’elle interprétait à un niveau d’excellence.“89 Zudem berichtet er von 

spezifischen Aufführungen, bei denen Marliani das Publikum in ihren Bann zog, wie 

etwa in der Rolle der Mirandolina aus La locandiera (1753). Goldoni bemerkt dazu: 

„Dans cette interprétation, elle a su rendre la subtilité et l’intelligence de Mirandolina 

avec une grâce incomparable.“ 90 Goldoni erkannte Marlianis Talent nicht nur an, 

sondern betrachtete es als essenziell für die Umsetzung seiner Vision eines reformierten 

Theaters. Seine Werke zeichnen sich durch eine auffallend differenzierte Darstellung 

von Frauenfiguren aus. Es ist kaum zufällig, dass viele seiner weiblichen 

Protagonistinnen, wie die bereits erwähnte Rolle der Mirandolina, eine starke, 

unabhängige und kluge Frau ist. Diese Frauenfiguren unterscheiden sich erheblich von 

den starren Rollen der commedia dell'arte und wurden in der Literatur oft als frühe 

proto-feministische Darstellungen interpretiert.91  

Marliani wird in diesem Zusammenhang oft als Goldonis „Schlüsselinspiration“ 

gesehen. Ihre starke Persönlichkeit, ihre Bildung und ihr scharfer Intellekt könnten 

Vorbilder für einige der einprägsamsten weiblichen Charaktere in Goldonis Stücken 

gewesen sein. Eine eingehende Analyse der weiblichen Figuren in Goldonis Werk zeigt, 

dass viele seiner Protagonistinnen Eigenschaften verkörpern, die mit dem beschriebenen 

Charakter von Marliani übereinstimmen: Selbstbewusstsein, Durchsetzungsvermögen 

und eine subtile, aber deutliche Kritik an den geschlechtlichen Machtstrukturen ihrer 

Zeit.92 Diese Interpretation wird durch den wiederholten Dank Goldonis an Marliani in 

seinen Briefen gestützt, in denen er ihre Anregungen und ihre Fähigkeit, ihn zu 
 

88  Goldoni 1787, S. 207. 
89  Goldoni 1787, S. 210. 
90  Goldoni 1787, S. 215. 
91  Cf. Andrea della Corte, La vita di Carlo Goldoni, Turin: 1960, S. 134ff.  
92  Cf. Silvio D’Amico, Carlo Goldoni e il teatro comico, Mailand: 1996, S. 35ff. 



 

 24 

inspirieren, ausdrücklich erwähnt: „Je vous dois une grande partie de mes succès; votre 

talent et vos conseils ont été pour moi une source inestimable d'inspiration.“93 

In der traditionellen commedia dell'arte war die servetta (Dienerin), oft als 

Colombina bezeichnet, eine stereotype Figur: Klug, manipulativ und humorvoll, aber 

flach in ihrer psychologischen Darstellung. Goldoni verlieh der servetta mehr Tiefe, 

indem er sie als moralisch ambivalente, aber dennoch liebenswerte Figur gestaltete. Die 

für diese Dissertation zu analysierenden Werke zeigen eine weibliche Bühnenfigur, die 

nicht nur als Intrigantin, sondern auch als Trägerin von sozialer Kritik und emotionaler 

Komplexität fungiert. Die Inspiration, die Marliani für Goldoni darstellte, wird in seiner 

servetta-Gestaltung evident. In La locandiera ist die Protagonistin Mirandolina, 

wenngleich formell eine Wirtin, in vielerlei Hinsicht eine Erweiterung der traditionellen 

servetta-Figur. Sie nutzt ihren Verstand und Charme, um ihre Unabhängigkeit in einer 

von männlicher Dominanz geprägten Gesellschaft zu behaupten. 

Goldonis Beziehung zu Maddalena Raffi Marliani war also mehr als eine bloße 

romantische oder platonische Verbindung. Sie stellte eine bedeutende intellektuelle 

Partnerschaft dar, die Goldonis künstlerische sowie persönliche Entwicklung 

maßgeblich prägte. Marlianis Einfluss auf Goldonis Frauenfiguren, ihre Rolle in seinem 

sozialen Aufstieg und ihre intellektuelle Auseinandersetzung mit seinem Werk 

verdeutlichen, wie eng das Leben und das Schaffen des Dramatikers mit den 

intellektuellen Frauenfiguren seiner Zeit verwoben war. Marliani war nicht nur eine 

Darstellerin von Goldonis Figuren, sondern auch eine Beraterin und Kritikerin. Goldoni 

erkannte Marlianis Talent und Intuition an und bezog sie in den kreativen Prozess ein. 

Auf der anderen Seite profitierte aber auch Marliani von der Zusammenarbeit. Die 

komplexen weiblichen Rollen, die Goldoni für sie schrieb, erweiterten ihre 

darstellerischen Möglichkeiten und festigten ihren Ruf als eine der vielseitigsten 

Schauspielerinnen ihrer Zeit. Marlianis Darstellung der servetta half Goldoni, diese 

Figur von einem starren Archetypus zu einem dynamischen und nuancierten Charakter 

weiterzuentwickeln. Ihre Zusammenarbeit markiert einen Wendepunkt in der 

italienischen Theatergeschichte, der die servetta zu einem Symbol für Intelligenz, 

Selbstbestimmung und Humor machte. 

 

 
93  Aldo Cassola, Il carteggio di Goldoni, Bari: 1959, S. 154ff. 



 

 25 

Teil 2: Rechtliche Stellung der Frau in Italien im 18. 
Jahrhundert 

4. Historischer Überblick94 
Die Aufklärung, die sich bereits in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts in England 

und Frankreich etablierte, erreichte Italien erst mit zeitlicher Verzögerung. Die 

italienische Aufklärung, auch Illuminismo genannt, lässt sich etwa auf den Zeitraum 

zwischen 1748 und 1789 datieren.95 Der Begriff illuminare, was wörtlich „aufklären“ 

oder „beleuchten“ bedeutet, spiegelt das zentrale Anliegen dieser Epoche wider: die 

Aufklärung der breiten Bevölkerung in verschiedenen Bereichen des Wissens und der 

gesellschaftlichen Strukturen.96 Intellektuelle und Philosophen forderten, die Menschen 

durch Vernunft, Wissenschaft und kritisches Denken von überholten Dogmen und 

autoritären Institutionen zu befreien. Im italienischen Kontext waren die Ideen der 

Aufklärung jedoch oft in einem engeren Rahmen gefasst und standen unter der 

Kontrolle der katholischen Kirche und den monarchischen Strukturen. Die Schriften 

und Ideen von Philosophen wie Cesare Beccaria und Pietro Verri sowie die Gründung 

von wissenschaftlichen Akademien und Salons trugen maßgeblich zur Verbreitung 

dieser reformerischen Gedanken bei. Die italienische Aufklärung war primär eine 

intellektuelle Bewegung und hatte keinen maßgeblichen Einfluss auf die 

gesellschaftlichen und politischen Umbrüche, die später in der Französischen 

Revolution und den damit verbundenen Umwälzungen mündeten. 

Im nächsten Kapitel wird ein kurzer Überblick über die Aufklärung in Italien 

präsentiert. Darauf aufbauend wird die Emanzipation der Frau vorgestellt. 

4.1. Die Italienische Aufklärung 
Im 18. Jahrhundert, einer Zeit tiefgreifender politischer und gesellschaftlicher 

Umbrüche, erlebte Italien die Auswirkungen der europäischen Aufklärung mit zeitlicher 

Verzögerung.97 Die politische Landschaft Italiens war zu dieser Zeit, so Theile, von 

Zersplitterung und Vielfalt geprägt, da das Land noch nicht vereint war, sondern ein 
 

94  Kapitel 4 sowie die dazugehörigen Unterkapitel gehen in Teilen auf Überlegungen aus Masterarbeit 
aus dem Sommersemester 2018 mit dem Titel: „Das Frauenbild in den Komödien ‚La Locandiera‘ 
und ‚Trilogia della Villeggiatura‘ von Carlo Goldoni“ zurück. Diese früheren Ansätze wurden 
grundlegend überarbeitet, erweitert und im Hinblick auf Fragestellung und wissenschaftliche Tiefe an 
die Anforderungen der vorliegenden Dissertation angepasst. 

95  Cf. Giuseppe Petronio, Geschichte der italienischen Literatur. Band 2: Vom Barock bis zur Romantik, 
Tübingen: 1993, S. 134. 

96  Cf. Giulio Ferroni, Storia della letteratura italiana. Dal Cinquecento al Settecento, Mailand: 1991, S. 
387. 

97  Cf. Petronio 1993, S. 133. 



 

 26 

Zusammenschluss unterschiedlicher Machtblöcke, darunter die Habsburger, Bourbonen, 

der Papst sowie verschiedene Republiken wie Venedig, darstellte. 98  Viele dieser 

Konglomerate waren bereits in den aufgeklärten Absolutismus eingebunden, was die 

politische Integration Italiens in das europäische Wirtschafts- und Geistesleben anregte 

und zu einer Öffnung gegenüber neuen Kulturkreisen führte.99 Die soziale Hierarchie 

blieb jedoch fest in den Händen des Adels, und die Entfaltung einer breiten bürgerlichen 

Schicht wurde weiterhin gehemmt.100 Die italienische Aufklärung war, im Gegensatz zu 

den revolutionären Bewegungen in Frankreich, weniger auf tiefgreifende politische 

Umwälzungen ausgerichtet. Vielmehr suchte sie, durch eine kritische 

Auseinandersetzung mit bestehenden Normen und Strukturen, einen graduellen 

gesellschaftlichen Wandel zu fördern. 101  Die zweite Hälfte des Settecento ist laut 

Petronio ebenfalls als Erneuerungsbewegung zu verstehen.102 Doch was genau bedeutet 

Aufklärung? Die prominenteste Antwort darauf gab der deutsche Philosoph Immanuel 

Kant in dem Aufsatz „Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?“ aus dem Jahr 

1784: 
Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten 
Unmündigkeit. Unmündigkeit ist das Unvermögen, sich seines Verstandes ohne Leitung 
eines anderen zu bedienen. […] Sapere aude! Habe Mut, dich deines eigenen 
Verstandes zu bedienen! Ist also der Wahlspruch der Aufklärung.103 

Dieses Ideal spiegelte sich in den zentralen Werten der italienischen Aufklärung wider: 

Die Grundprinzipien der Aufklärung sind, nach Petronio, zum einen die 

„Gegenüberstellung von Vernunft und überlieferten Strukturen, Konventionen und 

Normen sowohl im Bereich von Politik und Gesellschaft als auch im Bereich von 

Gefühl und Moral.“104 Letzterer Bereich wird in der späteren Analyse der Komödien 

ebenfalls eine Rolle spielen, um das Dilemma der Gefühle als auch der Moral der 

Protagonistin Mirandolina in der Komödie La locandiera, die ihren Triumph, einen 

Triumph des Feminismus, zelebriert als auch das von Corallina in der Komödie La 

serva amorosa, die nicht nur in ihrer Rolle als Dienerin agiert, sondern auch als 

moralische Instanz fungiert, indem sie die Machenschaften erfolgreich aufdeckt und 

 
98  Cf. Wolfgang Theile, „Aufklärung und Literatur in Italien. Ein problematisches Verhältnis“, in: 

Irmgard Scharold (Hrsg.), Carlo Goldoni. Gesammelte Aufsätze 1972-2002. Kritik – Analyse – 
Kontext, Essen: 2002, S. 163. 

99  Cf. Theile 2002, S. 163. 
100  Cf. Petronio 1993, S. 147. 
101  Cf. Theile 2002, S. 163. 
102  Cf. Petronio 1993, S. 133. 
103  Immanuel Kant, „Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?“, in: Berlinische Monatsschrift, 

1784, Heft 12, S. 481, http://www.deutschestextarchiv.de/book/view/kant_aufklaerung_1784?p=17, 
Abruf vom 11.03.2025. 

104  Petronio 1993, S. 134. 



 

 27 

damit die Grundstrukturen der bestehenden Ordnung untergräbt, im Bezug zur Epoche 

näher erläutern zu können. Ein weiteres Grundprinzip der Epoche des Settecento ist die 
Überprüfung der Gegenwart im Lichte der Vernunft, um sie dann abzulehnen oder 
gutzuheißen, in jedem Fall aber von allem, was nicht vernunftgemäß erscheint, zu 
reinigen [sowie letztlich das] optimistische Vertrauen in die Zukunft, stolzer Glaube an 
den gesellschaftlichen Nutzen des eigenen Tuns [und] jugendliche Hoffnung auf das 
Morgen.105  

Dieses Prinzip trifft ein weiteres Mal auf die Protagonistin Corallina zu. Sie wird es 

sein, die aus Vernunft handeln, somit ihrem eigenen Glück nicht im Wege stehen und 

ihre Hände Richtung Zukunft ausstrecken und auf ein besseres Morgen hoffen wird. 

Auch dem Kaufmann, dem Mirandolina als Gastwirtin gleichgestellt werden kann, 

sind besondere Züge der Epoche des Illuminismo zugeschrieben. Der Kaufmann ist es, 

der „all seine Schulden bezahlt, während der Adlige nur die Spielschulden bezahlen zu 

müssen glaubt, der Kaufmann, der seine Knechte nicht züchtigt [und] seine Zeit nicht 

mit Galanterien vergeudet.“106 Auch diese Eigenschaften werden in Kapitel acht näher 

analysiert, in dem die kulturelle Autonomie und Originalität der Protagonistin 

unterstrichen werden.  

Besonderes Anliegen der Aufklärer war es das „innere und äußere, psychische und 

soziale Leben von allen Resten der Vergangenheit zu befreien, um eine neue 

Gesellschaft zu errichten, die den Menschen ein Leben in Glück und Freiheit gestatten 

sollte.“107 Doch lässt sich dies so einfach verwirklichen? Sind die Charaktere in den 

Komödien von Goldoni als freie Menschen dargestellt? Dies gilt es in den folgenden 

Kapiteln zu analysieren. 

Betrachtet man nun die Literatur des 18. Jahrhunderts in Italien wird evident, dass, so 

Theile, die aufklärerische Literatur nur vereinzelt etwas zu bieten hat, „solange man 

daran festhält, daß Literatur vorzugsweise dann als ‚aufklärerisch’ gelten kann, wenn sie 

philosophisches, staatstheoretisches oder gesellschaftskritisches Gedankengut 

transportiert.“108 Dies führte dazu, dass die Werke der italienischen Aufklärer oft keine 

klare politische Ausrichtung aufwiesen.109 Dennoch war es gerade das Theater, das mit 

seiner Darstellung bürgerlicher Werte und der Parodie aristokratischer Verhältnisse eine 

bedeutende Rolle in der Verbreitung aufklärerischer Gedanken spielte. Bezug nehmend 

auf den Komödiendichter Carlo Goldoni, gilt er als einer „der produktivsten Dramatiker 

des italienischen 18. Jahrhunderts, und […] ist in der Forschung erst sehr spät als 

 
105  Petronio 1993, S. 135. 
106  Petronio 1993, S. 137. 
107  Petronio 1993, S. 138. 
108  Theile 2002, S. 163. 
109  Cf. Paget 1932, S. 302. 



 

 28 

möglicher italienischer Aufklärer verhandelt worden.“110 Goldoni beschäftigte sich in 

seinen Theaterstücken eher weniger mit aufklärerischen Ideologien und sozialen 

Anliegen der Aufklärer, dennoch wurde er „von vielen Zeitgenossen als ruhestörender 

Aufklärer verteufelt […] und zwar aufgrund seines Theaters.“ 111  Paradoxerweise 

behandelt er in seinen Komödien primär bürgerliche Werte und sekundär die 

Verspottung des Adels. Die Adligen, die Goldoni parodierte, waren „Neapolitaner, 

Toskaner oder kamen aus anderen Regionen Italiens, nie aber aus Venedig.“112 Seine 

Zeitgenossen und Mailänder Aufklärer befürworteten seine Komödien trotz der 

Modernisierung des Theaters nicht, sondern verstanden sie im Gegenteil eher als 

Literatur im „Sinne der Ästhetiker des frühen 18. Jahrhunderts.“113 

Darüber hinaus war sich Goldoni sicher, dass es neben der  
traditionellen, aristokratischen und heroischen Tragödie und der traditionellen, 
schwankhaften und in der Verspottung des Bürgers ebenfalls aristokratischen Komödie 
[es] Platz für eine dritte Gattung [gebe], die den Bürger, den Helden der aufklärerischen 
Kultur und Gesellschaft, auf die Bühne und seine Probleme als ernste, wenn auch heiter 
behandelte und gelöste Probleme, zur Sprache bringen sollte.114 

Dieser Perspektivwechsel, der sich in seiner Theaterreform und der Einführung eines 

„bürgerlichen“ Theaters manifestierte, war eine bahnbrechende Innovation in der 

Literatur des Settecento.115 Besonders hervorzuheben ist die Tatsache, dass Goldoni in 

seinen Komödien die Geschlechterrollen und die sozialen Normen infrage stellte und 

Frauenfiguren wie Mirandolina eine aktive und selbstbestimmte Rolle zuschrieb, eine 

klare Abkehr von den traditionellen, passiven Frauenbildern der damaligen Zeit. 

Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass die italienische Aufklärung im 18. 

Jahrhundert vor allem durch eine allmähliche Veränderung der gesellschaftlichen und 

kulturellen Strukturen geprägt war. Während sie sich in der Literatur und auf dem 

Theater nicht immer in radikalen politischen Forderungen manifestierte, trugen die 

aufklärerischen Impulse dennoch zur Entstehung einer neuen literarischen Gattung bei 

und beeinflussten nachhaltig die Entwicklung des modernen italienischen Theaters. 

Goldonis Werke, obwohl sie nicht immer explizit aufklärerische Themen behandelten, 

gelten als ein Schlüssel zur Revolutionierung der Theaterform und der Darstellung 

bürgerlicher Werte. 

 
110  Theile 2002, S. 165. 
111  Theile 2002, S. 165. 
112  Petronio 1993, S. 188. 
113  Theile 2002, S. 165. 
114  Petronio 1993, S. 189. 
115  Cf. Petronio 1993, S. 191 sowie Compagnino 1974, S. 381. 



 

 29 

4.2. Die Emanzipation der Frau im 18. Jahrhundert 
Il Settecento è un secolo al femminile, governato anche da donne (Maria Teresa 
d’Austria, Caterina II di Russia), cui delega i turbamenti di un’età che punta la propria 
immagine sulla costruzione di una vita all’insegna della libertà e della spregiudicatezza. 
La donna ne diventa, così, il vessillo, l’insegna luminosa, il referente primario, l’organo 
di frivolezza e di piacere.116 

Um das Frauenbild in den Komödien von Goldoni genauer untersuchen zu können, ist 

es sinnvoll, die soziale Position der Frau im 18. Jahrhundert vorzustellen. Die Intention 

hierbei ist nicht, eine Analyse der bürgerlichen Gesellschaft zu präsentieren, sondern 

sich vielmehr auf die Welt der Frau im 18. Jahrhundert zu konzentrieren. 

Das Eingangszitat beschreibt das Settecento als ein Jahrhundert der Frauen, in dem 

Frauen nicht nur symbolisch, sondern auch politisch eine bedeutende Rolle spielten.117 

Es verweist auf weibliche Herrscherinnen wie Maria Theresia von Österreich und 

Katharina II. von Russland, die politische Macht ausübten. Gleichzeitig hebt das zu 

Beginn angeführte Zitat von Bisicchia hervor, dass Frauen im 18. Jahrhundert als 

Sinnbild für Freiheit, Ungezwungenheit und Vergnügen galten. Allerdings ist dieser 

Freiheitsbegriff ambivalent: Während Frauen in der höfischen Kultur oder in Salons 

eine gewisse gesellschaftliche Rolle spielten, bedeutete dies nicht, dass sie tatsächlich 

an den emanzipatorischen Errungenschaften der Aufklärung teilhatten. Vielmehr 

wurden sie oft auf Vergnügen und Frivolität reduziert, ohne echte politische, 

wirtschaftliche oder soziale Autonomie zu erlangen. Das 18. Jahrhundert markierte eine 

Epoche tiefgreifender gesellschaftlicher und intellektueller Umwälzungen. 118  Die 

Aufklärung propagierte Ideale der Vernunft, Gleichheit und Freiheit, doch blieben 

Frauen von diesen Entwicklungen weitgehend ausgeschlossen. Während Männer von 

den neuen Freiheitsidealen profitierten, blieb die Rolle der Frau häufig auf eine 

gesellschaftliche Inszenierung begrenzt, die nicht mit tatsächlicher Selbstbestimmung 

gleichzusetzen war. In Italien war die Situation besonders komplex, da das Land 

politisch zersplittert war und in vielen Regionen traditionelle, patriarchale Strukturen 

das Leben der Frauen dominierten. 119  Obwohl es vereinzelt Frauen gab, die 

intellektuelle und gesellschaftliche Freiheiten für sich beanspruchten, blieb die 

strukturelle Benachteiligung bestehen. Simone de Beauvoir analysierte in Le Deuxième 

Sexe (1949) die historische Rolle der Frau und stellte fest, dass die Emanzipation der 

 
116  Andrea Bisicchia, „La donna nel 700 e nell’universo goldoniano”, in: Odoardo Bertani (Hrsg.), Saggi 

attorno a Goldoni. Goldoni nostro contemporaneo, Gallarate: 1987, S. 45. 
117  Cf. Elena Brambilla, Sociabilità e relazioni feminili nell’Europa moderna. Temi e saggi, Mailand: 

2013, S. 113. 
118  Cf. Kapp 2007, S. 212. 
119  Cf. Gorizio Viti, Scrittori e società. Disegno storico della letteratura italiana, Florenz: 1992, S.320. 



 

 30 

Frau stets durch gesellschaftliche Konstruktionen behindert wurde. Sie schrieb: „On ne 

naît pas femme, on le devient.“120 Diese Feststellung ist auch auf das 18. Jahrhundert 

übertragbar: Frauen wurden nicht aufgrund natürlicher Eigenschaften aus Bildung und 

intellektueller Teilhabe ausgeschlossen, sondern aufgrund tief verwurzelter kultureller 

und sozialer Normen.121 

Während die Aufklärung die Idee der Gleichheit und individuellen Freiheit betonte, 

blieben Frauen in Italien weiterhin stark in traditionellen Geschlechterrollen 

gefangen.122 Philosophische Diskurse, die sich mit Bürgerrechten und Menschenwürde 

beschäftigten, schlossen Frauen weitgehend aus. Jean-Jacques Rousseau, dessen Ideen 

in Italien großen Einfluss hatten, vertrat in Émile ou De l’éducation (1762) die 

Auffassung, dass Frauen für die Rolle der Mutter und Ehefrau bestimmt seien: 
Dès qu’une fois il est démontré que l’homme & la femme ne sont ni ne doivent être 
constitués de même, de caractere ni de tempérament, il s’ensuit qu’ils ne doivent pas 
avoir la même éducation. En suivant les directions de la nature, ils doivent agir de 
concert, mais ils ne doivent pas faire les mêmes choses; la fin des travaux est commune, 
mais les travaux sont différens, & par conséquent les goûts qui les dirigent. Après avoir 
tâché de former l’homme naturel, pour ne pas laisser imparfait notre ouvrage, voyons 
comment doit se former aussi la femme qui convient à cet homme.123 

Rousseau skizziert ein weibliches Werteverständnis, das sich in der Unterordnung und 

Abhängigkeit von Männern manifestiert. Er konstruiert die Frau als Wesen, das sich den 

Anforderungen des Mannes als Subjekt unterordnen muss. Darüber hinaus differenziert 

er die Fähigkeit der beiden Geschlechter und argumentiert, dass es nicht möglich sei, 

alle Tätigkeiten gleichermaßen von Frauen und Männern ausführen zu lassen. Vielmehr 

werden bestimmten Geschlechtern spezifische Aufgaben zugeschrieben, die ihre 

jeweiligen natürlichen Neigungen und Fähigkeiten widerspiegeln. Diese Denkweise 

bestätigt Simone de Beauvoirs Analyse, dass die Frau im Patriarchat immer als „das 

Andere“ konstruiert wurde: „[…] l’action des femmes n’a jamais été qu’une agitation 

symbolique; elles n’ont gagné que ce que les hommes ont bien voulu leur concéder; 

elles n’ont rien pris: elles ont reçu.“124  

Gleichzeitig fand die italienische Aufklärung vor allem in den größeren Städten wie 

Mailand, Venedig und Florenz Anklang, wobei es insbesondere Gelehrte und 

Intellektuelle waren, die begannen, die gesellschaftliche Rolle der Frau neu zu denken. 

Denker wie Giambattista Vico und Cesare Beccaria setzten sich zwar für die Rechte des 

 
120  Simone de Beauvoir, Le Deuxième Sexe, Paris: 1949, S. 13. 
121  Cf. Margaret Hunt, Women in Eighteenth Century Europe, New York: 2010, S. 168-191. 
122  Cf. Hunt 2010, S. 13-26. 
123  Jean-Jacques Rousseau, Émile ou De l’éducation, Paris: 1762, S.207. 
124 Beauvoir 1949, S. 21. 



 

 31 

Individuums ein, thematisierten jedoch nicht explizit die Stellung der Frau.125 Dennoch 

formierten sich in dieser Epoche erste kritische Stimmen, die das traditionelle 

Frauenbild infrage stellten und somit die Grundlagen für spätere emanzipatorische 

Bestrebungen legten. 

Trotz der gesellschaftlichen und institutionellen Barrieren, die den Zugang von 

Frauen zu Bildung und intellektueller Teilhabe stark begrenzten, gab es vereinzelt in 

Italien Stimmen, die sich für die Rechte und die Bildung von Frauen einsetzten. Eine 

Vertreterin dieser frühen feministischen Denkrichtung war Lucrezia Marinella, die 

bereits im 17. Jahrhundert in ihrem Werk La nobiltà et l’eccellenza delle donne co' 

diffetti et mancamenti de gli huomini (1601) die Auffassung vertrat, dass Frauen 

Männern in keiner Weise nachstehen. 126  Ihre Argumente, die die gesellschaftliche 

Bedeutung der Frauen betonten, trugen wesentlich zur frühen feministischen Debatte 

bei, fanden jedoch erst allmählich Eingang in die breiteren gesellschaftlichen und 

intellektuellen Diskurse des 18. Jahrhunderts.  

Eine weitere bedeutende Akteurin dieser intellektuellen Bewegung war Elisabetta 

Caminer Turra, die als eine der ersten Journalistinnen Italiens gilt und eine zentrale 

Rolle in der Verbreitung aufklärerischer Ideen spielte. Mit ihrer Zeitschrift Il Giornale 

Enciclopedico schuf sie eine wichtige Plattform für wissenschaftliche, literarische und 

gesellschaftliche Debatten und trug maßgeblich zur Vermittlung neuer Ideen bei: 
Il «Giornale Enciclopedico» nasce, dunque, come continuazione dell «Europa 
letteraria», periodico erudito con la tipica fisionomia del foglio di "estratti": Elisabetta, 
dopo una collaborazione sempre più fitta ed importante dal punto di vista critico, ne 
assume la direzione nel 1777. E subito con la sua verve polemica. il suo stile ironico e 
leggero, il suo acume critico, la sua modernità di pensiero, i suoi interessi letterari e 
teatrali, trasforma il giornale in periodico illuministico; l'unico nel Veneto che diede 
«piena e matura testimonianza del pensiero illuministico».127 

Ihre publizistische Tätigkeit ermöglichte nicht nur den Zugang zu zeitgenössischen 

Diskursen, sondern förderte auch die kritische Reflexion über bestehende soziale 

Strukturen: „Il «Giornale Enciclopedico» diretto da Elisabetta Caminer Turra denuncia, 

già nel titolo, l’appartenenza al movimento illuministico. Letteratura, teatro, storia, 

filosofia, educazione, giurisprudenza ed esotismo sono gli argomenti di cui il periodico 

si occupa.”128 Als entschiedene Befürworterin der Frauenbildung stellte Caminer Turra 

die tradierten Geschlechternormen infrage und argumentierte für eine stärkere 

 
125  Cf. Mariagabriella di Giacomo, L’illuminismo e le donne. Gli scritti di Elisabetta Caminer. “Utilità” 

e “piacere”: ovvero la coscienza di essere letterata, Rom: 2002, S. 274. 
126  Cf. Lucrezia Marinella, La nobiltà et l’eccellenza delle donne co‘ diffetti et mancamenti de gli 

huomini, Venedig: 1601. 
127 Di Giacomo 2002, S. 12. 
128 Di Giacomo 2002, S. 41. 



 

 32 

intellektuelle Partizipation von Frauen. In einer Zeit, in der Frauen weitgehend von 

formaler Bildung ausgeschlossen waren, setzte sie sich für deren Recht auf Wissen und 

Bildung ein, da sie diese als essenzielle Voraussetzung für gesellschaftliche Teilhabe 

betrachtete:  
Sembra che la donna sia ancora esclusa dal linguaggio: «parola vivente condannata al 
silenzio» (Elisabetta Rasy). prima di parlare in prima persona, prima di riscattarsi dallo 
statuto di oggetto anche all’interno del discorso, la donna rimane a lungo (fino a tempi 
molto vicini ai nostri) un oggetto di rappresentazione creato da un soggetto altro da sé 
(il soggetto maschile). La donna narrata è, all’interno del discorso maschile, un 
significante: simbolo della comunicazione fra gli uomini, il suo corpo parla e diffonde 
messaggi che il Settecento accoglie, ereditandoli dal passato, e che la cultura moderna 
cancellerà con difficoltà.129 

Ihre kritische Auseinandersetzung mit den herrschenden Geschlechterrollen zielte 

darauf ab, die Vorstellung der weiblichen Unterordnung zu dekonstruieren und Frauen 

als selbstbestimmte Akteurinnen in den intellektuellen und gesellschaftlichen Diskurs 

einzubinden.130 Durch ihre Arbeit trug Caminer Turra zur schrittweisen Emanzipation 

der Frau bei, indem sie nicht nur Bildungszugänge thematisierte, sondern auch Frauen 

dazu ermutigte, sich aktiv an der Gestaltung der Gesellschaft zu beteiligen. Ihr 

publizistisches Wirken ist somit nicht nur als ein Beitrag zur italienischen Aufklärung 

zu verstehen, sondern auch als ein früher Impuls zur Förderung der Frauenrechte und 

zur Infragestellung patriarchaler Strukturen. 

Der geschichtliche Hintergrund verdeutlicht, dass die Diskussion Mann versus Frau 

bereits seit dem Cinquecento (16. Jahrhundert) besteht und bis zum Settecento 

fortdauert. Im Cinquecento sprach man noch vom Krieg der beiden Geschlechter und 

im Settecento schließlich vom Jahrhundert der Frau.131 Es begann das Streben nach 

Gleichheit bzw. Gleichstellung zwischen Mann und Frau. In der Gesellschaft wurde die 

Frau anfangs noch in der Rolle der Mutter dargestellt, die den Haushalt betrieb und sich 

um die Kinder kümmerte. Eine Analyse der Mädchenbildung im 18. Jahrhundert 

verdeutlicht, dass der primäre Zweck der Erziehung darin bestand, junge Frauen gezielt 

auf ihre gesellschaftlich vorgesehene Rolle als pflichtbewusste Ehefrau und Mutter 

vorzubereiten. Der Bildungsprozess war demnach nicht auf intellektuelle Förderung 

oder individuelle Entfaltung ausgerichtet, sondern darauf, den Mädchen jene 

Fähigkeiten und Verhaltensweisen zu vermitteln, die als essenziell für eine 

funktionierende Ehe und Haushaltsführung galten:  
Ein Mädchen wird fast niemals in den Stand der Unabhängigkeit kommen. Daher muß 
es von Jugend auf gewöhnt werden, keine Zusage von irgendeiner Wichtigkeit zu 

 
129 Di Giacomo 2002, S. 191. 
130 Cf. Di Giacomo 2002, S. 192. 
131  Cf. Ferroni 1991, S. 394. 



 

 33 

geben, ohne diejenigen, von denen es abhängt vorher zu fragen. […] Töchter muß man 
zu der Möglichkeit einer jeden glücklichen Heirat erziehen.132 

Die Erziehung von Mädchen im 18. Jahrhundert erfolgte primär durch die Mutter, deren 

Aufgabe es war, ihnen grundlegende Kenntnisse in der Haushaltsführung zu vermitteln. 

Dies setzte voraus, dass die Mutter selbst über eine gewisse Bildung verfügte, die es ihr 

ermöglichte, sowohl in der Ehe zu bestehen als auch ihre Kinder entsprechend den 

gesellschaftlichen Erwartungen zu erziehen. 133  Ein zentrales Erziehungsziel bestand 

darin, das Mädchen zu einem „artigen, sanften, liebenswürdigen“134 Wesen zu formen. 

Diese Erziehung diente, so von Knigge, dazu, sie auf ihre zukünftige Rolle innerhalb 

der Ehe vorzubereiten, in der sie lernen sollten, ihren Ehemann als übergeordnete 

Autorität anzuerkennen und sich den bestehenden patriarchalen Strukturen 

unterzuordnen.135  

Ein zentraler Aspekt der weiblichen Emanzipation im Settecento war der Zugang zu 

Bildung. Während in Italien einige Bildungsinstitutionen für Frauen entstanden, blieben 

diese meist auf moralische oder religiöse Erziehung beschränkt. 1776 wurde in Venedig 

eine Schule für Mädchen gegründet, die jedoch mehr auf sittliche Erziehung als auf 

intellektuelle Förderung abzielte. 136  Die Art und Qualität der Erziehung, die ein 

Mädchen im 18. Jahrhundert erhielt, war maßgeblich von der sozialen und 

wirtschaftlichen Stellung ihrer Familie abhängig. Während Töchter des Adels zunächst 

im häuslichen Umfeld unterrichtet wurden – entweder durch die Eltern selbst oder 

durch private Lehrkräfte – erfolgte ihre weiterführende Bildung oftmals in Klöstern 

oder durch Hauslehrer; Mädchen aus der Mittel- und Unterschicht hingegen wurden in 

der Regel direkt in Klosterschulen untergebracht, wo der Fokus weniger auf 

intellektueller Bildung als vielmehr auf praktischen Fähigkeiten lag. 137 Dabei ist zu 

beachten, dass etwa 90 % der Bevölkerung der Unterschicht angehörten und Mädchen 

aus diesen sozialen Schichten in der Regel keinen Zugang zu schulischer Bildung 

hatten. Insbesondere die Vermittlung hauswirtschaftlicher Tätigkeiten sowie 

handwerklicher Fertigkeiten wie Weben oder Sticken nahm dabei einen zentralen 

 
132  Johann Bernhard Basedow, „Einübung in die Abhängigkeit“, in: Andrea van Dülmen (Hrsg.), 

Frauenleben im 18. Jahrhundert, München: 1992, S. 131. 
133  Cf. Dominique Godineau, „Die Frau der Aufklärung“, in: Michel Vovelle (Hrsg.), Der Mensch der 

Aufklärung, Frankfurt am Main: 1998, S. 323. 
134  Basedow 1992, S. 122. 
135  Cf. Adolph von Knigge, „Gewöhnung zur Unterwürfigkeit“, in: Andrea van Dülmen (Hrsg.), 

Frauenleben im 18. Jahrhundert, München: 1992, S. 139. 
136 Cf. Viti 1992, S. 321. 
137 Cf. Rebecca Messbarger, The century of women: Representations of women in eighteenth- century 

Italian public discourse, Toronto: 2002, S. 25ff. 



 

 34 

Stellenwert ein, wodurch eine umfassende intellektuelle Bildung für Mädchen 

weitgehend verwehrt blieb. 

Im 18. Jahrhundert beginnt die weibliche Gesellschaft sich zu bilden, indem sie die 

sogenannten salotti letterari138 (literarische Salons) besucht, sie verzichtet völlig auf die 

ihr traditionelle zugeschriebene Rolle, weil sie in die Welt des Wissens eintreten 

möchte, um somit dem Mann gleichgestellt zu sein.139 Der Salon stellte eine bedeutende 

Institution des kulturellen und intellektuellen Austauschs dar, in der Angehörige des 

Adels und des wohlhabenden Bürgertums gemeinsam mit Literatinnen und Literaten 

zusammentrafen. In diesem Umfeld traten soziale und wirtschaftliche Unterschiede 

weitgehend in den Hintergrund, wodurch auch Frauen, über ihre traditionelle Rolle als 

Gastgeberinnen hinaus, die Möglichkeit erhielten, aktiv am Diskurs teilzunehmen und 

ihre intellektuellen Fähigkeiten zu entfalten: 
Die Frauen spielen hier genau die Rolle, die die aufgeklärten Philosophen für sie erträumen: 
[...] der Lebensgefährtin im Geist, die ihrem Gesprächspartner aufmerksam folgt und 
gebildet und intelligent genug ist, das Gespräch nicht versiegen zu lassen, den Mann [...] 
durch Ermutigung und Kritik zu leiten und durch die gewidmete Aufmerksamkeit zu helfen, 
sein Werk zu schaffen.140 

Neben den berühmten literarischen und philosophischen salotti letterari in Venedig 

etablierten sich solche intellektuellen Zirkel auch in anderen italienischen Städten, 

darunter Bergamo, Verona und Brescia, die zu wichtigen Zentren des geistigen 

Austauschs wurden.141 Es ist festzuhalten, dass der Zugang zu Bildung und literarischen 

Werken primär Frauen der höheren Gesellschaftsschichten und des Bürgertums 

vorbehalten war. 142  Innerhalb der Aufklärungsepoche entwickelte sich insbesondere 

 
138  Die salotti letterari waren ein neuer Treffpunkt, in denen sich Seite an Seite Adlige, Reiche, aber auch 

das einfache Volk trafen. Es war ein Ort des Wissens, des Erschaffens sowie des geistigen 
Austausches.  

139  Cf. Giulia Bordonali, I diritti delle donne nel secolo dei Lumi: il periodo della reggenza e la 
Rivoluzione francese, https://www.viqueria.com/diritti-donne-secolo-lumi/, Abruf vom 19.03.2025. 

140  Godineau 1998, S. 346 sowie Andrew Janiak, The Enlightenment's Most Dangerous Woman: Émilie 
du Châtelet and the Making of Modern Philosophy, New York: 2024: Voltaire und Émilie du Châtelet 
hatten eine enge intellektuelle Partnerschaft, die teilweise dem Ideal des Zitats entsprach, aber auch 
darüber hinausging. Voltaire bewunderte die Intelligenz und Bildung von Frauen, insbesondere von 
Émilie du Châtelet, und sah sie als Gesprächspartnerin auf Augenhöhe. Er unterstützte die 
Vorstellung, dass Frauen geistige Gefährtinnen sein sollten, die Männer in ihren philosophischen und 
wissenschaftlichen Arbeiten inspirieren und herausfordern. Allerdings blieb seine Sichtweise letztlich 
innerhalb der Grenzen des damaligen Geschlechterdenkens, das Frauen oft auf eine unterstützende 
Rolle reduzierte. Émilie du Châtelet hingegen ging über diese passive Rolle hinaus. Sie war nicht nur 
eine Begleiterin und Kritikerin Voltaires, sondern eine eigenständige Wissenschaftlerin, die 
bedeutende Beiträge zur Physik und Mathematik leistete, insbesondere durch ihre Übersetzung und 
Kommentierung von Newtons Philosophiæ Naturalis Principia Mathematica. Sie kritisierte in ihren 
Schriften die Benachteiligung von Frauen in der Bildung und argumentierte dafür, dass Frauen 
dieselben intellektuellen Fähigkeiten wie Männer besitzen, wenn ihnen die gleichen Möglichkeiten 
gegeben würden. 

141  Cf. Nadia Maria Filippini, Donne sulla scena pubblica. Società e politica in Veneto tra Sette e 
Ottocento, Mailand: 2007, S. 63. 

142  Cf. Godineau 1998, S. 262. 



 

 35 

unter diesen Frauen ein ausgeprägtes Interesse an der Lektüre von Romanen, 

Zeitschriften und historischen Abhandlungen, die nicht nur der intellektuellen 

Auseinandersetzung, sondern auch als Flucht aus dem alltäglichen Leben dienten.143 

Die Weiterbildung der Frau war im 18. Jahrhundert gefährlich, da sie so die bisher nur 

dem Mann gesellschaftlich zugedachte Rolle und zugleich daher seinen Platz 

einnehmen konnte. Gleichzeitig stieß die lesende Frau auf gesellschaftliche Vorbehalte: 

Ihr Interesse an Literatur wurde nicht nur als Ausdruck von Wissbegierde, sondern auch 

als Abweichung von ihrer traditionellen Geschlechterrolle betrachtet. Wer sich intensiv 

dem Lesen widmete, wurde mit negativen Zuschreibungen wie Faulheit und 

Rechthaberei belegt, da angenommen wurde, dass dadurch häusliche Pflichten und 

familiäre Verpflichtungen vernachlässigt würden.144 In diesem Kontext stellte auch das 

Schreiben eine Möglichkeit für Frauen dar, sich geistige Unabhängigkeit zu erarbeiten 

und sich schrittweise aus der völligen Abhängigkeit vom Ehemann zu lösen.145  

Obwohl die Frau begann sich weiterzubilden, um in der Gesellschaft aufzusteigen, 

durfte sie an politischen Aktivitäten nicht teilnehmen; ihr wurde die Partizipation strikt 

verboten. Dies bedeutete aber nicht, dass sie nicht am öffentlichen Leben ihres Landes 

teilnehmen durfte. 146 

Im 18. Jahrhundert wurde jungen Frauen in der Regel nicht zugetraut, eigenständige 

Entscheidungen über ihre Ehe zu treffen, da die Heirat als eine wirtschaftliche und 

soziale Investition betrachtet wurde, die das Ansehen und die finanzielle Sicherheit der 

gesamten Familie beeinflussen konnte.147 Daher lag die Wahl des Ehepartners primär in 

der Verantwortung der Eltern, die strategische und ökonomische Überlegungen in den 

Vordergrund stellten. Mit der Eheschließung vollzog sich zudem ein Übergang der 
 

143  Cf. Godineau 1998, S. 344. 
144  Cf. Godineau 1998, S. 344. 
145  Cf. Godineau 1998, S. 347 sowie Molière, Les femmes savantes, Paris: 2013: Molière setzt sich in Les 

Femmes Savantes (1672) satirisch mit gelehrten Frauen auseinander und kritisiert sowohl übertriebene 
Gelehrsamkeit als auch die traditionelle Auffassung von weiblicher Bildung. Die Komödie zeigt, wie 
Frauen, die sich intensiv dem Lesen und Schreiben widmen, von der Gesellschaft negativ bewertet 
werden. Sie werden als rechthaberisch, realitätsfern oder sogar faul dargestellt, da ihre intellektuellen 
Interessen als Widerspruch zu den traditionellen Pflichten einer Ehefrau oder Mutter gesehen werden. 
Molière spiegelt in seinem Werk die ambivalente Haltung gegenüber gebildeten Frauen wider: 
Einerseits kritisiert er Frauen, die sich übertrieben der Gelehrsamkeit hingeben und damit das 
häusliche Leben vernachlässigen, andererseits stellt er auch die Männer bloß, die Frauen jegliche 
geistige Entwicklung verwehren wollen. Damit bringt er eine zentrale Spannung der Zeit zum 
Ausdruck: Frauen, die Bildung und geistige Unabhängigkeit suchten, mussten sich gegen 
gesellschaftliche Erwartungen behaupten, die sie primär in ihrer familiären Rolle sahen. Das 
Schreiben war für Frauen eine Möglichkeit, sich aus der völligen Abhängigkeit vom Ehemann zu 
lösen, doch genau dies wurde von konservativen Kräften als Bedrohung wahrgenommen. Molière 
stellt also nicht nur die Lächerlichkeit übertriebener Gelehrsamkeit dar, sondern thematisiert auch die 
engen Grenzen, die Frauen in ihrer geistigen Entfaltung gesetzt wurden. 

146  Cf. Bordonali, I diritti delle donne nel secolo dei Lumi: il periodo della reggenza e la Rivoluzione 
francese, https://www.viqueria.com/diritti-donne-secolo-lumi/, Abruf vom 19.03.2025. 

147 Cf. Hunt 2010, S. 49. 



 

 36 

weiblichen Autoritätsabhängigkeit, von der elterlichen Vormundschaft hin zur 

rechtlichen und sozialen Unterordnung unter den Ehemann. In der damaligen 

Gesellschaft wurde eine Ehefrau als nachrangig angesehen und hatte den ihr 

zugeschriebenen Aufgaben nachzukommen. Ihre Pflichten konzentrierten sich 

vorrangig auf den Haushalt, die Kindererziehung und die Sicherstellung eines 

funktionierenden Familienlebens. 148  Dennoch bot die Ehe Frauen auch Vorteile, 

insbesondere in wirtschaftlicher Hinsicht: Sie gewährleistete eine gewisse finanzielle 

Absicherung, da in der Regel der Ehemann für das Einkommen der Familie 

verantwortlich war und über die ökonomischen Ressourcen verfügte. Darüber hinaus 

genossen verheiratete Frauen häufig Privilegien, die ledigen Frauen verwehrt blieben, 

darunter bessere Arbeitsmöglichkeiten, bevorzugte Plätze in der Kirche sowie eine 

höhere soziale Stellung bei religiösen Feierlichkeiten. 149  Obwohl Ehen meist aus 

pragmatischen Gründen und nicht aus Liebe oder emotionaler Zuneigung geschlossen 

wurden, bedeutete dies nicht zwangsläufig, dass Liebe innerhalb der Ehe 

ausgeschlossen war. In einigen Fällen entwickelten sich emotionale Bindungen 

zwischen den Ehepartnern im Laufe der Zeit. 150  Gleichzeitig waren Frauen in 

wirtschaftlich prekären Verhältnissen oftmals gezwungen, zusätzlich zum Haushalt 

Erwerbsarbeit zu leisten, um das Familieneinkommen aufzubessern und die 

Grundversorgung sicherzustellen. Zu den häufigsten Tätigkeiten gehörten die Arbeit als 

Bedienstete in der Landwirtschaft oder die Anstellung als Hausmädchen. Besonders 

junge, unverheiratete Frauen traten häufig in den Dienst fremder Haushalte ein. Die 

geschlechtsspezifische Arbeitsteilung spiegelte sich in einer klaren Trennung von 

öffentlichem und privatem Raum wider: Während der Haushalt und die Familie als 

weibliche Sphäre galten, dominierten Männer die öffentliche Arena, insbesondere in 

den Bereichen Politik und Handel. 151  Diese strikte Zuordnung führte zu einer 

gesellschaftlich verankerten Hierarchisierung der Geschlechter. 

Im Gegensatz zum Mittelalter oder der Renaissance, wo man die Frau nur während 

der heiligen Messe gesehen hat, besitzt diese im 18. Jahrhundert nun die Freiheit, ihren 

zukünftigen Ehemann beispielsweise auf öffentlichen Empfängen oder gar auf 

Konzerten kennenzulernen.152 Es ist aber evident, dass trotz dieser vielen Freiheiten 

 
148  Cf. Hunt 2010, S. 53. 
149 Cf. Hunt 2010, S. 54. 
150  Cf. Hunt 2010, S. 55f. 
151  Cf. Antonio Pertile, Storia di diritto italiano dalla caduta dell’impero romana alla codificazione. Vol. 

III Storia del diritto privato, Bologna: 1966, S. 232. 
152  Cf. Italia Donna, La Donna e la società del Settecento, 

http://www.italiadonna.it/public/percorsi/01052/0105272c.htm, Abruf vom 19.03.2025. 



 

 37 

nicht jede Familie mit ihren jungen Frauen im Hinblick auf ihre soziale Stellung so 

offen war, sondern es gab hierbei auch große regionale Unterschiede. In Venedig 

beispielsweise nahmen die noblen Frauen selten an öffentlichen Anlässen teil, während 

in Sizilien die jungen Frauen bereits früh nach der mütterlichen Erziehung am 

öffentlichen Leben partizipierten.153 Frauen aus der borghesia (Bürgertum) hingegen 

blieben länger zuhause bei ihrer Familie und verließen das Domizil erst am Tag der 

Hochzeit.154 

Eine neue bedeutende Figur für diese Epoche war der sogenannte cicisbeo, eine Art 

Galan oder Diener, der die Ehefrau bei allen ihren alltäglichen Aktivitäten begleitete, 

wie beispielsweise bei ihrem Spaziergang, zu Tisch, in der Öffentlichkeit, im Theater 

etc., aber er verbrachte nie die Nacht mit ihr, denn er nahm nicht die Rolle eines 

Liebhabers ein. 155  Im Allgemeinen wurde er von der Familie beauftragt, um die 

verheiratete Frau vor möglichen böswilligen Listen zu beschützen. 

Im gesellschaftlichen Leben des 18. Jahrhunderts nahm die Frau eine untergeordnete 

Rolle ein, die sich primär auf die Ergänzung des häuslichen Bereichs beschränkte. Die 

idealisierten Prinzipien der Aufklärung, die auf Vernunft und Menschlichkeit basierten, 

fanden auf Frauen nur eingeschränkt Anwendung, da sie weitgehend von öffentlichen 

Veranstaltungen ausgeschlossen blieben. 156  Während es in den höheren 

Gesellschaftsschichten als angemessen galt, dass Frauen kulturelle Unterhaltung, etwa 

durch musikalische Darbietungen, boten, blieben politische und wirtschaftliche 

Diskussionen dem männlichen Umfeld vorbehalten. 157  Im Vergleich zu anderen 

europäischen Ländern eröffneten sich in Italien für Frauen größere gesellschaftliche 

Partizipationsmöglichkeiten. Hier war ein fortschrittlicheres kulturelles Verständnis für 

die Rolle der Frau erkennbar, das ihr eine zentrale Funktion in der Verfeinerung von 

Geschmack und Sitten zuschrieb: 
All’interno di questa concezione più democratica della cultura, il posto e il ruolo delle donne 
divenivano centrali perché una riforma reale del gusto non poteva che riscattare le donne e 
indirizzare meglio ciò che si riconosceva loro: la capacità di sentimenti e di sensibilità e 
soprattutto la loro prerogativa di rendere gli uomini più civili, più gentili e meno brutali.158 

 
153  Cf. Italia Donna, La Donna e la società del Settecento, 

http://www.italiadonna.it/public/percorsi/01052/0105272c.htm, Abruf vom 19.03.2025. 
154  Cf. Italia Donna, La Donna e la società del Settecento, 

http://www.italiadonna.it/public/percorsi/01052/0105272c.htm, Abruf vom 19.03.2025. 
155  Cf. Italia Donna, La Donna e la società del Settecento, 

http://www.italiadonna.it/public/percorsi/01052/0105272c.htm, Abruf vom 19.03.2025. 
156  Cf. Esther-Beate Körber, Die Zeit der Aufklärung. Eine Geschichte des 18. Jahrhunderts, Darmstadt: 

2012, S. 191f. 
157  Cf. Basedow 1992, S. 208. 
158  Filippini 2007, S. 36. 



 

 38 

Diese Vorstellung der weiblichen Rolle in der Gesellschaft zeugt von einem 

erweiterten aufklärerischen Denken, das die spezifischen Fähigkeiten der Frauen betont 

und ihre Präsenz in öffentlichen Räumen legitimierte. So beteiligten sich Frauen 

insbesondere an kulturellen und sozialen Begegnungen wie Theaterbesuchen, dem 

Aufenthalt in Kaffeehäusern und intellektuellen Zusammenkünften. Gleichzeitig blieb 

der häusliche Bereich für Frauen vorrangig, sodass gesellschaftliche Interaktionen meist 

erst nach Erfüllung aller familiären Pflichten stattfanden. Innerhalb dieser Strukturen 

entwickelte sich unter Frauen eine besondere Form der Verbundenheit, die über den 

reinen Austausch hinausging. Freundschaft wurde im 18. Jahrhundert als tiefgehende, 

unterstützende Beziehung zwischen Frauen verstanden, die ihnen in einer von 

patriarchalen Zwängen geprägten Gesellschaft einen begrenzten Raum zur Entfaltung 

bot.159 Diese weiblichen Netzwerke stellten nicht nur einen sozialen Rückzugsort dar, 

sondern dienten auch als solidarische Gemeinschaft, insbesondere für Frauen, die in 

ihren Ehen von Gewalt betroffen waren. Die gegenseitige Unterstützung stärkte das 

Bewusstsein für die prekäre Stellung der Frau und bot zumindest im privaten Rahmen 

Möglichkeiten des Zusammenhalts. 

Die Aufklärung brachte eine Vielzahl von Frauen hervor, die sich aktiv für eine 

gleichberechtigte Geschlechterordnung einsetzten. Eine der prominentesten 

Vertreterinnen war die Französin Olympe de Gouges, die 1791 mit der Déclaration des 

droits de la femme et de la citoyenne eine rechtliche und gesellschaftliche 

Gleichstellung von Frauen forderte.160 Ihr Engagement zielte darauf ab, die bestehende 

Geschlechterhierarchie zu durchbrechen und Frauen dieselben Rechte zuzugestehen, die 

bereits für Männer formuliert worden waren. Bereits 1789 kritisierte de Gouges die 

Menschenrechtserklärung der Französischen Revolution, die mit den Idealen von 

liberté, égalité, fraternité (Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit) zwar universale 

Prinzipien proklamierte, diese jedoch faktisch ausschließlich auf Männer bezog. 

Insbesondere der Begriff fraternité verdeutlicht den männlich geprägten Charakter der 

damaligen Menschenrechtskonzeption, wodurch Frauen systematisch ausgeschlossen 

wurden. In ihrer Bürgerrechtserklärung wandte sich de Gouges direkt an die 

französische Königin Marie-Antoinette, konnte jedoch keine nachhaltigen Fortschritte 

für die Gleichstellung der Frauen erzielen. Ihr radikales Engagement für die Rechte der 

 
159 Cf. Godineau 1998, S. 54. 
160  Cf. Olympe de Gouges, Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne, Paris: 2021. 



 

 39 

Frauen führte letztlich dazu, dass sie 1793 während der Terrorherrschaft der 

Französischen Revolution hingerichtet wurde.161 

Die Emanzipation der Frau im Settecento in Italien war ein langsamer und 

ambivalenter Prozess, der von intellektuellen Impulsen und politischen Restriktionen 

gleichermaßen geprägt war. Zwar gab es einzelne bedeutende Frauen, die durch ihre 

Schriften und ihr Engagement zur Emanzipation beitrugen, doch die gesellschaftliche 

Realität hielt an traditionellen Geschlechterrollen fest. Die Ideen der Aufklärung, die 

Gleichheit und Bildung für alle Menschen predigten, fanden nur eingeschränkt 

Anwendung auf die Frauen Italiens. Die strukturellen Hindernisse, die Frauen weiterhin 

in ihre Rollen als Ehefrau und Mutter zwangen, blieben im 18. Jahrhundert weitgehend 

bestehen. 

5. Rechtliche Lage in Italien im 18. Jahrhundert 
Im 18. Jahrhundert war Italien nicht als einheitlicher Staat organisiert, sondern in 

verschiedene souveräne Territorien untergliedert, darunter die Republik Venedig, das 

Großherzogtum Toskana mit Florenz als administrativem und kulturellem Zentrum 

sowie Verona, das unter venezianischer Herrschaft stand. Diese politischen Einheiten 

verfügten jeweils über eigenständige Rechtssysteme, die sich in ihrer Struktur, ihren 

normativen Grundlagen und administrativen Mechanismen unterschieden.162 Während 

das römische Recht in unterschiedlichem Maße rezipiert wurde, spielten auch lokale 

Gewohnheitsrechte, Statuten und Dekrete eine zentrale Rolle bei der 

Rechtsanwendung.163 Besonders die venezianische Rechtsordnung zeichnete sich durch 

eine komplexe Verbindung von kommunalem und übergeordnetem Recht aus 164 ; 

während das toskanische Recht durch Reformbestrebungen und eine zunehmende 

Kodifikation geprägt war165. Diese rechtlichen Unterschiede beeinflussten nicht nur das 

tägliche Leben der Bürger, sondern auch wirtschaftliche, gesellschaftliche und 

politische Entwicklungen in den jeweiligen Regionen.  

 
161  Cf. Iris Bubenik-Bauer, Frauen in der Aufklärung, Frankfurt am Main: 1995, S. 26ff. 
162  Cf. Mario Ascheri, The Laws of Late Medieval Italy (1000-1500): Foundations for a European Legal 

System, Leiden: 2013, S. 112-118. 
163  Cf. Manilo Bellomo, The Common Legal Past of Europe, 1000-1800 (Studies in Medieval and Early 

Modern Canon Law), Washington: 1995, S. 145-160. 
164  Cf. Gaetano Cozzi, Repubblica di Venezia e stati italiani. Politica e giustizia dal secolo XVI al secolo 

XVIII, Turin: 1982, S. 115-130. 
165  Cf. Thomas Kuehn, Family and Gender in Renaissance Italy, 1300–1600, Cambridge: 2017, S. 145–

152. 
 



 

 40 

Die nachfolgenden Kapitel werden sich vertieft mit den Rechtssystemen von 

Venedig, Florenz und Verona befassen. Dabei werden insbesondere ihre rechtlichen 

Grundlagen, administrativen Strukturen sowie die Wechselwirkungen zwischen 

kommunalem und übergeordnetem Recht untersucht. Die Auswahl dieser drei Städte 

erfolgt mit Blick auf den thematischen und geografischen Rahmen der Analyse: 

Venedig bildet den zentralen Bezugspunkt, da es Wirkungs- und Lebensmittelpunkt 

Carlo Goldonis war. Florenz und Verona hingegen sind als Schauplätze der beiden im 

Fokus stehenden Komödien, La serva amorosa (1752) sowie La locandiera (1753), 

gewählt, deren Kontexte im dritten Teil der Dissertation unter dem Aspekt der 

Motivwahl und stadtspezifischen Inszenierung näher erläutert werden. 

5.1. Venedig 
„Fortis / Iusta / Trono / Furias / Mare / Sub Pede / Pono“ – Stark und gerecht, dränge 

ich die Furien mit meinem Fuß unter die Oberfläche des Meeres zurück166 

Diese Inschrift von Johannes Ciconia, die sich an der Westfassade des Dogenpalastes 

befindet, begleitet eine Statue der Justitia, welche das senkrecht emporragende Schwert 

der Gerechtigkeit in der Hand hält.167 Die Darstellung dieser Skulptur verkörpert nicht 

nur die Gerechtigkeit, sondern symbolisiert auch die untrennbare Verbindung zwischen 

der Stadt Venedig und der göttlichen Gerechtigkeit. An einer der drei hervorgehobenen 

Eckbereiche des Dogenpalastes befindet sich zudem eine Skulpturengruppe, welche das 

biblische Motiv des salomonischen Urteils thematisiert. Diese Kunstwerke 

verdeutlichen, wie tief die Werte der Gerechtigkeit und Weisheit in der visuellen Kultur 

Venedigs verwurzelt sind und unterstreichen die Bedeutung von Rechtsstaatlichkeit und 

moralischer Integrität für die venezianische Identität. 

Das Rechtssystem der Republik Venedig stellt innerhalb der europäischen 

Rechtsgeschichte ein herausragendes Beispiel für eine hochentwickelte, staatszentrierte 

und zugleich aristokratisch geprägte Rechtsordnung dar. Über ein Jahrtausend hinweg 

(697–1797) entwickelte sich ein komplexes Gefüge aus Institutionen, Normen und 

Verfahren, das nicht allein auf juristischen Kategorien beruhte, sondern in einem engen 

Zusammenhang mit der politischen Selbstdefinition der Republik stand. In Venedig 

wurde Recht nicht nur als Mittel der Ordnung verstanden, sondern als zentrales 

 
166  Tobias Leuker, „Michele Steno als „alter archangelus“ und „pater patriae“. Huldigungen auf einen 

Dogen an einer Epochenschwelle“, in: Deutsches Historisches Institut in Rom (Hrsg.), Quellen und 
Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken. Band 85, 2005, S. 137. 

167  Cf. Peter Ackroyd, Venedig. Biographie einer einzigartigen Stadt, München: 2022, S. 294. 



 

 41 

Instrument der Staatsbewahrung, der conservazione dello Stato, was sowohl seine 

strukturelle Ausrichtung als auch seine praktische Anwendung tief beeinflusste.168 

Die Republik Venedig besteht aus hundertsiebzehn einzelnen Inseln169, war eine der 

stabilsten politischen Entitäten Europas und verfügte über ein komplexes Rechtssystem, 

das sich über Jahrhunderte entwickelt hatte. Das institutionelle Gefüge der Republik 

war einzigartig. Anders als viele andere vormoderne Staaten, in denen Monarchen oder 

Fürsten zentrales legislatives und judikatives Organ waren, setzte Venedig auf eine 

oligarchisch-republikanische Struktur.	 Die Verfassung Venedigs war oligarchisch 

geprägt, wobei die Macht hauptsächlich beim Adel lag170: 
Del resto, sin dal 1165, il patrimonio pubblico era stato sottratto alla libera disponibilità del 
doge. Venezia si avviava a diventare sempre di più una repubblica oligarchica e la classe 
aristocratica, o, forse addirittura una sua parte ristretta, stava accentrando il potere nelle 
proprie mani, avendo la possibilità di eleggere il doge e le più alte cariche dello Stato.171 

Ein zentrales Charakteristikum der venezianischen Staatsordnung bestand in ihrer 

fehlenden Kodifikation im Sinne einer einheitlichen, schriftlich fixierten Verfassung, 

ein Umstand, der jedoch keineswegs singulär war, da bis zum Ende des 18. 

Jahrhunderts weder in Frankreich noch in den Vereinigten Staaten von Amerika oder in 

anderen europäischen Staaten eine vergleichbare Verfassungsurkunde existierte. Die 

folgende Passage verweist exemplarisch auf den hybriden Charakter der venezianischen 

Verfassungsstruktur, die sich über Jahrhunderte hinweg aus gesetzgeberischen 

Einzelakten und lang etablierten politischen Gewohnheiten herausgebildet hat: 
Venezia non aveva un documento scritto come la nostra costituzione, contenente le norme 
fondamentali cui tutte le leggi debbono conformarsi. La cosa che più vi si avvicinava nei 
secoli antichi era il giuramento dogale, la Promissione. Più tardi, leggi fondamentali si 
trovano anche negli statuti giurati da altri magistrati quali i consiglieri ducali. Possiamo 
tuttavia parlare di una costituzione veneziana come si parla della costituzione inglese, che 
non è codificata in un singolo documento ma si fonda in parte su una quantità di statuti 
diversi, e in parte su consuetudini accetate da lungo tempo. A Venezia la consuetudine ebbe 
importanza non minore nel definire i poteri e le procedure dei vari organi di governo, che 
vennero bensì cambiando, ma solo a poco a poco nel Corso di sei secoli. Con poche aggiunte 
ed una soppressione, le grandi linee della struttura chiaramente discernibile già nel secolo 
XIII si mantennero fino al 1797.172 

Das vorliegende Zitat bringt auf prägnante Weise die Besonderheit der venezianischen 

Verfassungsstruktur zum Ausdruck, die sich im Gegensatz zu modernen, schriftlich 

kodifizierten Verfassungen, wie etwa der italienischen Verfassung von 1948, durch ihre 

ungeschriebene, historisch gewachsene und stark gewohnheitsrechtlich geprägte Natur 
 

168  Cf. Cozzi 1982, S. 21-43. 
169  Cf. Ackroyd 2022, S. 22. 
170  Cf. Riccardo Calimani, Storia della repubblica di Venezia. La Serenissima dalle origini alla caduta, 

Mailand: 2021, S. 94-98. 
171  Calimani 2021, S. 95. 
172  Frederic C. Lane, Storia di Venezia, Turin: 1978, S: 113. 



 

 42 

auszeichnet. Lane betont mit dem Vergleich zur englischen Verfassung ein 

grundlegendes Charakteristikum vormoderner Staatswesen: die Existenz eines de facto-

Verfassungsrahmens, der nicht in einem einzigen normativen Dokument 

zusammengefasst ist, sondern sich aus einer Vielzahl von Gesetzen, institutionellen 

Praktiken und langjährig etablierten Gewohnheiten zusammensetzt.173 In der Tat war 

das venezianische Verfassungsgefüge nie in einer umfassenden Kodifikation 

niedergelegt. Stattdessen bildete der Giuramento dogale (Dogen-Eid), die sogenannte 

Promissione, eine Art verfassungsrechtliches Dokument, das dem neugewählten Dogen 

auferlegte, die bestehenden Machtverhältnisse und institutionellen Kompetenzen zu 

respektieren. Dieses Instrument fungierte nicht nur als politische Selbstbindung, 

sondern auch als Mittel der Machtsicherung zugunsten des Adels, indem es die Position 

des Dogen systematisch schwächte und in ein engmaschiges Netz von 

Kontrollmechanismen einband.174 

Der Hinweis auf die statuti (Statuten) anderer Magistrate, etwa der Consiglieri ducali 

(Dogenräte), verweist darauf, dass bestimmte verfassungsähnliche Normen auch in den 

Rechtsakten einzelner Amtsträger institutionalisiert wurden, wodurch sich ein 

vielschichtiges Gefüge überlappender Kompetenzregelungen entwickelte. Wie im Zitat 

dargelegt, gewann insbesondere die Gewohnheit, also die politische und administrative 

Praxis, die sich über lange Zeiträume etabliert hatte, im Verlauf der Jahrhunderte 

konstitutiven Charakter. Sie definierte nicht nur die Handlungsrahmen der 

verschiedenen Organe, sondern ermöglichte zugleich eine bemerkenswerte Kontinuität 

des Regierungssystems, das über Jahrhunderte hinweg trotz äußerer Herausforderungen 

und innerer Reformbedürfnisse nur in gradueller Weise verändert wurde. 175  Die 

Aussage, dass die wesentlichen Strukturen der venezianischen Verfassung seit dem 13. 

Jahrhundert weitgehend konstant blieben, bis sie 1797 durch die napoleonische Invasion 

aufgelöst wurden, wird durch die Forschung vielfach bestätigt. Das spricht für eine hohe 

institutionelle Resilienz, aber auch für eine relative Reformresistenz, die im Kontext der 

aufklärerischen Umbrüche des 18. Jahrhunderts zunehmend problematisch erschien. 

Dies verdeutlicht, dass die venezianische Verfassungsordnung trotz ihrer 

bemerkenswerten institutionellen Kontinuität und inneren Stabilität letztlich nicht in der 

Lage war, auf die tiefgreifenden politischen und gesellschaftlichen Herausforderungen 

der ausgehenden Frühen Neuzeit adäquat zu reagieren – eine strukturelle Schwäche, die 

 
173  Cf. Frederic C. Lane, Venice: A Maritime Republic, Baltimore: 1973, S. 274-278. 
174  Cf. Cozzi 1982, S. 43-66. 
175  Cf. Geatano Cozzi, La Repubblica di Venezia nell' Età Moderna. Dal 1517 alla fine della Repubblica, 

Turin: 1992, S.25-28. 



 

 43 

sich in ihrem abrupten Ende im Zuge des Friedens von Campoformio im Jahr 1797 mit 

all seinen disruptiven Folgen manifestierte.		
Bereits seit der sogenannten Serrata del Maggior Consiglio (Schließung des Großen 

Rates) im Jahr 1297 war der Zugang zum Großen Rat, dem zentralen politischen Organ 

der Republik, faktisch auf den venezianischen Adel beschränkt worden. Diese 

institutionelle Schließung führte zu einer konsolidierten Herrschaft einer begrenzten 

Zahl aristokratischer Familien, die über Generationen hinweg sämtliche wesentlichen 

politischen, juristischen und administrativen Entscheidungen dominierten. 176  Dieses 

Gremium besaß allerdings weniger eine funktionale, sondern vor allem eine 

legitimierende Rolle. Die tatsächliche Gesetzgebung und Rechtsprechung war auf 

spezialisierte Ausschüsse und Kollegien verteilt, die in einem fein abgestimmten 

Zusammenspiel agierten.	 Die venezianische Verfassung war nicht kodifiziert, sondern 

bestand aus einer Vielzahl gewohnheitsrechtlicher und gesetzlicher Normen, die im 

Laufe der Jahrhunderte zu einem hochkomplexen und stark hierarchisierten System 

verschmolzen. Die Gewaltenteilung war formal verwirklicht, jedoch stark zugunsten der 

aristokratischen Eliten ausbalanciert: Der Doge hatte vor allem repräsentative 

Aufgaben, während die effektive Macht bei den Kollegialorganen wie dem Maggior 

Consiglio (Großen Rat), dem Senato (Senat) und dem Consiglio dei Dieci (Rat der 

Zehn) lag.177 Besonders hervorzuheben ist der Consiglio dei Dieci, der Rat der Zehn,	
gegründet 1310 zur Unterdrückung staatsgefährdender Verschwörungen. Ursprünglich 

wurde er zur Wahrung der inneren Sicherheit geschaffen, entwickelte sich insbesondere 

im 17. und 18. Jahrhundert zu einem geheim operierenden Machtinstrument, das tief in 

juristische Prozesse eingriff und politische Kontrolle ausübte.178 Der Rat der Zehn war 

mit umfassenden Ermittlungsbefugnissen ausgestattet, konnte Zeugen vernehmen, 

verdeckt observieren, geheim tagen und auch in Verfahren eingreifen, die ansonsten in 

den Zuständigkeitsbereich anderer Gerichte gefallen wären. 179  Er war sowohl ein 

Ausdruck des Misstrauens innerhalb der patrizischen Elite als auch ein 

Schutzmechanismus gegen populistische Umsturzversuche. In seiner Praxis verbanden 

sich inquisitorische Verfahrensweisen mit einer geheimdienstähnlichen Logik 

staatlicher Überwachung, wie sie im vormodernen Europa selten zu finden war: 
Nel ’700 la delega del rito del Consiglio dei Dieci veniva concessa con molta larghezza. 
Finivano così a valersene anche rettori che non erano affiancati da corte, e che emettevano 

 
176  Cf. Lane 1973, S. 222-227. 
177  Cf. Cozzi 1992, S. 45-49. 
178  Cf. Mary Laven, Virgins of Venice: Enclosed Lives and Broken Vows in the Renaissance Convent. 

London: 2002, S. 134-137. 
179  Cf. Edward Muir, Civic Ritual in Renaissance Venice, Princeton: 1981, S. 145-169. 



 

 44 

pertanto la sentenza da soli: Capodistria, Raspo, Chioggia. Si trovano anche delegazioni del 
rito eseguite da una magistratura che creata all'interno del Consiglio di Dieci, aveva via via 
acquisto un prestigio e un potere eccezionali, gli inquisitori di stato.180 

Zugleich entwickelte Venedig eine differenzierte Gerichtsbarkeit, die auf funktionale 

Trennung setzte. Neben den allgemeinen Zivilgerichten, insbesondere den Avogadori de 

Comun (Anwälten der Komune), einer Art oberstem Kontroll- und Revisionsorgan, 

existierten Spezialgerichte wie das Quarantia Criminal (Strafgericht der Vierzig), das 

für schwerwiegende Strafsachen zuständig war, oder die Giudici del Forestier 

(Fremdenrichter), welche für die Gerichtsbarkeit über Nichtbürger und Ausländer 

zuständig waren. 181  Der Zugang zum Rechtssystem war damit nicht exklusiv auf 

Venezianer beschränkt, was der Stellung Venedigs als Handelsmetropole mit hoher 

ausländischer Präsenz entsprach. Das Recht wurde dadurch auch zu einem Mittel, die 

ökonomische Attraktivität und Rechtssicherheit für Kaufleute zu garantieren. Die 

Rechtskultur der Republik zeichnete sich durch einen pragmatischen Umgang mit 

rechtlichen Normen aus. Es gab keine umfassende Kodifikation im modernen Sinne. 

Vielmehr war das venezianische Recht ein Konglomerat aus Statuten, 

Senatsbeschlüssen (sogenannten deliberazioni), Richterkommentaren, 

Gewohnheitsrechten sowie rezipiertem römischen Recht. 182  Der wichtigste 

Gesetzeskomplex, das sogenannte Statuto Veneto, erfuhr regelmäßig Revisionen und 

wurde in einzelnen Ausgaben an sich wandelnde politische und gesellschaftliche 

Gegebenheiten angepasst. 183  Besonders im Bereich des Handelsrechts war Venedig 

innovativ und praxisorientiert. Die Integration kaufmännischer Usancen in die 

Rechtsprechung war Ausdruck einer normativen Flexibilität, die dem wirtschaftlichen 

Erfolg der Republik zuträglich war. 

Ein wesentliches Merkmal des venezianischen Rechts war das stark schriftlich 

fixierte Verfahren. Gerichtsurteile, Protokolle, Anklageschriften und Urkunden wurden 

systematisch archiviert, nicht nur aus Gründen der Nachvollziehbarkeit, sondern auch 

zur Selbstvergewisserung des Staates über seine eigene Ordnung.184 Diese Archivpraxis 

war Teil einer politischen Kultur der Kontrolle und Dokumentation, die sich in einem 

hohen Maß an institutioneller Rationalität niederschlug.  

 
180  Gaetano Cozzi, La società veneta e il suo diritto. Saggi su questioni matrimoniali, giustizia penale, 

politica del diritto, sopravvivenza del diritto Veneto nell’Ottocento, Venedig: 2000, S. 151. 
181  Cf.Paolo Preto, I servizi segreti di Venezia. Spionaggio e controspionaggio: cifrari, intercettazioni, 

delazioni, tra mito e realtà, Mailand: 1994, S. 77-101 sowie Laven 2002, S. 53-60. 
182  Cf. Ackroyd 2022, S. 294f. 
183  Cf. Marco Bellabarba, La giustizia nell'Italia moderna. XVI-XVIII secolo, Bari: 2008, S. 110-128. 
184  Cf. Dorit Raines, L’archivio familiare strumento di formazione politica del patriziato veneziano, in: 

Accademie e biblioteche d'Italia, vol. 4, Rom: 1996, S. 5-38. 



 

 45 

Hinzu kam, dass das venezianische Recht, wie alle lokalen oder regionalen Rechte, 

als diritto proprio bezeichnet wurde, um es bewusst vom diritto comune, dem Recht des 

universalen Imperiums, abzugrenzen.185  In Venedig sprach man deshalb lieber vom 

diritto imperiale, um die eigene rechtliche Autonomie zu betonen und sich von den 

normativen Ansprüchen des gemeinen Rechts zu distanzieren. Dies verweist auf das 

starke Selbstverständnis der Republik Venedig als souveräne Rechtsgemeinschaft. 

In der Ausbildung des juristischen Personals spiegelte sich der hohe Anspruch an 

juristische Expertise. Die meisten Richter und Beamten des Justizapparates hatten ein 

Studium an der Universität Padua oder Bologna absolviert, wobei sie Kenntnisse im 

römischen und kanonischen Recht erworben hatten.186  Doch die Anwendung dieser 

Rechte stand stets unter Vorbehalt der venezianischen Eigenständigkeit. Besonders 

auffällig war die institutionelle Begrenzung kirchlicher Jurisdiktion. Die Republik 

versuchte konsequent, päpstlichen Einfluss zurückzudrängen – nicht nur durch 

administrative Maßnahmen, sondern auch durch legislative Mittel. Dies kulminierte im 

Interdiktstreit von 1606/07, als Papst Paul V. Venedig mit einem Kirchenbann belegte, 

woraufhin die Republik ihre Unabhängigkeit in Kirchenfragen demonstrativ verteidigte 

und kirchliche Immunitäten aussetzte.187 

Diese Spannung zwischen normativer Autonomie und externer Rechtstradition war 

ein Grundzug des venezianischen Rechtssystems. Es verband Prinzipien der Legalität 

mit einer klaren Vorrangstellung der Staatsinteressen. Entscheidungen konnten, 

insbesondere durch den Consiglio dei Dieci, auch gegen geltendes Recht erfolgen, wenn 

dies zur Wahrung der ragion di Stato (Staatsräson) erforderlich erschien. Insofern war 

die Rechtsordnung nicht durch formale Konsistenz, sondern durch politische 

Rationalität geprägt. Diese Flexibilität erlaubte es, die politische Ordnung der Republik 

über Jahrhunderte zu stabilisieren, gleichzeitig jedoch auch autoritäre Tendenzen zu 

institutionalisieren. 

Besonders im 18. Jahrhundert, in dem Aufklärungsgedanken zunehmend auch in 

Venedig diskutiert wurden, gerieten diese repressiven Elemente in die Kritik, 

insbesondere im Hinblick auf die mangelnde Rechtsstaatlichkeit und die politische 

Einflussnahme auf Gerichtsverfahren. Die Stellung der Nichtadligen war rechtlich stark 

eingeschränkt. Zwar konnten sie im wirtschaftlichen und kulturellen Leben bedeutende 

Rollen einnehmen, etwa als Kaufleute, Handwerker oder Intellektuelle, doch war ihnen 

 
185 Cf. Cozzi 1982, S. 327. 
186 Cf. Bellabarba 2008, S. 89-97. 
187  Cf. William James Bouwsma, Venice and the Defense of Republican Liberty: Renaissance Values in 

the Age of the Counter Reformation, Berkeley: 1968, S. 183–240. 



 

 46 

der Zugang zu politischen Ämtern systematisch verwehrt. 188  Diese strikte 

gesellschaftliche Hierarchisierung führte im ausgehenden 18. Jahrhundert zu 

wachsenden Spannungen, die sich in einer zunehmenden Legitimitätskrise der Republik 

niederschlugen und letztlich mit der napoleonischen Besetzung Venedigs im Jahr 1797 

ihr abruptes Ende fanden. 

Insgesamt lässt sich das venezianische Rechtssystem als ein Modell vormoderner 

Staatsrationalität verstehen. Es operierte in einem Spannungsfeld zwischen Tradition 

und Innovation, zwischen aristokratischer Exklusivität und funktionaler 

Differenzierung. Nicht das geschriebene Gesetz stand im Zentrum, sondern die 

Fähigkeit des Staates, durch rechtliche Mittel seine Kontinuität und Autorität zu 

sichern, ein Prinzip, das Venedig von anderen europäischen Mächten deutlich 

unterschied. 

5.2. Verona 
Das Rechtssystem Veronas steht paradigmatisch für die Transformation städtischer 

Rechtskulturen im norditalienischen Raum vom Hochmittelalter bis zur Frühen Neuzeit. 

In diesem langen Zeitraum durchlief die Stadt verschiedene politische Konfigurationen, 

von der kommunalen Selbstverwaltung über die Signorie degli Scaligeri189(Herrschaft 

der Scaligeri) bis zur Integration in die Republik Venedig, und mit ihnen tiefgreifende 

juristische Umformungen. Dennoch lassen sich Kontinuitäten identifizieren, die auf 

eine bemerkenswerte Widerstandsfähigkeit kommunaler Rechtsstrukturen hinweisen.190 

Bereits im 12. Jahrhundert hatte Verona eine konsolidierte kommunale Ordnung 

entwickelt, wie sie im Kontext der aufkommenden Stadtrepubliken Norditaliens typisch 

war. Der Stadtrat, consilium generale 191 , und die konsularischen Organe traten 

 
188  Cf. Muir 1981, S. 89–93. 
189  Siehe hierzu: Gian Maria Varanini, „La crisi decisiva della signoria scaligera: esercito e società nella 

Guerra contro Padova (1386-1387)“, in: Francesco Bianchi (Hrsg), La guerra scaligero-carrarese e la 
battaglia del Castagnaro, Vicenza: 2015, S. 59-91: Die Familie della Scala, auch als Scaligeri 
bekannt, etablierte im späten 13. Jahrhundert eine erblich-dynastische Herrschaft über Verona, die bis 
1387 andauerte. Ihre Herrschaft zeichnete sich durch eine effektive Zentralisierung der Macht, die 
Förderung kultureller Ausdrucksformen und den Ausbau städtischer Verwaltungs- und 
Justizstrukturen aus. Besonders unter Cangrande I. della Scala (reg. 1308–1329) erreichte die 
Stadtherrschaft sowohl territorial als auch politisch ihren Höhepunkt. 

190  Cf. Andrea Castagnetti, Il Veneto nel Medioevo. Dai comuni cittadini al predominio scaligero nella 
Marca, Verona: 1991, S. 201-259. 

191  Siehe hierzu: Mario Ascheri, The City-States in Late Medieval Italy, Rom: 2024: Der Begriff 
„consilium generale“ war nicht in allen italienischen Kommunen gleichbedeutend und wurde in 
manchen Städten verwendet, während in anderen eine andere Bezeichnung wie consilium comunis 
oder parlamentum für den Stadtrat verwendet wurde. In Verona wurde der Stadtrat als consilium oder 
parlamento bezeichnet, besonders in der kommunalen Periode vor der Scaliger-Herrschaft. Der 
Begriff consilium generale bezieht sich allgemein auf ein Gremium, das in vielen norditalienischen 
Städten im späten Mittelalter existierte, aber in Verona war die genaue Terminologie im 13. 
Jahrhundert nicht immer einheitlich. 



 

 47 

zunehmend gegenüber der bischöflich-kaiserlichen Herrschaft in Erscheinung. Die 

kommunale Gerichtsbarkeit wurde in der Figur des podestà (Richters) konzentriert, der 

zumeist aus einer anderen Stadt stammte, um Unparteilichkeit zu garantieren, und über 

juristische Ausbildung verfügte. 192  Der podestà war oberster Richter in Zivil- und 

Strafsachen und stützte sich auf ein Kollegium von Notaren, Rechtsexperten und 

Gerichtsdienern (massari, berrovieri), die sowohl das Verfahren dokumentierten als 

auch Zwangsmaßnahmen durchführten.193 

Die Statuta civitatis Veronæ (Statuten der Stadt Verona) von 1276, ergänzt durch 

spätere Fassungen bis ins 14. Jahrhundert, bildeten das normative Fundament der Stadt. 

Diese Statuten enthielten Regelungen zum Zivilrecht (z. B. Schuldverhältnisse, 

Eigentum, Ehe), zum Strafrecht (u. a. Körperverletzung, Mord, Diebstahl), zu 

Verwaltungs- und Polizeifragen sowie zu Markt- und Handelsordnungen.194 Stilistisch 

und inhaltlich lassen sie den Einfluss des römischen Rechts erkennen, das im Rahmen 

der juristischen Lehre an der Universität Bologna systematisch aufgearbeitet worden 

war. Sie zeigen zugleich, wie lokale Rechtsgewohnheiten mit dem ius commune 

(allgemeinen Recht) verbunden wurden – in Gestalt hybrider Normen, etwa in Bezug 

auf Zeugeneide, Strafmaßtabellen oder Vertragsformalien195: 
Non risulta, dunque, che nelle gerarchie delle fonti degli Statuti della Terraferma si sia 
inserito il diritto veneto, e neppure che il governo della Repubblica abbia emanato una 
norma nella quale, riprendendo l’affermazione contenuta nel ben noto proemio degli Statuti 
di Jacopo Tiepolo, sancisse che il diritto veneto fosse valido in tutto il Dominio. Si poteva 
certo sostenere che con l’espressione «ius commune», così come con quella «iura 
communia», «iura communia et civilia» o semplicemente «iura» ci si riferiva al diritto 
veneto, che, come diritto della città dominante, doveva esser considerato diritto comune a 
tutto lo Stato: e tra chi sosteneva tale tesi c’eran giuristi di grido, come un Andrea Addato, 
un Bartolomeo Socini, un Lodovico Fontano, un Giovanni Cefali.196 

Mit dem Aufstieg der Scaligeri-Familie zur Stadtherrschaft (1226–1387) wurde das 

Recht zunehmend Teil eines dynastisch kontrollierten Machtraums. Die Scaligeri 

bewahrten die äußere Form der kommunalen Ämter, nutzten diese jedoch zur 

Legitimation ihrer faktischen Alleinherrschaft. Rechtsprechung wurde nun nicht mehr 

nur als kommunale Pflicht, sondern auch als fürstliches Herrschaftsinstrument 

verstanden. Die Scaligeri etablierten parallele Gerichtskompetenzen: Neben dem 

podestà fungierte der capitano del popolo (Volksvertreter), ein ursprünglich 

 
192  Cf. Edward Muir, Mad Blood Stirring: Vendetta and Factions in Friuli during the Renaissance, 

Baltimore: 1998, S. 144f. 
193  Cf. Cesare Cantù, Storia degli italiani. Tomi VI: 

https://www.gutenberg.org/cache/epub/66347/pg66347-images.html, Abruf vom 07.04.2025. 
194  Cf. Statuta civitatum. Leges et statuta civitatis Veronae (Verona): https://www.deutsche-digitale-

bibliothek.de/item/YIDMD2CNHPHVRBEIAS4XMCQHMF4PVVRR, Abruf vom 07.04.2025. 
195  Cf. Manilo Bellomo, L’Europa del diritto comune, Bologna: 1989, S. 142-157. 
196  Cozzi 1982, S. 270. 

https://www.gutenberg.org/cache/epub/66347/pg66347-images.html
https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/YIDMD2CNHPHVRBEIAS4XMCQHMF4PVVRR
https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/YIDMD2CNHPHVRBEIAS4XMCQHMF4PVVRR


 

 48 

volkstümliches Amt, das nun ebenfalls mit richterlichen Befugnissen ausgestattet wurde 

und dem sozialen Ausgleich dienen sollte197: 
La famiglia Scaligera, originaria da Verona, si distinse per il suo potere politico e militare. I 
membri più famosi della famiglia furono i signori di Verona, che assunsero il titolo di 
“capitano del popolo” e governarono la città in modo quasi indipendente.198 

Die durch die Signorie gelenkte Strafjustiz wurde härter, selektiver und stärker repressiv 

gegenüber politischen Gegnern. Gnadenerweise, Konfiskationen und Exile wurden 

gezielt eingesetzt, um oppositionelle Familien auszuschalten und Loyalität zu belohnen. 

Nach dem Sturz der Scaliger durch die Mailänder Visconti (1387) und dem 

anschließenden Anschluss Veronas an die Republik Venedig im Jahr 1405 wandelte 

sich das Rechtssystem erneut grundlegend: 
Ci sarà ben presto a tal proposito un dissidio con Verona, tale da inquinare quell’atmosfera 
idillica in cui, da una parte e dall’altra, si voleva fosse avvenuta la deditio. Quando, l’11 
ottobre 1450, la Signoria approverà le riforme eseguite negli Statuti municipali, essa dirà, 
nella relativa lettera ducale, che si riservava il diritto di apportare modifiche. A veder dei 
Veronesi, questo contrastava con i privilegi accordati dalla stessa Signoria alla loro città nel 
1405. Saran proteste inutili, le loro: la Signoria otterrà addirittura di inserire il testo della 
suddetta ducale negli Statuti veronesi.199 

Venedig verfolgte auf dem terraferma-Gebiet (Festland) eine Strategie der 

pragmatischen Integration: Lokale Institutionen wurden weitgehend beibehalten, jedoch 

durch venezianische Amtsträger kontrolliert. Der rettore (Stadthalter), meist bestehend 

aus zwei Amtspersonen, dem capitano (Befehlshaber) und dem podestà, repräsentierte 

die höchste richterliche Gewalt in Straf- und Zivilangelegenheiten. Ihre Amtszeit war 

auf 16 Monate beschränkt, und sie unterstanden direkt dem venezianischen Senat.200 

Der venezianische Einfluss äußerte sich auch institutionell. Während der rettore 

politische und hohe Strafsachen behandelte, blieb dem kommunalen Rat, dem consiglio 

dei Savi (Rat der Weisen) und anderen lokalen Gerichten die Zuständigkeit für 

alltägliche Zivilprozesse:  
I membri più autorevoli - i Savi del Consiglio - erano su una posizione più flessibile: lasciare 
per le cause maggiori, da trenta ducati in su, alle parti stesse di scegliere, se adire il podestà, 
e in tal caso, gli appelli dalle sue sentenze sarebbero poi passati in istanza superiore agli 
Auditori novi, o di chiedere invece che la causa fosse rimessa a consiglio di savio, ed in tal 
caso ci si sarebbe attenuti alle consuetudini «della terra». Sarà questa proposta dei Savi del 
Consiglio ad esser accolta. Essa dimostrava come, da parte dei settori più responsabili della 
politica veneziana, si fosse inclini ad attribuire maggiore fiducia ai giuristi locali, depositari 
di un diritto diverso da quello della Dominante, che agli Auditori novi, che di quel diritto 

 
197  Cf. Italo Martinelli, I Della Scala di Verona. Il mito, la storia, Mailand: 2020, S. 143. 
198  Vento Segreto, Perché si dice Verona Scaligera?, https://venetosegreto.com/perche-si-dice-verona-

scaligera/#:~:text=La%20famiglia%20Scaligera%2C%20originaria%20da,città%20in%20modo%20q
uasi%20indipendente, Abruf vom 07.04.2025. 

199  Cozzi 1982, S. 266. 
200  Cf. Cozzi 1982, S. 260-273. 



 

 49 

erano portavoce ed espressione. Non è da dimenticare, inoltre, che nella seconda metà del 
secolo xvi si sospenderà l’attività degli Auditori novi quali giudici itineranti.201 

Diese Koexistenz spiegelte die Verwaltungsphilosophie Venedigs wider: Loyalität 

wurde durch eine gewisse Autonomie belohnt, jedoch stets unter der Voraussetzung der 

politischen Kontrolle. In besonders delikaten Fällen, etwa bei Aufruhr, Häresie oder 

Korruption, griff der Consiglio dei Dieci, der zentrale venezianische Staatsschutzrat, 

direkt ein. Die Protokolle dieser Eingriffe belegen eine hochentwickelte 

Überwachungsstruktur, die Venedig in der terraferma unterhielt.202 

Juristisch basierte das veronesische Recht im 15.–17. Jahrhundert auf einer 

Kombination von lokalen Statuten, römischem Recht (ius commune) und, je nach Fall, 

kanonischem Recht. Die Universität Padua, unter venezianischer Herrschaft, war das 

Ausbildungszentrum für Juristen aus Verona. Die Richter und Notare, die in der Stadt 

tätig waren, verfügten in der Regel über ein abgeschlossenes Studium utroque iure 

(zivil- und kirchenrechtlich). 203  Ihre Urteile zeugen von einer ausgeprägten 

Kommentarkultur, in der sich lokale Verhältnisse mit gelehrter Tradition verbanden. 

Besonders erwähnenswert ist das Notariat als zentrale Instanz der Rechtswahrung und -

produktion. Notare verfassten nicht nur Verträge und Testamente, sondern fungierten 

auch als Zeugen, Archivare und juristische Berater. Das Notariatswesen Veronas war 

streng organisiert, und Eintragungen in das kommunale Notariatsregister galten als 

Beweismittel mit hoher Autorität. 204  Diese Praxis sicherte die juristische 

Verbindlichkeit und war zugleich Teil einer bürokratisch rationalisierten Verwaltung. 

Die Strafgerichtsbarkeit folgte zunehmend dem inquisitorischen Modell. Verfahren 

wurden nicht mehr nur auf Klagebasis geführt, sondern konnten durch die Obrigkeit 

auch ex officio eingeleitet werden. Der Strafvollzug war öffentlich, demonstrativ und 

hatte disziplinierende Wirkung: Auspeitschungen, Pranger-Strafen, Verbannungen und 

gelegentlich auch Todesstrafen waren Teil eines Systems der sozialen Kontrolle, das 

nicht nur auf Sühne, sondern auf Abschreckung zielte. 205  Der venezianische Staat 

tolerierte dabei bestimmte Formen lokaler Gewalt (z. B. Fehden) nur in engen Grenzen 

und intervenierte, wenn die öffentliche Ordnung gefährdet war: „Representing the 

 
201  Cozzi 1982, S. 291. 
202 Cf. Muir 1998, S. 83-92. 
203  Cf. Mario Ascheri, Tribunali, giuristi e istituzioni. Dal Medioevo all’età moderna, Rom: 1989, S. 75-

86. 
204  Cf. Giulio Sancassani, „Il Collegio dei Notai di Verona”, in: Licisco Magagnato, Il notariato veronese 

attraverso i secoli, Verona: 1966, S. 3–24 sowie Egidio Rossini, La professione notarile nella società 
veronese dal Comune alla Signoria, in: Economia e Storia vol. 18, Mailand: 1971, S. 18-41. 

205  Cf. Guido Ruggiero, The Boundaries of Eros: Sex Crime and Sexuality in Renaissance Venice, New 
York: 1985, S. 14-36. 



 

 50 

cream of the Venetian nobility, the Senate heard only the most important or unique 

criminal cases.“206 

Im Ergebnis vereinte das Rechtssystem Veronas Elemente kommunaler 

Selbstregierung, dynastischer Machtausübung und übergeordneter staatlicher Kontrolle. 

In seiner langen Entwicklung gelang es der Stadt, juristische Traditionen nicht nur zu 

bewahren, sondern in wechselnde politische Kontexte zu überführen. Der institutionelle 

Dualismus zwischen lokaler und zentraler Gerichtsbarkeit blieb bis zum Ende der 

Republik Venedig 1797 prägend. Die Vielschichtigkeit des veronesischen Rechts 

offenbart somit nicht nur die funktionale Anpassungsfähigkeit vormoderner 

Rechtssysteme, sondern auch deren fundamentale politische Einbettung. 

5.3. Florenz 
Das Rechtssystem der Republik Florenz im Spätmittelalter und in der frühen Neuzeit 

war Ausdruck eines hochentwickelten institutionellen Ordnungsgefüges, das sowohl auf 

traditionellen gemeinrechtlichen Grundlagen als auch auf den spezifischen Bedürfnissen 

einer dynamisch wachsenden städtischen Gesellschaft beruhte.207 Es verband gelehrte 

Rechtskultur mit pragmatischer Herrschaftspraxis und war eng in die politische Struktur 

der Kommune eingebunden. In dieser Synthese von Recht und Politik spiegelte sich das 

Ideal der bürgerlich-kommunalen Selbstregierung ebenso wie das Bedürfnis nach 

sozialer Kontrolle und normativer Stabilität. 

Bereits im 13. Jahrhundert hatte Florenz mit der Kodifikation seiner Statuten eine 

bemerkenswerte Form rechtlicher Selbstdefinition erreicht. Die statuti fiorentini 

(Florentiner Statuten), erstmals zwischen 1322 und 1325 systematisch 

niedergeschrieben und später mehrfach revidiert (u. a. 1415–16), bildeten das Rückgrat 

des städtischen Rechts und regelten detailliert Zivil-, Straf- und Verwaltungsrecht sowie 

die Verfahren. 208  Diese kommunalen Normen standen in einem produktiven 

Spannungsverhältnis zum ius commune, der Summe des römischen und kanonischen 

Rechts, das an den Universitäten gelehrt und in der Gerichtspraxis verwendet wurde.209 

Florenz verkörperte damit das Prinzip der Rechtspluralität, das für viele norditalienische 

Kommunen kennzeichnend war.210 

 
206  Ruggiero 1985, S. 30. 
207  Cf. Bellomo 1995, S. 78-111. 
208  Cf. Giuseppe Biscione, Statuti del Comune di Firenze nell’Archivio di Stato. Tradizione archivistica e 

ordinamenti, Rom: 2009, S. 315-318. 
209  Cf. Bellomo 1995, S. 102-117. 
210  Siehe hierzu: Bellomo 1995, S. 89-112: Das Prinzip der Rechtspluralität bezeichnet in der 

Rechtsgeschichte das gleichzeitige Nebeneinander unterschiedlicher Rechtssysteme oder Normen 
innerhalb eines politischen Gemeinwesens. Es war insbesondere im Mittelalter und in der Frühen 



 

 51 

An der Spitze der Rechtspflege stand der podestà, ein zumeist auswärtiger, juristisch 

gebildeter Amtsträger, dessen zentrale Funktion in der Sicherung von Neutralität und 

Autorität lag. Er war oberster Richter in Zivil- und Strafsachen und residierte mit 

seinem Stab, bestehend aus Notaren, Beratern, sogenannten consiglieri und 

Gerichtsdienern wie den berrovieri (städtischen Ordnungshütern), im Palazzo del 

Podestà.211 Die Urteile des podestà zeugen von einer ausgeprägten Kommentarkultur, 

in der sich gelehrter Diskurs mit kommunaler Rechtswirklichkeit verband. 

Kommentatoren wie Bartolus da Sassoferrato oder Baldo degli Ubaldi bildeten dabei 

die zentrale Referenz juristischer Autorität: 
Fu questa la strada per cui si giunse all’ultima disciplina del giuramento: la subordinazione 
di tutta la sua esistenza a quella del negozio ch’esso rafforzava. «...Iuramentum non 
extenditur ad ea, ad quae non extenditur conventio», scrive Bartolo, e con maggiori pretese 
stilistiche [Baldo] degli Ubaldi ripete: «...nec ad plus extenditur iuramenti potentia, quam 
extendatur promissionis virtus...».212 

Mit der Einrichtung der Otto di Guardia e Balia (das Acht-Männer-Gremium für 

Sicherheit, Polizei und politische Strafjustiz in Florenz) im Jahr 1378 wurde ein 

politisch motiviertes Sondergericht geschaffen, das der Verfolgung von Aufruhr, 

Verschwörung und staatsgefährdendem Verhalten diente. Es war ein Instrument 

repressiver Justiz, das in der Phase nach der Ciompi-Revolte die politische Kontrolle 

über unruhige soziale Schichten sichern sollte.213 

Ein weiteres Fundament des florentinischen Rechtssystems war das Notariat, das 

nicht nur Verträge, Testamente und Kaufurkunden verfasste, sondern als juristische 

 
Neuzeit charakteristisch für viele europäische Städte und Regionen. In einem solchen pluralen 
Rechtssystem koexistierten beispielsweise kommunales Stadtrecht, römisch-gemeines Recht, 
kanonisches Recht, Zunftordnungen sowie partikularrechtliche Normen (z. B. feudale Privilegien). 
Diese Rechtsvielfalt war nicht chaotisch, sondern funktional differenziert: Unterschiedliche 
Rechtsmaterien (z. B. Familienrecht, Handelsrecht, Strafrecht) oder Personengruppen (z. B. Klerus, 
Bürger, Adelige) unterlagen jeweils spezifischen Normen und Gerichtsbarkeiten. Rechtspluralität 
ermöglichte es somit, komplexe gesellschaftliche Verhältnisse rechtlich abzubilden und flexible 
Lösungen für soziale Konflikte bereitzustellen. Ein klassisches Beispiel für Rechtspluralität ist die 
italienische Kommune des Spätmittelalters, in der städtische Statuten mit dem überregional geltenden 
ius commune interagierten, wobei Richter fallweise zwischen diesen Normen auswählten und sie 
miteinander kombinierten. 

211  Cf. Carol Lansing, The Florentine Magnates: Lineage and Faction in a Medieval Commune, 
Princeton: 1991, S. 88–93. In Bezug auf dem Palazzo del Podestà siehe dazu: Gene Adam Brucker, 
The Civic World of Early Renaissance Florence, Princeton: 1977, S. 81–95: Der Palazzo del Podestà 
ist ein historisches Regierungsgebäude, das in vielen italienischen Kommunen des Mittelalters, 
darunter Florenz, Bologna und Verona, als Amtssitz des podestà, des höchsten städtischen Richters 
und Verwaltungsbeamten, diente. Der Palazzo del Podestà war damit sowohl ein Zentrum der 
städtischen Justiz als auch ein Ausdruck kommunaler Autonomie und Macht. Neben Gerichtssälen 
beherbergte er oft auch Gefängnisse, Amtsräume und Archive. In Florenz etwa war der Palazzo del 
Podestà im 13. Jahrhundert das frühere Rathaus, bevor dieser Platz vom Palazzo della Signoria 
eingenommen wurde. Später wurde er zum sogenannten Bargello, der auch als Gefängnis und Ort der 
Strafvollstreckung diente. 

212  Andrea Zorzi, L’amministrazione della giustizia penale nella Repubblica fiorentina. Aspetti e 
problemi, Florenz: 1988, S. 9f. 

213  Cf. Brucker 1977, S. 211-230. 



 

 52 

Schnittstelle zwischen Staat, Wirtschaft und Gesellschaft fungierte. Die Eintragungen 

florentinischer Notare, die in öffentlichen Archiven aufbewahrt wurden, galten, ebenso 

wie in Verona (vgl. Kapitel 5.2.) als Beweismittel mit hohem Autoritätsanspruch.214 

Das Collegio dei notai (Notariatskollegium) regulierte Zugang, Ausbildung und 

Berufsausübung der Notare und gewährleistete so die institutionelle Qualitätssicherung 

der Rechtspraxis.215 

Ein markanter Wandel trat mit dem Aufstieg der Medici-Familie im 15. Jahrhundert 

ein. Zwar behielten viele republikanische Institutionen formal ihre Gültigkeit, doch 

unter Cosimo de’ Medici (il Vecchio) und später Lorenzo de’ Medici (il Magnifico) 

wurden rechtliche und politische Entscheidungsprozesse zunehmend inoffiziell gelenkt 

und auf eine oligarchische Machtelite konzentriert216: 
[…] Firenze è una città bellissima. Una città bellissima, piena di gente triste: i membri, cioè, 
di quelle famiglie che vi avevano goduto per tanto tempo libertà e potere, e che adesso erano 
dominate da un solo uomo, il granduca Cosimo de’ Medici. Su un punto, però, quella gente 
corrucciata e mortificata era disposta a convenire: che il nuovo dominatore non aveva più 
voluto «tollerare in quella città le ingiustizie e le tirannie che crudelmente si usavano verso il 
popolo, verso la plebe, verso i sudditi, verso la povera gente di contado, che si vedeva non in 
mano di un solo, ma di tanti odiosi tiranni, pieni del sangue de’ poveri, d’ingiurie, di 
vendette».217 

Das Zitat beschreibt eindrücklich die ambivalente Stimmung im Florenz der frühen 

Medici-Herrschaft unter Cosimo de’ Medici: Einerseits herrscht Nostalgie und Trauer 

bei den alten städtischen Eliten über den Verlust republikanischer Freiheiten und 

politischer Mitbestimmung; andererseits wird ein gewisser Konsens darüber erkennbar, 

dass Cosimo I. autoritäre Maßnahmen ergriff, um exzessive Gewalt, Machtmissbrauch 

und soziale Ungerechtigkeit durch lokale Eliten zu unterbinden. 218 Wissenschaftlich 

betrachtet reflektiert das Zitat die Transformation von Florenz von einer oligarchisch 

geprägten Republik zu einem fürstlichen Territorialstaat, in dem der Großherzog sich 

zunehmend als Hüter von Ordnung und Gerechtigkeit stilisierte, gerade gegenüber der 

ländlichen Bevölkerung und den unteren städtischen Schichten, die zuvor häufig unter 

feudalen oder klientelistischen Strukturen gelitten hatten. Diese Darstellung fügt sich in 

das zeitgenössische Narrativ ein, das die Legitimation für den Machtzuwachs der 

 
214  Cf. Massimo Vallerani, Medieval Public Justice. Washington, DC: 2012, S. 195-209. 
215  Siehe hierzu: Enrico Faini, „I notai e la costruzione dell'identità fiorentina entro il 1260: prime 

indagini”, in: Giuliano Pinto (Hrsg.), Notariorum itinera. Notai toscani del basso Medioevo tra 
routine, mobilità e specializzazione, Florenz: 2018 sowie Sergio Tognetti, „Notai e mondo degli affari 
nella Firenze del Trecento”, in: Giuliano Pinto (Hrsg.), Notariorum itinera. Notai toscani del basso 
Medioevo tra routine, mobilità e specializzazione, Florenz: 2018. 

216  Cf. Dale Kent, The Rise of the Medici. Faction in Florence, 1426–1434, Oxford: 1978, S. 171–188. 
217  Cozzi 1982, S. 170. 
218  Cf. Marcello Simonetta, Rinascimento segreto. Il mondo del Segretario da Petrarca a Machiavelli, 

Mailand: 2004, S. 239–251. 



 

 53 

Medici aus ihrer Rolle als Schlichter sozialer Konflikte und als Garanten öffentlicher 

Sicherheit ableitete. Die Medici griffen wiederholt in juristische Verfahren ein, 

kontrollierten die Besetzung wichtiger Ämter, insbesondere im Justizwesen, und 

instrumentalisierten Gremien wie die Otto di Guardia zur politischen Repression.219 

Damit veränderten sie das Gleichgewicht zwischen kommunaler Autonomie und 

zentraler Macht grundlegend, ein Vorgriff auf den späteren Fürstenstaat. 

Nach der offiziellen Umwandlung der Republik in ein erbliches Großherzogtum 

unter Cosimo de’ Medici im Jahr 1537 wurde das Rechtssystem stärker zentralisiert und 

verstaatlicht. Cosimo I. reorganisierte die Justizbehörden, schuf neue 

Berufungsinstanzen, wie beispielsweise die ruota (das oberste Gericht von Florenz) und 

schränkte die kommunale Selbstverwaltung ein. 220  Die Rechtsquellen wurden nun 

verstärkt durch herzogliche Dekrete ergänzt, und die kodifizierten Stadtrechte traten 

zunehmend hinter der zentralen Gesetzgebung zurück. Damit vollzog sich ein Übergang 

vom Stadtrecht zur frühmodernen Territorialgesetzgebung: 
Le trasformazioni cosimiane investirono anche le istituzioni giudiziarie cittadine dove, a 
parte l’abolizione della Quarantia, la struttura che si era definita coi provvedimenti del 1502 
si trasferì senza sostanziali modifiche formali, ma certo mutando la funzione delle 
magistrature da organi di potere della classe dirigente fiorentina a strumenti dell’autorità 
ducale, nei quadri giurisdizionali e amministrativi del principato. Così, nel penale, gli Otto di 
guardia mantennero la loro centralità e si videro attribuire nuove competenze, mentre i 
Conservatori delle leggi acquisirono nuova importanza soprattutto per l’esclusiva 
giurisdizione sulle cause delle persone povere e sulle liti tra parenti che le Ordinazioni del 
1532 loro riconobbero: la tutela dei deboli e dei poveri assunse infatti, soprattutto con 
Cosimo I e Francesco I. […].221 

Zorzi beschreibt präzise die institutionellen Anpassungen des florentinischen 

Justizsystems unter der Herrschaft Cosimos I. de’ Medici, im Zuge der Transformation 

vom Republiks- zum Fürstenstaat. Obwohl die formalen Strukturen der Justiz, etwa die 

seit 1502 bestehenden Magistraturen, weitgehend erhalten blieben, wandelte sich ihre 

Funktion tiefgreifend: An die Stelle oligarchischer Selbstverwaltung trat eine dukal 

gesteuerte Zentralgewalt, welche die Justiz zunehmend als Instrument legitimatorischer 

Machtausübung nutzte. Die genannten Reformen in Zivil- und Strafgerichtsbarkeit, 

insbesondere die Aufwertung der Otto di Guardia und der Conservatori delle Leggi 

(Wächter der Gesetze), verfolgten das Ziel, die soziale Kontrolle zu stärken, aber auch 

die paternalistische Herrschaftsideologie der Medici zu verankern, die sich unter 
 

219  Cf. John M. Najemy,	A History of Florence, 1200–1575. Oxford: 2006, S. 375–380 sowie S. 419-425. 
220  Cf. Giuseppe Pansini, La Ruota fiorentina nelle strutture giudiziarie del Granducato di Toscana sotto 

i Medici, Florenz: 1982, S. 533-579, Elena Fasano Guarini, „I giuristi e lo stato nella Toscana medicea 
cinque-seicentesca”, in: Atti del Convegno internazionale di studi (9-14 giugno 1980), Firenze e la 
Toscana dei Medici nell’Europa del Cinquecento. vol.I, Florenz: 1983, S. 229-247 sowie Angela 
Santangelo Cordani, La giurisprudenza della Rota romana nel secolo XIV, Mailand: 2001. 

221  Zorzi 1988, S. 112-114. 



 

 54 

anderem in der rechtlichen Fürsorge für Arme und Schutzbedürftige manifestierte. 

Gleichzeitig war die Bewahrung bestimmter republikanischer Elemente, wie etwa die 

Begründungspflicht bei Urteilen, eine politische Konzession an die alte 

Führungsschicht, insbesondere die städtische Oberschicht, die als wichtigste Nutzerin 

der Ziviljustiz galt. 

Einen entscheidenden Umbruch markierte das 18. Jahrhundert, insbesondere unter 

der Regierung Pietro Leopoldos von Habsburg-Lothringen (1765–1790), Nachfolger 

der Medici im Großherzogtum Toskana. Seine Reformen führten zur umfassenden 

Umstrukturierung der Rechtspflege: 
Pur in presenza di queste tendenze verso una trasformazione, nemmeno durante l’età del 
granducato si produssero nel settore giudiziario quelle novità istituzionali che avrebbero 
potuto dar luogo a un’organica e globale riorganizzazione degli ordinamenti; si affermarono 
piuttosto un sistema e un modo di amministrare la giustizia che, legati a quell’esercizio 
personale del potere caratteristico della figura tutta particolare del fondatore dello Stato 
assoluto toscano, sarebbero venuti meno con i successivi principi dinasti, riportando a galla, 
sotto il peso delle continuità strutturali, le carenze, le contraddizioni e i ritardi degli 
ordinamenti, e determinando un’involuzione che solo con le riforme leopoldine e la 
codificazione ottocentesca avrebbe trovato una, pur sempre provvisoria, ma più netta e 
decisa risoluzione.222 

Das bekannteste Ergebnis dieser Bewegung war der Codice leopoldino 

(Leopoldinischer Kodex) von 1786, das erste moderne Strafgesetzbuch Europas, das 

nicht nur die Todesstrafe und die Folter abschaffte, sondern eine grundlegend neue 

Strafrechtsphilosophie etablierte, die sich an Cesare Beccarias Vorstellungen 

orientierte. 223  Parallel dazu wurde die Justizorganisation zentralisiert. Die Vielzahl 

lokaler Gerichte wurde in ein hierarchisches System überführt, das durch das Consiglio 

superiore della magistratura (CSM) 224  als oberste Berufungsinstanz abgeschlossen 

wurde. Die Richter wurden nicht mehr aus politischen Kreisen rekrutiert, sondern durch 

juristische Ausbildung (z. B. an der Universität Pisa) und staatliche Auswahl 

 
222  Zorzi 1988, S. 116. 
223  Cf. Dario Zuliani, La riforma penale di Pietro Leopoldo. Presentazione storica e indice delle edizioni 

della Legge Toscana del 30 novembre 1786 (Tomo I e II), Mailand: 1955. 
224  Siehe hierzu: Giuseppe Verde, „L’emergere dell’autonomia normativa del CSM (Notazioni a margine 

del dibattito sulla riforma dell’ordinamento giudiziario”, in: Quaderni Costituzionali: Rivista Italiana 
di Diritto Costituzionale, Bologna 2021, S. 796-804: Das Consiglio Superiore della Magistratura 
(CSM) ist das oberste Selbstverwaltungsorgan der italienischen Justiz und dient gemäß Art. 104 der 
italienischen Verfassung dem Schutz der richterlichen Unabhängigkeit. Es wurde 1958 eingerichtet 
und hat die Aufgabe, die richterliche Laufbahn, einschließlich Ernennung, Beförderung, Versetzung 
und Disziplinarmaßnahmen, zu verwalten, ohne dabei in die richterliche Entscheidungsfreiheit 
einzugreifen. Das Gremium setzt sich aus gewählten Richtern und vom Parlament bestimmten 
Laienmitgliedern zusammen. Vorsitzender ist formell der Präsident der Republik, während die 
operative Leitung vom Vizepräsidenten übernommen wird. Das CSM fungiert somit als zentrale 
Institution zur Sicherung der Autonomie der Justiz und ist ein wesentliches Element der 
Gewaltenteilung im italienischen Staatsgefüge. 



 

 55 

qualifiziert. 225  Im Sinne einer umfassenden Säkularisierung wurde der Einfluss 

kirchlicher Gerichtsbarkeit zurückgedrängt: Eherecht, Erbrecht und Zivilverfahren 

wurden nun in weltlichen Gerichten behandelt, wodurch sich ein einheitlicher, staatlich 

kontrollierter Rechtsraum herausbildete.226 

Das Notariat blieb auch im 18. Jahrhundert eine tragende Institution, wurde jedoch 

stärker in die staatliche Verwaltung eingebunden. Die staatliche Kontrolle über 

Notariatsregister, Prüfungsverfahren und Archivierung erhöhte sich, was der 

Justizverwaltung größere Effizienz und Übersichtlichkeit verlieh.227 

Florenz war somit über mehrere Jahrhunderte hinweg ein paradigmatischer Ort 

rechtlicher Innovation. Von der republikanischen Selbstgesetzgebung über die 

dogmatische Durchdringung der Rechtspraxis im Spätmittelalter, die politische 

Instrumentalisierung unter den Medici, bis hin zur aufgeklärten Kodifikation und 

Säkularisierung im 18. Jahrhundert entwickelte sich ein Rechtsraum, der auf besondere 

Weise die europäische Rechtsgeschichte prägte. 

6. Familienrecht und Erbrecht im 18. Jahrhundert in Italien 
Das 18. Jahrhundert war für das italienische Zivilrecht eine Phase des Übergangs und 

der Durchmischung verschiedener Rechtsquellen. In weiten Teilen der italienischen 

Halbinsel galt kein einheitliches Zivilgesetzbuch, sondern ein Nebeneinander von 

römischem Recht (insbesondere in seiner kodifizierten Form als Corpus Iuris 

Civilis 228 ), kanonischem Recht, lokalem Gewohnheitsrecht und vereinzelt bereits 

reformerisch geprägten Landesgesetzen. Die Rechtslandschaft war stark fragmentiert, 

was dem Umstand geschuldet war, dass Italien zu dieser Zeit noch kein Nationalstaat 

war, sondern, wie in Kapitel 5. bereits erläutert, aus einer Vielzahl autonomer Staaten 

und Territorien bestand, darunter das Königreich Neapel, das Herzogtum Mailand, die 

Republik Venedig und der Kirchenstaat. Diese Rechtszersplitterung prägte auch das 

Familienrecht, das stark von konfessionellen Vorstellungen, insbesondere dem 

katholischen Eherecht, beeinflusst war. 

 
225  Cf. Federico Chabod, L’Italia contemporanea, Turin: 2024, S. 47-61. 
226  Cf. Ulrich L. Lehner, The Catholic Enlightenment. The Forgotten History of a Global Movement, 

Oxford: 2016, S. 126-150. 
227  Lorenzo Tanzini, „Continuità delle istituzioni e modelli comunali nelle città toscane di Antico 

Regime”, in: Gian Maria Varanini, Rituali civici e continuità istituzionalenelle città italiane in età 
moderna, Rom: 2023, S. 242. 

228  Siehe hierzu: Wolfgang Kunkel / Martin Schermaier, Römische Rechtsgeschichte, 14. Auflage, Köln: 
2005: Das	 Corpus Iuris Civilis, im 6. Jahrhundert unter Kaiser Justinian I. zusammengestellt, bildete 
über das Mittelalter hinaus die Grundlage des gelehrten römischen Rechts in Europa und prägte 
insbesondere das Zivilrecht der italienischen Staaten bis weit in die Neuzeit hinein. 



 

 56 

Der Einfluss des römischen Rechts blieb im 18. Jahrhundert stark, insbesondere in 

seiner gemeinrechtlichen Ausprägung, wie sie an den Universitäten gelehrt wurde. Das 

ius commune (allgemeine Recht) diente dabei als Interpretationsrahmen für viele 

familienrechtliche Fragen, von der Eheschließung über die ehelichen Pflichten bis hin 

zur Erbfolge. Dabei war das Familienrecht nicht isoliert zu betrachten, sondern in die 

gesamtgesellschaftliche Ordnung eingebettet: Familie galt als Keimzelle der 

Gesellschaft und zugleich als rechtlich und sozial regulierter Verband, dessen Bestand 

und Ordnung vor allem im Interesse der Stabilität des Gemeinwesens lag.229 

Die Ehe war im 18. Jahrhundert in Italien nicht allein ein ziviler, sondern primär ein 

sakraler Akt. Sie galt im katholischen Verständnis als unauflösliches Sakrament. Das 

kanonische Recht, insbesondere das Decretum Gratiani (die erste große systematische 

Sammlung des Kirchenrechts) und die Dekretalen Gregors IX. (amtliche päpstliche 

Gesetzessammlung), bildeten die Grundlage für die Regelung von Ehefragen.230 Die 

katholische Kirche hatte das alleinige Recht, Ehen zu schließen, zu annullieren oder 

über ihre Gültigkeit zu entscheiden: 
Dopo il Concilio di Trento ha inizio una «caccia ai concubini», ossia agli sposi secondo i riti 
civili consuetudinari, che ha lo scopo d’imporre il matrimonio in chiesa; denunciata nel 
Viceregno da Pietro Giannone ancora a fine Seicento, è condotta nell’arcidiocesi di Pisa 
[…].231 

Brambilla verweist auf die nach dem Konzil von Trient (1545–1563) einsetzende 

repressive Durchsetzung der kirchlichen Eheordnung, insbesondere gegen zivilrechtlich 

oder gewohnheitsrechtlich geschlossene Ehen, sogenannte coniugia clandestina. 232 

Diese sogenannte caccia ai concubini zielte darauf ab, ausschließlich die sakramental-

kirchliche Eheschließung anzuerkennen und alternative Formen zu delegitimieren. Der 

Jurist Pietro Giannone kritisierte diese Praxis noch Ende des 17. Jahrhunderts im 

spanischen Vizekönigreich Neapel als Ausdruck kirchlicher Übergriffigkeit in weltliche 

 
229  Cf. Thomas Duve, „Von der Europäischen Rechtsgeschichte zu einer Rechtsgeschichte Europas in 

globalhistorischer Perspektive“, in: Rechtsgeschichte - Legal History, Band 20, 2012, S. 18–71. 
230  Siehe hierzu: Anders Winroth, The Making of Gratian’s Decretum, Cambridge: 2000, S. 1-10 sowie 

Stephan Kuttner: Repertorium der Kanonistik (1140-1234): Prodromus Corporis Glossarum I, 
(Reihe: Studi e Test, Band 71), Vatikanstadt, 1937, S. 21-25: Das Decretum Gratiani, um 1140 vom 
Juristen Gratian in Bologna kompiliert, stellte den ersten umfassenden systematischen Versuch dar, 
die widersprüchlichen Normen des kirchlichen Rechts zu ordnen und wurde zur Grundlage des 
Corpus Iuris Canonici. Es prägte die kirchliche Rechtsprechung insbesondere in Ehefragen 
maßgeblich. Die Dekretalen Gregors IX. (1234), im Auftrag von Papst Gregor IX. durch den Juristen 
Raimund von Peñafort zusammengestellt, bildeten eine autoritative Sammlung päpstlicher 
Entscheidungen und ergänzten das Decretum zu einem normativen Referenzrahmen für das 
kanonische Recht bis in die Neuzeit.  

231  Elena Brambilla, „I reati morali tra corti di giustizia e casi di coscienza“, in: Silvana Seidel Menchi, I 
tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII), Bologna: 2006, S. 542. 

232 Cf. Daniela Lombardi, Matrimonio di antico regime, Bologna: 2001, S. 112. 



 

 57 

Belange. 233  Auch in der Erzdiözese Pisa lassen sich entsprechende Maßnahmen 

nachweisen. Vor diesem Hintergrund ist es aufschlussreich, die generelle Ausformung 

des Ehesakraments im Italien des 18. Jahrhunderts zu skizzieren: Die Eheschließung 

war nach wie vor grundlegend durch die tridentinischen Reformen des 16. Jahrhunderts 

geprägt. Vor Trient konnte eine Ehe allein durch den gemeinsamen Willen der 

Beteiligten und die Zeugenschaft zweier Vertrauenspersonen zustande kommen; 

kirchliche Formvorschriften waren weder einheitlich noch verpflichtend.234  Mit dem 

Dekret Tametsi (1563) verpflichtete das Konzil von Trient jedoch alle Katholiken zur 

Feier der Ehe in Anwesenheit des zuständigen Priesters und zweier Zeugen vor dem 

Pfarrrichter, zudem mussten Publikationen der Aufgebote erfolgen, um heimliche 

Eheschließungen zu verhindern.235 Im Verlauf des 18. Jahrhunderts behielt die Kirche 

diese Formpflicht bei, wenngleich aufklärerisch gesinnte Landesherren – allen voran 

Pietro Leopoldo im Großherzogtum Toskana, wie bereits in Kapitel 5.3. erläutert – 

staatliche Eheregister einführten. So verfügte Leopold II. 1786 die Einrichtung eines 

zivilen Eheregisters, das neben der kirchlichen Zeremonie eine staatliche Anerkennung 

erforderte, ohne jedoch die kirchliche Sakramentalform aufzuheben. 236  Diese 

Doppelstruktur markierte den Übergang zu einem gemischten System, in dem die 

eheliche Gültigkeit sowohl von kirchlicher als auch von zivilrechtlicher Handhabung 

abhing. 

Die zivilrechtliche Dimension der Ehe beschränkte sich meist auf die 

Vermögensregelungen, insbesondere auf die dos (Mitgift), die von der Brautfamilie an 

den Ehemann übertragen wurde, sowie auf etwaige Eheverträge, die häufig notariell 

beurkundet wurden. Die Höhe der Mitgift hatte nicht nur rechtliche, sondern auch starke 

soziale Implikationen, denn sie spiegelte die Stellung der Familie in der 

gesellschaftlichen Hierarchie wider.237 

Die Vormundschaft, insbesondere über Frauen und Kinder, war ein zentrales 

Element des Familienrechts. Frauen standen in der Regel ein Leben lang unter 

männlicher Vormundschaft: zunächst unter der des Vaters, dann des Ehemanns. Witwen 

konnten unter bestimmten Umständen als rechtsfähig gelten, unterlagen aber weiterhin 

 
233  Cf. Paolo Prodi, Il sacramento del potere. Il giuramento politico nella storia costituzionale 

dell’Occidente, Bologna: 1992, S. 233–239. 
234  Cf. Karl Josef von Hefele, Conciliengeschichten, Band 2, Kapitel X, Freiburg im Breisgau: 1875, S. 

309ff. 
235 Cf. Konzil von Trient, 24. Sitzung (11. November 1563), Dekret Tametsi, in: Deutsche Geschichte in 

Dokumenten und Bildern, https://ghdi.ghi-dc.org/pdf/deu/Doc.63-GER_Trient.pdf, Abruf vom 
19.05.2025, S. 19f. 

236  Cf. Archivio di Stato di Firenze (ASFi), Segreteria di gabinetto, Appendice, 62, ins. 40: Legge 
criminale del 30 novembre 1786. 

237  Cf. Paolo Grossi, Das Recht in der europäischen Geschichte, München: 2010, S. 177-181. 



 

 58 

gesellschaftlichen Restriktionen. Auch das Erbrecht war stark patriarchalisch geprägt. In 

vielen Regionen Italiens, etwa in der Lombardei und in Teilen des Kirchenstaats, waren 

Frauen gegenüber männlichen Erben benachteiligt, insbesondere in Fragen der 

Primogenitur.238 

Ein bemerkenswerter Reformimpuls ging im späten 18. Jahrhundert von den 

absolutistischen Monarchien aus, insbesondere vom Großherzogtum Toskana unter 

Leopold II. Mit dem Codice Leopoldino von 1786 setzte erstmals ein italienischer Staat 

auf eine kodifizierte Reform des Zivil- und Strafrechts, wobei das Familienrecht 

allerdings nur marginal tangiert wurde. Ziel dieser Reformpolitik war es, das 

bestehende Gemeinwesen im Sinne rationaler, utilitaristischer und humanitärer 

Prinzipien zu modernisieren. Dazu zählten unter anderem die Abschaffung der 

Todesstrafe, die Kodifikation eines modernen Strafrechts sowie Maßnahmen zur 

wirtschaftlichen und sozialen Liberalisierung. 239  In diesem Kontext kam es auch 

vermehrt zu Diskussionen über die rechtliche und gesellschaftliche Stellung der Frau, 

insbesondere hinsichtlich der traditionellen Geschlechtsvormundschaft, die Frauen in 

vielen Teilen Europas bis weit ins 19. Jahrhundert hinein unter die rechtliche Autorität 

männlicher Verwandter stellte. 240  Gerade in fortschrittlicheren Regionen wie der 

Toskana lassen sich vereinzelt Bestrebungen nachweisen, dieses vormundschaftliche 

System zu hinterfragen bzw. zu lockern. Diese Überlegungen standen im Einklang mit 

den aufklärerischen Forderungen nach Gleichheit vor dem Gesetz und individueller 

Freiheit – Prinzipien, die mit der institutionellen Entrechtung von Frauen unvereinbar 

erschienen. Auch wenn konkrete gesetzliche Änderungen des Vormundschaftsrechts für 

Frauen in der Toskana während dieser Zeit nur begrenzt dokumentiert sind, 

verdeutlichen die zeitgenössischen juristischen Debatten und Reformvorschläge eine 

wachsende Sensibilität für Fragen weiblicher Rechtsfähigkeit und Eigenverantwortung. 

Dies stellte ein frühes Anzeichen für die einsetzende Säkularisierung des Rechts dar. 

Auch im Königreich Neapel unter Karl III. von Bourbon wurden Reformen angestoßen, 

die eine stärkere Trennung von kirchlicher und staatlicher Jurisdiktion vorsahen.241 

 
238  Cf. Giovanni Miccoli, „La Chiesa e il potere politico dal Medioevo all’età contemporanea“, in: 

Giorgio Chittolini, Storia d'Italia. Annali. La Chiesa e il potere politico dal Medioevo all'Età 
contemporanea (Vol. 9), Bologna 1997, S. 134-138. 

239 Cf, Hans von Voltelini, Die naturrechtlichen Lehren und die Reformen des 18. Jahrhunderts, in: 
Historische Zeitschrift, Band 105, Heft 1, 1910, S. 65–104. 

240  Weiterführende Informationen zur rechtlichen Konstruktion und historischen Entwicklung der 
Geschlechtsvormundschaft finden sich im Sammelband: Ute Gerhard (Hrsg.),	 Frauen in der 
Geschichte des Rechts. Von der Frühen Neuzeit bis zur Gegenwart, München 1997. Der Band bietet 
eine fundierte Darstellung geschlechterbezogener Rechtsverhältnisse und ihrer Veränderung im Laufe 
der Jahrhunderte. 

241  Cf. Rosario Villari, Il Sud nella storia d’Italia, Bari 1973, S. 89–93. 



 

 59 

Trotz dieser Ansätze blieb das Familienrecht in Italien im 18. Jahrhundert fest in der 

Hand kirchlicher Autoritäten. Säkularisierungsbestrebungen stießen häufig auf 

Widerstand seitens des Vatikans, der seine moralische und rechtliche Autorität über das 

Ehe- und Familienleben verteidigte. Erst mit der napoleonischen Besetzung Italiens und 

der Einführung des Code civil (Zivilgesetzbuches) ab 1804 in einigen Regionen kam es 

zu einer tiefgreifenden Umgestaltung des Familienrechts hin zu einem säkularen, 

einheitlich geregelten Privatrecht.242 

Insgesamt war das Familienrecht im Italien des 18. Jahrhunderts Ausdruck eines 

traditionellen, ständisch-patriarchalen Gesellschaftsbildes, das stark vom katholischen 

Eheverständnis geprägt war. Erst die politischen und ideologischen Umbrüche gegen 

Ende des Jahrhunderts leiteten eine, zunächst zaghafte, Emanzipation des 

Familienrechts aus der kirchlichen Vormachtstellung ein. 

Vor dem Hintergrund dieser grundlegenden patriarchalen und kirchlich geprägten 

Prägung des Familienrechts wird deutlich, dass auch das Erbrecht keine Ausnahme 

bildete: Die erbrechtliche Stellung von Frauen im Italien des 18. Jahrhunderts variierte 

erheblich je nach regionaler Rechtsordnung und den vorherrschenden sozialen Normen. 

In patrizischen Stadtrepubliken, wie beispielsweise in Venedig, regelten die statuti der 

einzelnen Sestieri (Stadtbezirke) und das venezianische Privilegien-Recht die Erbfolge 

so, dass Töchter zwar grundsätzlich anspruchsberechtigt waren, ihr Anteil jedoch 

zugunsten männlicher Verwandter oder testamentarischer Dispositionen eingeschränkt 

wurde.243  Im Königreich Sardinien-Piemont garantierte der 1796 eingeführte Codice 

Civile Piemontese (Zivilgesetzbuch des Königreichs Sardinien-Piemont) Töchtern zwar 

einen Pflichtteil, sah aber zugleich die Verwaltung ihres Erbes bis zur Heirat unter 

Vormundschaft vor.244 

Ganz anders gestaltete sich die Situation im Großherzogtum Toskana, wo 

aufklärerische Impulse unter Pietro Leopoldo bereits Ende des Jahrhunderts 

Diskussionen über eine komplett eigenständige Verfügungsbefugnis lediger Töchter 

auslösten; praktische Änderungen setzten jedoch erst mit den napoleonischen 

Kodifikationen ein. 245  In den Staaten der Kirchenprovinzen hingegen blieben 

mittelalterliche Gewohnheitsrechte lange wirksam, sodass unverheiratete Frauen häufig 

 
242  Cf. Guido Alpa, Diritto Privato Europeo, Mailand: 2016, S. 223-230. 
243  Cf. Giulio Vismara, Famiglia e successioni nelle storia del diritto, Rom: 1975, S. 75f. 
244 Cf. Regno di Sardegna, Codice civile per gli stati di S. M. il Re di Sardegna, Turin: 1837, Art. 178-

183, S. 51f. 
245 Cf. ASFi, Segreteria di gabinetto, Appendice, 62, ins. 40: Legge criminale del 30 novembre 1786. 



 

 60 

nur über eine lebenslängliche Nutznießung am elterlichen Haus verfügten, ehe sie ihren 

Pflichtteil bar ausbezahlt erhielten.246 

Insgesamt zeigt sich, dass das Erbrecht für Frauen im 18. Jahrhundert nicht als 

einheitliches, kirchlich oder zentralstaatlich normiertes System existierte, sondern durch 

ein Nebeneinander lokaler Statuten, landesherrlicher Dekrete und kirchlicher 

Vorschriften bestimmt wurde – immer eingebettet in das patriarchal-patrizische 

Sozialgefüge der jeweiligen Region. 

6.1. Die Ehe als gesellschaftliche Institution 
Im Italien des 18. Jahrhunderts war die Ehe das Ergebnis langdauernder, vielfach 

überlagerter Entwicklungsstränge, deren Wurzeln bis in die Reformbestrebungen des 

Konzils von Trient hineinreichten. Vor der Tridentinischen Klärung (1545–1563) galt 

die Ehe vor allem als privatrechtlicher Vertrag: 
Il matrimonio non era soltanto un sacramento: era anche un contratto. Un contratto che, a 
differenza dal sacramento, e salvo eccezioni che si facevano tanto più rare quanto meno 
erano rilevanti gli aspetti patrimoniali e sociali toccata dai matrimoni, non concerneva i soli 
nubendi, e perfino non dipendeva soltanto da essi. Parte in causa erano soprattutto le 
famiglie.247 

Cozzi bringt eine zentrale Einsicht zum vormodernen Eheverständnis zum Ausdruck: 

die doppelte Natur der Ehe als sakraler Akt und zugleich zivilrechtlicher Vertrag. 

Während das Sakrament der Ehe in der christlichen Lehre eine geistlich-transzendente 

Dimension impliziert, unauflöslich und auf das Heil der Seelen ausgerichtet, betont der 

Text zu Recht, dass der Ehevertrag eine von ganz anderen, vornehmlich sozialen und 

ökonomischen, Parametern geprägte Realität darstellte. 

Besonders aufschlussreich ist der Hinweis, dass die Vertragsnatur der Ehe nicht nur 

die Brautleute, sondern maßgeblich deren Familien betraf. Dieser Befund verweist auf 

eine strukturelle Besonderheit vormoderner Gesellschaften, in denen Individuen, 

insbesondere Frauen, in rechtlichen und sozialen Angelegenheiten nur begrenzt 

autonom agieren konnten. Die Ehe fungierte in diesem Zusammenhang nicht primär als 

Ausdruck individueller Zuneigung oder freier Wahl, sondern als ein Instrument 

familiärer Strategie, das etwa zur Sicherung von Vermögen, Status oder politischen 

Allianzen diente. 

Besondere Aufmerksamkeit verdient die Feststellung, dass individuelle 

Abweichungen vom kollektiven Aushandlungsprozess nur unter spezifischen 

 
246 Cf. Archivio Segreto Vaticano, Stato Ecclesiastico: Busta F / Erbfolgerechte, Akten 1700–1799. 
247  Gaetano Cozzi, Il dibattito sui matrimoni clandestini. Vicende giuridiche, sociali, religiose 

dell’istituzione matrimoniale tra Medio Evo ed Età moderna, Venedig: 1986, S. 13. 



 

 61 

Bedingungen zugelassen wurden, was auf eine enge Kopplung rechtlicher Flexibilität 

an die soziale und ökonomische Bedeutung des jeweiligen Falls hinweist.248 wurden. 

Hier wird deutlich, dass das Maß der familialen Einflussnahme proportional zur 

sozialen Bedeutung der Ehebeziehung zunahm: Je höher der sozioökonomische Status 

der beteiligten Familien, desto stärker wurde der Ehevertrag zum Gegenstand 

strategischer Planung und Kontrolle. 

Der letzte Satz („Parte in causa erano soprattutto le famiglie“) bringt diesen 

Zusammenhang prägnant auf den Punkt: Die Ehe war ein sozialer Akt par excellence, in 

dem die Interessen und die Autorität der Familien, und nicht der einzelnen Personen, 

dominierten. Die Parteizustimmung (consentio) genügte, um eine wirksame Verbindung 

zu begründen, und heimliche Verlobungen oder Trauungen konnten trotz Widerstands 

lediglich nachträglich sanktioniert werden. 
Il Concilio di Trento (1563), con la sua disciplina del matrimonio, mostra la grande 
preoccupazione della Chiesa di fronte al problema della famiglia; d’altra parte l’insistenza, 
con la quale ancora una volta si riafferma, nonostante le contrarie sollecitazioni da parte 
francese, che fondamento del matrimonio è il consenso degli sposi, si spiega con la difforme 
prassi della società contemporanea, fondata su una tradizione secolare che esigeva per la 
validità del matrimonio il consenso dei parenti, quando non anche quello dell'autorità 
politica se i nubendi erano feudatari. La convinzione che l’unità della famiglia non potesse 
conservarsi se non fondandola sulla dispotica autorità del padre e su una base patrimoniale 
era ancora troppo salda e sorretta da troppi interessi, perché si potesse operare 
repentinamente una drastica riforma.249 

Das vorliegende Zitat betont, dass das Konzil von Trient, insbesondere mit seinem 

Dekret Tametsi von 1563, die institutionelle Sorge der katholischen Kirche um die 

Stabilität und Sakralität der Ehe zum Ausdruck brachte.250 Indem Trient erstmals die 

formale Gestalt der Eheschließung an das Erfordernis der öffentlichen Priester- und 

Zeugenschaft knüpfte, reagierte die Kirchenversammlung auf eine weitverbreitete 

Praxis heimlicher oder familiär vermittelte Bündnisse, die oft ohne den freien Willen 

der Brautleute geschlossen wurden. Die erneute Betonung des Ehekonsenses der 

Eheleute als alleinige Grundlage der Ehe, entgegen dem Druck französischer 

Abgeordneter, die auf eine stärkere Mitwirkung von Familie und Staat drängten, macht 

deutlich, wie stark die tridentinische Reform gegen jahrhundertealte Gewohnheitsrechte 

ankämpfte. In vielen europäischen Regionen hatte man bisher nicht an die freie 

Zustimmung der Eheleute geglaubt, sondern den väterlichen oder sogar feudalen 

Vorbehalt als legitim erachtet. 

 
248 Cf. Cozzi 1986, S. 13. 
249 Vismara 1975, S. 51. 
250 Cf. Valeria Chilese, „I processi matrimoniali veronesi (secolo XVI)“, in: Silvana Seidel Menchi, I 

tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII), Bologna: 2006, S. 124. 



 

 62 

Gleichzeitig verweist das Zitat auf das Dilemma des Konzils: Einerseits sollte die 

Ehe als Sakrament und öffentlicher Akt theologischen Rang gewinnen, andererseits 

standen ihr mächtige soziale und ökonomische Interessen entgegen. Die patriarchale 

Familienordnung, die auf der despotischen Autorität des Vaters und dem Erhalt des 

Familienvermögens beruhte, war so tief in Adel und Bürgertum verwurzelt, dass eine 

schnelle Abkehr von dieser Praxis nicht möglich erschien. 

Somit verdeutlicht der Textabschnitt, dass das Konzil von Trient zwar die normative 

Weichenstellung vornahm – die Ehe als freiwilligen, sakramentalen Bund zu verstehen, 

die reale Umsetzung dieser Normen aber in den verschiedensten Regionen Europas erst 

allmählich und unter fortwährender Auseinandersetzung mit lokalen Traditionen 

erfolgte. Das Konzil setzte damit einen Meilenstein in der Entwicklung des modernen 

Ehebegriffs, ohne jedoch die jahrhundertelang gewachsenen patronalen Strukturen 

gänzlich überwinden zu können.251  

Gleichzeitig zeigt sich im 18. Jahrhundert eine bewusste Übertragung des 

absolutistischen Monarchie-Modells auf die Familie: Der Vater übte, analog zum 

Herrscher im Staat, eine „despotische Autorität“ über Ehefrau und Kinder aus, die im 

Kontext des aufgeklärten Absolutismus zugleich durch eine Rhetorik des „guten 

Vaters“ kaschiert wurde. 252  Indem Familienoberhäupter sich rhetorisch als 

wohlwollende Patriarchen präsentierten, legitimierten sie ihre uneingeschränkten 

Entscheidungsbefugnisse in Fragen von Heirat, Ausbildung und Vermögensverwaltung 

als fürsorgliche Maßnahme.253 Diese vereinte Form von Despotismus und Paternalismus 

trug wesentlich zur Aufrechterhaltung sozialer Hierarchien und ökonomischer 

Interessen bei und blieb, trotz punktueller staatlicher und kirchlicher Reformversuche, 

bis weit ins 19. Jahrhundert prägend: 
Il potere del padre, ancor più rafforzato sul modello del potere del monarca, si manifesta 
come autorità dispotica sulla moglie e sui figli, anche quando, nel Settecento, si ammanterà 

 
251 Cf. Hubert Jedin, Die Geschichte des Konzils von Trient. Band II, Freiburg: 1957, S. 447-452. 
252 Siehe hierzu: Amanda L. Capern, The Routledge History of Women in Early Modern Europe, London: 

2021: Capern liefert eine umfassende Bestandsaufnahme der Lebenswelten und Handlungsspielräume 
von Frauen zwischen 1500 und 1800. Der Band vereint Beiträge zu politischer Partizipation, 
wirtschaftlicher Tätigkeit, religiöser Praxis und kultureller Repräsentation und verknüpft sie durch 
intersektionale Analysen von Klasse, Konfession und regionalen Besonderheiten. Capern betont dabei 
die Wechselwirkungen zwischen lokalen Traditionen und überregionalen Reformbewegungen und 
stellt frauengeschichtliche Entwicklungen in den Kontext frühneuzeitlicher Modernisierungsprozesse. 
Ebenso relevant: Merry E. Wiesner-Hanks, Women and Gender in Early Modern Europe (New 
Approaches to European History, Cambridge: 2000: Wiesner-Hanks beschreibt eine interdisziplinäre 
Bestandsaufnahme weiblicher Lebenswelten zwischen 1500 und 1700. Sie verknüpft ökonomische, 
soziale, politische und religiöse Perspektiven, führt Gender als zentrales Analyse- und 
Erklärungskriterium ein und zeigt anhand zahlreicher Fallstudien, wie Geschlechterordnungen in 
Familie, Arbeitswelt und geistlicher Praxis ausgehandelt und durchgesetzt wurden. 

253 Cf. Patti 2011, S. 6. 



 

 63 

di un accentuato paternalismo uniformandosi alla concezione e all’esempio del sovrano 
illuminato.254 

Das Tridentinische Dekret fungierte in den folgenden Jahrhunderten als normative 

Richtschnur für das gesamte katholische Europa, stieß jedoch in der praktischen 

Umsetzung vielfach an die Grenzen regionaler Rechts- und Sozialordnungen: In 

Verona, das bis 1797 Teil der Republik Venedig war, erlangten die pubblicazioni, das 

heißt die öffentliche Bekanntmachung einer Eheschließung, in Verbindung mit der 

Anwesenheit eines Pfarrers sowie zweier Zeugen die rechtsverbindliche Gültigkeit der 

tridentinischen Eheschließungsform. Die Verpflichtung zur Vornahme der 

pubblicazioni war durch kanonisches Recht eindeutig normiert und band den Klerus an 

deren öffentliche Verkündigung im Rahmen einer gottesdienstlichen Handlung. So 

heißt es etwa, diese sei „una sola volta, nel corso della messa domenicale“ 255  zu 

vollziehen, womit die einmalige Bekanntgabe im Rahmen der Sonntagsmesse als 

Regelfall festgelegt wurde. Alternative liturgische Kontexte, etwa Vespern oder andere 

gottesdienstliche Feiern mit Volksbeteiligung, wurden nur unter bestimmten 

Voraussetzungen zugelassen (vgl. can. 1024).256 Diese Regelung verdeutlicht nicht nur 

den normativen Anspruch der Kirche auf Kontrolle über das Zustandekommen von 

Ehen, sondern betont zugleich den öffentlichen Charakter der Eheschließung, der durch 

die liturgische Einbettung in den Sonntagsgottesdienst zusätzlich gestärkt wurde. 

Heimlich geschlossene Ehen, die diesen normativen Anforderungen nicht entsprachen, 

wurden bereits im 17. und 18. Jahrhundert nicht mehr als rechtsgültig anerkannt. Durch 

notariell beurkundete Eheverträge wurde zudem schriftlich festgelegt, welche 

Vermögenswerte die Brautfamilie in die Ehe einbrachte, und wie die dote 257  im 

Witwenfall zurückzufließen hatte; eine Praxis, die den Trienter Kanon mit dem ius 

commune und den Statuten der podestà verband.258 

In Venedig, dem urbanen Kern der Serenissima, bildete das Prinzip der 

Tridentinischen Form zugleich Ausgangspunkt für eine besonders strenge Kontrolle: Ab 

Mitte des 18. Jahrhunderts waren alle Ehen zwingend in den städtischen 

Matrikelbüchern zu verzeichnen, von denen aus der Senat jährlich die 

Übereinstimmung mit den von Trient geforderten Formalien prüfte:  

 
254 Vismara 1975, S. 52. 
255 Chilese 2006, S. 129f. 
256 Cf. Arturo Carlo Jemolo, Il matrimonio nel diritto canonico. Dal Concilio di Trento al Codice del 

1917, Bologna 1993, S. 359. 
257 Cf. Kapitel 6.3 für eine ausführliche Analyse der Mitgiftproblematik. 
258 Cf. James E. Shaw, „Women, credit, and dowry in early modern Italy“, in: Elise M. Dermineur 

(Hrsg.), Women and Credit in Pre-Industrial Europe, Turnhout: 2018, S. 176. 



 

 64 

[A] Venezia una disposizione sinodale impone la registrazione degli sponsali al parroco, 
la documentazione processuale attesta la crescente presenza del sacerdote alle nozze, nonché 
l’assunzione di un ruolo più attivo da parte del giudice ecclesiastico nella conduzione del 
processo matrimoniale.259 

Auf diese Weise verband sich die kirchliche Vorschrift mit staatsbürgerlicher 

Überwachung, ohne jedoch den seit dem 15. Jahrhundert bestehenden Monte delle 

Doti260 in Frage zu stellen, der jungen Bürgerinnen und Bürgern zinsgünstige Darlehen 

zur Mitgift gewährte und damit ökonomische Barrieren der Eheschließung verringerte. 

Verletzungen der kanonischen Form, etwa durch heimliche Trauungen im Ausland oder 

unter Umgehung der Pfarrjurisdiktion, wurden bereits durch die Trienter Norm als nicht 

existent erklärt und konnten im Rahmen inquisitorischer Verfahren in Venedig 

sanktioniert werden.261 

Florenz implementierte schließlich unter Großherzog Pietro Leopold von Habsburg-

Lothringen (1765–1790) die tridentinische Zwangsform durch den Codice Leopoldino 

(1786) in einen rein zivilen Kontext: Nur korrekt registrierte Ehen genossen 

Rechtswirkung, und jede Abweichung von der vorgeschriebenen Bekanntmachungsfrist 

und der Anwesenheit des Kreispriesters und zweier Zeugen führte zur Nichtigkeit: „[I] 

matrimoni bisognava celebrarli in chiesa, „publice et palam“, alla presenza del parroco 

e di tre o più testimoni e con l’approvazione dei genitori se si trattava di minorenni.“262 

Hier verschmolzen kirchliches Eherecht und aufgeklärter Absolutismus zu einem 

einheitlichen System: Die Reform zielte ebenso auf die Abschaffung heimlicher Ehen 

wie auf die Erhöhung der Rechtssicherheit, indem Korruptionsanfälligkeiten bei 

kirchlichen Urkunden zurückgedrängt wurden.263  

 
259 Cecilia Cristellon, „I processi matrimoniali veneziani (1420-1545)“, in: Silvana Seidel Menchi, I 

tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII), Bologna: 2006, S. 106f. 
260 Cf. Lombardi 2001, S. 188. Siehe hierzu auch: Julius Kirshner, Pursuing Honor while avoiding sin: 

The Monte delle doti of Florence, Mailand: 1978: Kirshner analysiert die Entwicklung und 
Funktionsweise des 1425 in Florenz gegründeten Monte delle Doti als eine Form staatlich regulierter 
Heiratsvorsorge, die sowohl ökonomischen als auch moralisch-religiösen Zielsetzungen diente. Der 
Fonds ermöglichte es Familien, frühzeitig in eine kommunal verwaltete Anlage zu investieren, um 
ihren Töchtern eine gesicherte Mitgift zu garantieren. Die Studie zeigt, wie die Institution sowohl 
individuelle Strategien der Stand Sicherung als auch staatliche Bemühungen um soziale Stabilität und 
die Förderung moralisch legitimer Ehen miteinander verband. Das System verfolgte mehrere Ziele: Es 
sollte die rechtzeitige und sozial konforme Verheiratung von Mädchen fördern, die wirtschaftliche 
Belastung von Familien mildern und zugleich Armut sowie weibliche Ledigkeit als gesellschaftliches 
Risiko begrenzen. Der Monte delle Doti fungierte somit als Instrument frühmoderner Sozialpolitik 
und stand zugleich in engem Zusammenhang mit normativen Vorstellungen von Familie, Geschlecht 
und öffentlicher Ordnung. 

261  Cf. Matteo Al Kalak, „Investigating the Inquisition: Controlling Sexuality and Social Control in 
Eighteenth-Century Italy. Vol. 86, Nr. 3“, in: Cambridge University Press, Cambridge: 2016, S. 529-
551. 

262 Lombardi 2001, S. 110. 
263 Cf. Lombardi 2001, S. 83. 



 

 65 

[È] evidente, ancora una volta, l’attenzione posta da Giberti alle indicazioni fornite dal 
Concilio di Firenze che […] aveva sottolineato con forza l’importanza della presenza di 
testimoni credibili e, nello stesso tempo […].264 

Das Zitat hebt ein zentrales Charakteristikum frühneuzeitlicher Kirchenreform hervor, 

nämlich das Spannungsverhältnis zwischen universalkirchlicher Normsetzung und 

lokaler Anpassung. Die Bezugnahme auf Gian Matteo Giberti, einen der bedeutendsten 

Reformbischöfe der italienischen Vortridentinischen Epoche, zeigt, wie intensiv sich 

einzelne Bischöfe um die konkrete Umsetzung konziliarer Weisungen bemühten. 

Gibertis Orientierung an den Vorgaben des Konzils von Florenz (1439) verdeutlicht 

nicht nur seine theologische Loyalität gegenüber der übergeordneten Kirchenleitung, 

sondern auch seine Sensibilität für die pastoralen und sozialen Gegebenheiten seines 

Bistums. Besonders hervorzuheben ist dabei der doppelte Fokus des Konzils: einerseits 

die Forderung nach der Präsenz glaubwürdiger Zeugen bei sakramentalen Handlungen, 

eine Maßnahme zur Sicherung der Rechtsgültigkeit und zur Bekämpfung heimlicher 

Eheschließungen, und andererseits die ausdrückliche Ermächtigung der Bischöfe: 

„legiferare sulle questioni controverse tenendo conto delle consuetudini locali“.265 Diese 

Formulierung verweist auf einen bemerkenswerten Handlungsspielraum, der es den 

Diözesanordinarien ermöglichte, innerhalb eines gewissen Rahmens eigenständig zu 

regulieren. In der Praxis bedeutete dies, dass kirchliche Normen in der 

Auseinandersetzung mit lokalem Gewohnheitsrecht und sozialen Strukturen 

konkretisiert und angepasst werden konnten, ein Aspekt, der für das Verständnis 

konfessioneller Normdurchsetzung im Italien des 16. Jahrhunderts von zentraler 

Bedeutung ist. 

Die tridentinische Norm wirkte in allen drei Regionen nicht nur als Formalvorgabe, 

sondern beeinflusste nachhaltig die soziale Wahrnehmung der Ehe: Sie wurde als 

Sakrament verstanden, dessen Vollzug nicht länger eine rein private Angelegenheit war, 

sondern in den unmittelbaren Verantwortungsbereich von Pfarrern und weltlicher 

Obrigkeit fiel. In Verona, Venedig und Florenz unterstrich die ritualisierte 

Öffentlichkeit der pubblicazioni (Eheverkündigung) die soziale Bedeutung jeder 

Verbindung und legitimierte das eheliche Band als Eckpfeiler der 

Gemeinschaftsordnung. 

Gleichzeitig blieb die dote (Mitgift) trotz tridentinischer Exklusivnormen das 

zentrale ökonomische Element: Im 18. Jahrhundert lässt sich im Veneto ein 

kontinuierlicher Anstieg der durchschnittlichen dote beobachten, was in der Forschung 

 
264 Chilese 2006, S. 131. 
265 Lombardi 2001, S. 74. 



 

 66 

unter anderem mit dem Versuch in Verbindung gebracht wird, durch höhere Mitgiften 

sowohl die normkonforme Umsetzung der tridentinischen Eheschließungsvorgaben 

sichtbar zu machen als auch das eigene soziale Kapital zu sichern bzw. auszubauen: „In 

età medievale e moderna, a Venezia come altrove, la dote si poneva come elemento 

essenziale dei rapporti patrimoniali tra coniugi e più in generale della struttura del 

patrimonio familiare“. 266  In Venedig finanzierte der Monte delle Doti (staatliche 

Anleihen (monti)) zwischen 1750 und 1760 Darlehen, die, in Absprache mit Pfarrern 

und weltlichen Beamten, vergeben wurden und so kirchliche und zivile 

Kontrollinstanzen verknüpften. 

Auch die Stellung der Ehefrau wurde durch die Tridentinische Ehelehre gestärkt: Sie 

war fortan nicht nur wirtschaftlich durch die dote abgesichert, sondern konnte, 

unterstützt von kirchlichen Instanzen, bei Misshandlungen oder Vernachlässigung der 

ehelichen Pflichten auf gerichtliche Klärung pochen: „In caso di rottura unilaterale il 

partner abbandonato poteva ricorrere al tribunale ecclesiastico per ottenerne 

l’adempimento“.267 

So zeigt sich, dass die Ehe im Italien des 18. Jahrhunderts in Verona, Venedig und 

Florenz als Verbindung kirchlicher Dogmatik, staatsrechtlicher Innovation und lokaler 

Gewohnheit fungierte. Durch die Reformen des Konzils von Trient erhielt sie eine 

normative Form, die bis in die aufgeklärten Reformen des Großherzogtums Toskana 

hinein wirksam blieb. Zugleich bewahrten die Städte eigene Traditionen, von der 

venezianischen Matrikelbücherkontrolle bis zu florentinischen Wartefristen, was die 

Ehe als Institution nicht nur sakral und juristisch, sondern auch sozial und kulturell fest 

in den regionalen Identitäten verankerte. 

 
6.2. Inopportunità und inattuabilità 
Das italienische Eherecht des 18. Jahrhunderts war von einer tiefen Ambivalenz 

zwischen sakramentaler Theologie und staatlicher Rechtsordnung geprägt. Zur Zeit der 

politischen Zersplitterung Italiens in verschiedene Monarchien war auch das Eherecht 

von einer fehlenden Vereinheitlichung geprägt: 
Dopo la caduta dell’impero napoleonico il matrimonio venne, nelle diverse parti d’Italia, 
sottoposto nuovamente alle regole canoniche ed alla giurisdizione ecclesiastica; ad eccezione 

 
266  Claudia Passarella, Interessi di partee logiche del processoLa giustizia civile a Venezia in età 

moderna, Turin, 2018, S. 162. Ebenso in: Chiara Valsecchi, L’istituto della dote nella vita del diritto 
del tardo Cinquecento: I consilia di Jacopo Menochio, Florenz: 1994, S. 209. 

267 Lombardi 2001, S. 31. 



 

 67 

del regno lombardo-veneto, dove continuò fino al 1 gennaio 1857 la legislazione giuseppina, 
trasportata nel codice civile universale austriaco.268 

Gleichwohl existierte ein übergreifender normativer Rahmen: das kanonische Recht der 

römischen Kirche, insbesondere in der Form des Corpus Iuris Canonici (mittelalterlich-

frühneuzeitliche Gesamtsammlung des katholischen Kirchenrechts), blieb in weiten 

Teilen der Halbinsel das dominierende Rechtsinstrument für Eheschließung und -

auflösung, 
nella volontà di conservare una certa struttura familiare per mantenere un certo tipo di 
società e di stato. Si voleva conservare quel tipo tradizionale di famiglia, che rispondeva 
tuttora alle esigenze di un’economia prevalentemente agricola, mentre le aziende industriali 
in corso di formazione erano anch’esse su base familiare.269 

In diesem Kontext entwickelten sich Begriffe wie inopportunità (Unangemessenheit) 

und inattuabilità (Undurchführbarkeit) zu zentralen Kategorien rechtlicher und 

moralischer Bewertung von Ehen, insbesondere in jenen Fällen, in denen eine formale 

Gültigkeit dem gesellschaftlichen Konsens oder staatlichen Interessen zuwiderlief.270 

Am 14. Mai 1790 verurteilte Papst Pius VI. in einem feierlichen Schreiben an den 

Senat von Bologna ausdrücklich jene Senatoren, die durch die Eheschließung mit 

nichtadligen Frauen gegen die standesgemäßen Normen und die soziale Ordnung 

verstießen: „Si quando contingat aliquem ex Ordine Vestro adeo se deiicere, ut uxorem 

scenicam aut turpis existimationis vel vilem et abiectam sibi adjungere non pudeat, 

hunc illico ecc. ecc.“271 Pius VI. beschreibt mit scharfer Sprache die Sanktionierung 

einer als besonders skandalös empfundenen Eheschließung. Der Ausdruck adeo se 

deiicere („sich derart erniedrigen“) bringt die moralische Verurteilung eines 

Ordensmitglieds zum Ausdruck, das eine Frau heiratet, die als scenica (Schauspielerin), 

von turpis existimatio (schlechtem Ruf) oder als vilem et abiectam (niedrig und 

verachtet) gilt. 

Schauspielerinnen galten in der vormodernen Gesellschaft, besonders in kirchlicher 

Perspektive, oft als moralisch fragwürdig, da sie mit öffentlicher Darstellung, 

manchmal auch mit Erotik und Ambivalenz gegenüber Geschlechterrollen assoziiert 

wurden. Die Gleichstellung mit Frauen „niedriger“ sozialer Herkunft oder zweifelhaften 

Rufs (z. B. Prostituierte oder sozial ausgegrenzte Gruppen) unterstreicht die starke 

soziale und moralische Stigmatisierung.  

 
268 Pertile 1966, S. 286. 
269 Giulio Vismara, Scritti di Storia Giuridica. Vol. 5. La Famiglia, Mailand: 1988, S. 109. 
270 Cf. Giovanelli 2007, S. 279. 
271 Ernesto Masi, La vita i tempi gli amici di Francesco Albergati Commediografo del Secolo XVIII, 

Bologna: 1878, S.431. 



 

 68 

Die Formulierung zeigt deutlich, dass kirchliche Autoritäten nicht nur die formale 

Gültigkeit von Ehen regelten, sondern auch deren moralische Angemessenheit und die 

soziale Würde der Partner beurteilten. Die Frau wird hier nicht als eigenständiges 

Subjekt wahrgenommen, sondern als Spiegel der Verfehlung des Mannes, ihr sozialer 

Status dient als Maßstab für seine moralische Degradierung. 272  Das Zitat zeigt 

exemplarisch, wie stark kirchliche Normen mit sozialen und moralischen Vorstellungen 

verwoben waren. Es illustriert, wie durch die Bewertung der Frau der moralische und 

spirituelle Status des Mannes, hier: eines Ordensmitglieds, definiert und beurteilt 

wurde, und wie Ehe als Ausdruck sozialer Ordnung verstanden wurde, nicht nur als 

privater Bund.  

Bereits vor dem Konzil von Trient (1545–1563) wurde die Ehe von der katholischen 

Kirche als Sakrament anerkannt; das Konzil von Trient (1545–1563) jedoch bestätigte 

und festigte diese Auffassung dogmatisch. Die tridentinische Dekretale Tametsi aus 

dem Jahr 1563 verlangte, dass eine gültige Ehe öffentlich geschlossen, von einem 

Priester assistiert und durch zwei Zeugen belegt sein müsse. Dennoch blieb der Konsens 

der Brautleute das konstitutive Element, wie es die kanonische Formel „consensus facit 

nuptias“ (die Zustimmung macht die Ehe) festhält.273 Dieser klassische Rechtsgrundsatz 

aus dem römischen Recht bringt die fundamentale Bedeutung des gegenseitigen 

Konsenses für die Eheschließung zum Ausdruck. Er besagt, dass eine Ehe nicht durch 

äußere Formen oder materielle Bedingungen begründet wird, sondern allein durch das 

freie und übereinstimmende Einverständnis beider Partner (consensus).274 Damit wird 

die Ehe als ein Vertrag besonderer Art verstanden, der durch Willensübereinstimmung 

entsteht. Im staatlichen Recht wurde dieser Konsens jedoch durch weitere Bedingungen 

ergänzt, insbesondere durch Altersvorgaben: Männer mussten mindestens 18 Jahre, 

Frauen mindestens 15 Jahre alt sein, um eine zivilrechtlich gültige Ehe eingehen zu 

können – ein Schwellenwert, der über dem vom kanonischen Recht anerkannten 

Pubertätsalter von 15 bzw. 12 Jahren lag.275 

Im mittelalterlichen und frühneuzeitlichen kanonischen Recht wurde dieser 

römischrechtliche Grundsatz übernommen und zum zentralen Element der katholischen 

Ehelehre: Das Einverständnis der Eheleute wurde als konstitutives Moment der 

Eheschließung betrachtet, selbst dann, wenn äußere kirchliche Riten noch nicht 

vollzogen waren. Das führte zu langen Debatten über die Gültigkeit sogenannter 

 
272 Cf. Zorzi 1988, S. 58. 
273 Cf. Lombardi 2001, S. 28.  
274 Cf. Jemolo, 1993, S. 44ff. 
275 Cf. Vismara 1988, S. 125. 



 

 69 

clandestina matrimonia (heimliche Ehen), bei denen zwar Konsens, aber keine 

öffentliche Form gegeben war, ein Problem, das das Konzil von Trient mit dem Dekret 

Tametsi zu lösen versuchte276: „Si quis dixerit, clandestina matrimonia, quae libero 

contrahentium consensu fiunt, non esse vera et rata matrimonia, ac proinde esse in 

potestate parentum, ea rata vel irrita facere: anathema sit.“277 Dieser dritte Kanon des 

Konzils von Trient formuliert eine zentrale Lehre der katholischen Kirche zur Ehe: Er 

verurteilt, mit der stärksten kirchlichen Sanktion, dem anathema (Verstoßung), jene, die 

behaupten, dass clandestina matrimonia, die auf dem freien Konsens der Eheleute 

beruhen, keine wahren und gültigen Ehen seien. Ebenso wird zurückgewiesen, dass 

Eltern das Recht hätten, solche Ehen für gültig oder ungültig zu erklären. Der Text 

bekräftigt die katholische Grundauffassung, dass der freie Konsens der Eheleute allein 

die Ehe konstituiert. Dies stellt eine bewusste Abgrenzung gegenüber gesellschaftlichen 

oder familiären Ansprüchen dar, insbesondere gegenüber der Idee, die Ehe müsse durch 

die Zustimmung der Eltern legitimiert werden. Im Hintergrund steht die kanonistische 

Tradition, die auf das römische Recht zurückgeht, wo „consensus facit nuptias“ ein 

zentraler Leitsatz war. 

Gleichzeitig liegt hier ein Spannungsverhältnis: Zwar erkennt die Kirche die 

Gültigkeit solcher Ehen an, doch verurteilte sie wegen ihrer sozialen Folgen (z. B. 

Erbstreitigkeiten, fehlende soziale Kontrolle) aus disziplinarischer Sicht. Dieses 

Spannungsverhältnis führte zum Dekret Tametsi, das für die Gültigkeit eine kirchliche 

Formpflicht (Trauung vor Priester und Zeugen) verlangte, nicht, um den Konsens 

abzuschaffen, sondern um ihn öffentlich und überprüfbar zu machen. 

Der Satz „consensus facit nuptias“ war daher nicht also nur juristisch bedeutsam, 

sondern auch sozial und moralisch hoch aufgeladen: Er gab Paaren, vor allem gegen 

familiäre oder soziale Widerstände, ein starkes Argument für die Gültigkeit ihrer 

Verbindung. 

Eine Ehe konnte nur dann für ungültig erklärt werden, wenn dieser Konsens unter 

gravierenden Mängeln wie Täuschung, Zwang oder Irrtum zustande gekommen war 

oder wenn objektive Hindernisse wie Blutsverwandtschaft oder Impotenz vorlagen.278 

 
276  Ausschnitt aus dem Dekret Tametsi zu finden in: Giacomo Bertolini, Intenzione coniugale e 

sacramentalità del matrimonio. Vol. 2: Approfondimenti e riflessioni, Padua, 2009: „quamdiu ecclesia 
ea irrita non fecit, et proinde iure damnandi sunt illi, ut eos sancta synodus anathemate damnat, qui ea 
vera ac rata esse negant quique falso affirmant matrimonia a filiis familias sine consensu parentum 
contracta, irrita esse, et parentes ea rata vel irrita facere posse; nihilominus sancta Dei ecclesia ex 
iustissimis causis illa semper detestata est atque prohibuit.“ 

277 Jemolo 1993, S. 56. 
278 Cf. Jemolo 1993, S. 56f. 



 

 70 

Letztere waren eng mit dem Begriff der inattuabilità verbunden, also einer 

faktischen Unmöglichkeit, die Ehe im Sinne ihrer natürlichen und rechtlichen 

Funktionen zu vollziehen. Die Unfähigkeit zur geschlechtlichen Vereinigung, die 

sogenannte impotentia coëundi, war ein häufiger Anfechtungsgrund. 279  Impotentia 

coëundi ist ein juristisch-theologischer Fachbegriff aus dem kirchlichen Eherecht, der 

sich auf die dauerhafte physische Unfähigkeit einer Person bezieht, den Geschlechtsakt 

(coniugium) zu vollziehen. Dabei handelt es sich nicht um eine moralische oder 

psychologische Kategorie, sondern um eine objektive, medizinisch feststellbare 

körperliche Unfähigkeit zum Beischlaf (actus coniugalis). Nach der traditionellen 

katholischen Lehre, insbesondere im kanonischen Recht, stellt die impotentia coëundi 

ein sogenanntes Ehehindernis (impedimentum dirimens) dar.280 Das bedeutet: Wer vor 

der Eheschließung definitiv impotent ist (d. h. unfähig zur Ausübung des 

Geschlechtsverkehrs), kann keine gültige Ehe eingehen, weil der Vollzug der Ehe 

Bestandteil der sakramentalen Ehe ist. 

Im Zivilrecht steht der Wille zur gemeinsamen Lebensführung im Vordergrund, 

nicht die Absicht, Kinder zu bekommen:  
l’impotenza di per sé non è causa d’invalidità del matrimonio, ma può venire in 
considerazione, come causa di annullamento del vincolo, solo quando un coniuge abbia 
ignorato l’esistenza di malattie fisiche o psichiche nell’altro coniuge tali da impedire il 
normale svolgimento della vita matrimoniale.281 

Die impotentia generandi, also die Unfähigkeit zur Zeugung von Nachkommen, stellt 

im kanonischen Recht, im Gegensatz zur impotentia coëundi, kein Ehehindernis dar.282 

Die katholische Kirche unterscheidet hier klar zwischen der Fähigkeit zum ehelichen 

Geschlechtsakt und der biologischen Fruchtbarkeit. Da das Wesen der Ehe primär in der 

personalen Hingabe und der Einheit der Ehegatten liegt, nicht zwingend in der Zeugung 

von Kindern, bleibt eine Ehe auch dann gültig, wenn einer der Partner zeugungsunfähig 

ist, sofern der Geschlechtsverkehr möglich ist. Diese Unterscheidung betont den 

personal-sakramentalen Charakter der Ehe gegenüber einem rein funktional-

biologischen Verständnis. 

Demgegenüber war die inopportunità kein juristisch-technischer, sondern ein 

wertender Begriff. Er diente dazu, Ehen als unangemessen, unpassend oder sozial 

gefährlich zu klassifizieren, auch wenn sie nach kirchlichem Recht formal gültig 

 
279 Cf. Jemolo 1993, S. 157. 
280 Cf. Andrea Torrente, Manuale di diritto privato. 23. Edizione, Mailand: 2017, S. 1224ff. 
281 Salvatore Patti, Diritto della famiglia, Mailand: 2011, S. 83. 
282 Cf. Jemolo 1993, S. 155. 



 

 71 

waren. 283  Die inopportunità wurde vor allem im politischen und adeligen Kontext 

wirksam, wo Eheschließungen dynastische Interessen gefährden oder gegen ständische 

Normen verstoßen konnten. Ein Beispiel für die Verbindung von sozialer Schichtung 

und Eherecht liefert die kirchliche Reaktion auf Ehen zwischen Freien und Sklaven in 

der Spätantike und im frühen Christentum:  
Per la soverchia distanza nella condizione sociale, da principio non era valido il matrimonio 
fra liberi e schiavi. Allorchè poi anche queste unioni divennero possibili per opera della 
Chiesa, che considerava tutti gli uomini figli del medesimo padre, eredi delle stesse speranze 
ed eguali dinanzi a Dio, questi matrimoni portavano conseguenze così gravi pei figli e pel 
coniuge libero, che fu duopo concedere alla persona libera, che avesse sposato una schiava 
ignorando il suo stato, la facoltà di sciogliersi da tal vincolo.284 

In der frühesten Phase des römischen Rechts galt die Ehe zwischen Freien und Sklaven 

aufgrund der übermäßigen sozialen Ungleichheit (soverchia distanza nella condizione 

sociale) als ungültig. Die rechtliche Unfähigkeit des Sklaven, als Rechtssubjekt zu 

handeln, machte eine Ehe unmöglich. Erst mit der Ausbreitung des Christentums, das 

alle Menschen als gleich vor Gott ansah, wurden auch solche Verbindungen kirchlich 

anerkannt. Die Kirche setzte damit ein starkes Zeichen gegen soziale Diskriminierung 

im Sakrament der Ehe. Doch diese theologische Öffnung hatte erhebliche praktische 

Konsequenzen: Insbesondere der freie Ehepartner und die gemeinsamen Kinder waren 

mit rechtlichen Unsicherheiten und sozialer Marginalisierung konfrontiert. Als 

Ausgleich wurde schließlich die Möglichkeit geschaffen, eine solche Ehe aufzulösen, 

wenn der freie Partner beim Eheabschluss nichts vom Sklavenstatus des anderen 

wusste. 

Dieses Spannungsverhältnis zwischen theologischer Gleichheitsidee und sozialer 

Realität zeigt exemplarisch, wie kirchliches Eherecht auf gesellschaftliche Normen und 

politische Ordnungen reagieren musste, ohne seinen sakramentalen Anspruch 

aufzugeben. Die Kategorie der inopportunità diente dabei als flexibles Mittel, um 

formell gültige, aber sozial oder politisch problematische Ehen kritisch zu bewerten, 

ohne ihre rechtliche Gültigkeit unbedingt infrage zu stellen. 

Besonders deutlich wird dieses Zusammenspiel von kirchlicher Eheauffassung und 

ständischer Gesellschaftsordnung in der Entwicklung nach dem Zerfall der antiken 

Ordnung und mit dem Erstarken des Feudalismus: 
Del resto sebbene la condizione de’ servi andasse via via migliorando, la distanza fra le 
diverse classi sociali si accrebbe man mano che scompariva l’antica semplicità di costumi, 
ed aumentava la potenza dell’aristocrazia, massimamente poi nel fiore della feudalità. 
Pertanto quel confine che originariamente aveva separato ne’ matrimoni i soli schiavi dai 
liberi, si portò anzi tutto fra liberi ed aldi, e quindi anche fra’ liberi stessi. L’alta nobiltà 

 
283 Cf. Jemolo 1993, S. 132. 
284 Pertile 1966, 289. 



 

 72 

disdegnava le unioni con donne di minore stato, e se non potè indurre la Chiesa a tenere in 
conto di nulli tali matrimoni, non permise che avessero conseguenze civili per la moglie e 
pei figli; comminando talvolta pregiudizi e pene anche allo sposo.285 

Während sich die rechtliche Lage der Unfreien nach und nach besserte, vertieften sich 

zugleich die sozialen Unterschiede.286 Mit dem Anwachsen der aristokratischen Macht 

und dem Schwinden vormals einfacher Lebensverhältnisse verlagerte sich die 

Trennungslinie, die ursprünglich nur Sklaven von Freien in der Ehe trennte, bald auch 

auf Halbfreie (aldi) und schließlich sogar auf soziale Schichten innerhalb der Freien 

selbst. Die hohe Adelselite lehnte zunehmend Ehen mit Frauen niedrigen Standes ab. 

Zwar konnte sie die Kirche nicht dazu bewegen, solche Ehen als sakramental ungültig 

zu erklären, doch verhinderte sie deren zivilrechtliche Anerkennung, insbesondere im 

Hinblick auf Erbrecht und soziale Stellung von Frau und Kindern. Teilweise wurden 

adelige Männer, die solche Ehen eingingen, sogar bestraft oder gesellschaftlich 

benachteiligt. 

Auch in der Gesetzgebung spiegelt sich dieses soziale Kontrollbedürfnis:  
Affinchè poi il matrimonio non diventasse affare di speculazione, nel Napoletano non solo 
venne proibito al tutore di sposare la pupilla, ma eziandio all’educatore e all’educatrice di 
conchiudere per sè o per interposta persona casamenti nè sponsali della persona che terrà per 
educazione senza licenza del viceré, pena 5 anni di relegazione o galera.287 

Im Königreich Neapel etwa war es nicht nur dem Vormund verboten, sein Mündel zu 

heiraten, sondern auch Erziehern wurde es untersagt, ohne ausdrückliche Erlaubnis des 

Vizekönigs eine Ehe mit ihrer Schutzbefohlenen einzugehen, selbst durch Dritte. Die 

Strafen reichten bis zu Relegation oder Galeerenhaft.288 

Solche Regelungen zeigen, dass soziale und politische Opportunitätseinschätzungen, 

also die Bewertung einer Ehe im Lichte bestehender gesellschaftlicher Macht- und 

Standesverhältnisse, eine zentrale Rolle bei der Beurteilung der Ehe spielten. Die 

inopportunità wurde damit zum kirchlich akzeptierten Instrument, mit dem sich soziale 

Kontrolle mit sakramentaler Lehre vereinbaren ließ. 

Ein besonders markantes Beispiel für diese Verflechtung von sozialer Struktur, 

kirchlichem Recht und sakramentaler Ordnung bietet die Entwicklung des 

Verwandtschaftsbegriffs:  
Alla parentela naturale venne aggiunta, sull’esempio del diritto romano, la legale, vale a dire 

quella discendente dall’adozione. E ancora una terza specie di cognazione si ebbe nella 
spirituale, che stringevasi dal padrino col figlioccio e coi suoi genitori, come pure fra i figli del 

 
285 Pertile 1966, S. 289. 
286 Cf. Patti 2011, S. 26. 
287 Pertile 1966, S. 289. 
288 Cf. Andrea Romano, Famiglia, successioni e patrimonio famigliare nell’Italia medievale e moderna, 

Turin: 1994, S. 54. 



 

 73 

padrino e del figlioccio pel sacramento del battesimo, cui ben presto venne pareggiato quello 
della cresima.289 

Neben der natürlichen (biologischen) Verwandtschaft und der vom römischen Recht 

übernommenen gesetzlichen Verwandtschaft durch Adoption erkannte die Kirche auch 

eine dritte, genuin christliche Form an: die spirituelle Verwandtschaft (cognatio 

spiritualis). Diese entstand durch das Sakrament der Taufe, konkret durch die 

Beziehung zwischen Pate und Täufling sowie deren jeweiligen Familien. Später wurde 

auch die Firmung dieser Wirkung gleichgestellt. Diese Form der Verwandtschaft hatte 

weitreichende kirchenrechtliche Konsequenzen: insbesondere begründete sie 

Ehehindernisse, da man geistliche Verwandte analog zu Blutsverwandten behandelte. 

Der Schutz des Sakramentalen, hier in der Verbindung von Taufpate und Täufling, 

diente zugleich der sozialen Steuerung ehelicher Verbindungen. So wurde auch das 

religiöse Band als Ordnungskategorie innerhalb der Gesellschaft genutzt, etwa um 

Heiratsverbindungen zu begrenzen und familiäre Strukturen zu stabilisieren. 

Die kirchliche Regulierung von Eheschließungen, sei es über Fragen der 

Standesdifferenz oder spirituellen Verwandtschaft, verdeutlicht, wie sehr das Eherecht 

zum Schnittpunkt von Theologie, Sozialordnung und Rechtsstruktur wurde. Die 

Kategorie der inopportunità ermöglichte dabei eine Bewertung von Ehen nicht nur im 

Licht ihrer Gültigkeit, sondern auch hinsichtlich ihrer gesellschaftlichen Tragfähigkeit. 

Ein weiteres Beispiel für die moralisch-soziale Dimension kirchlicher 

Ehehindernisse bietet das Impediment der publica honestas (öffentliche Ehrbarkeit): 

„Nasce altresì l’impedimento di pubblica onestà, sì che l’uomo non potrà sposare le 

consanguinee prossime della donna e reciprocamente.“290  Dieses Hindernis entsteht 

nicht aus biologischer Verwandtschaft, sondern aus einem früheren eheähnlichen 

Verhältnis, etwa einem Verlöbnis oder einem nicht vollzogenen, aber sakramental 

gültigen Eheversprechen. Wird eine solche Verbindung öffentlich bekannt, so entsteht 

daraus ein quasi-familiäres Band, das nach kirchlichem Recht eine spätere Heirat mit 

den nahen Blutsverwandten des früheren Partners ausschließt. Ein Mann darf also nicht 

die Schwester einer Frau heiraten, mit der er zuvor verlobt war oder eine nicht 

vollzogene kirchliche Ehe eingegangen ist, ebenso wenig ist dies in umgekehrter 

Konstellation erlaubt. 

Das Ehehindernis der publica honestas (öffentlichen Ehrbarkeit) spiegelt das 

kirchliche Bemühen wider, nicht nur formale oder sakramentale Kriterien, sondern auch 

 
289 Pertile 1966, S. 289. 
290 Jemolo 1993, S. 96. 



 

 74 

das öffentliche sittliche Empfinden zu berücksichtigen. Die Kirche schützte dadurch 

nicht nur die moralische Integrität familiärer Beziehungen, sondern auch die soziale 

Wahrnehmung und Ordnung, die mit ihnen verbunden war.  

Solche Regelungen zeigen, wie stark das kanonische Eheverständnis auf eine Einheit 

von Glaubenslehre, öffentlicher Moral und sozialer Struktur abzielte, und wie das 

Eherecht damit über den rein privaten Bereich hinaus auch zur kulturellen und 

gesellschaftlichen Steuerungsinstanz wurde. 

Im Ergebnis ist festzuhalten, dass die Begriffe inopportunità und inattuabilità im 

italienischen Eherecht des 18. Jahrhunderts nicht nur juristische Kategorien waren, 

sondern Felder, auf denen sich tiefgreifende Auseinandersetzungen über Moral, Macht, 

Standesbewusstsein und staatliche Souveränität abspielten. Sie stehen exemplarisch für 

die Umbruchsituation einer Gesellschaft, in der die sakramentale Ehe der Kirche mit der 

politisch-institutionellen Ehe des Staates konkurrierte. Die Ehe war nicht nur ein 

sakraler Akt, sondern ein Herrschaftsinstrument, kontrolliert, bewertet und gesteuert 

durch die konkurrierenden Normensysteme von Kanonischem Recht und 

aufkommender säkularer Gesetzgebung. 

6.3. Die Mitgift 
Die Mitgift (dote) stellte im Italien des 18. Jahrhunderts ein zentrales Element der 

Eheschließung dar und war nicht nur ein wirtschaftliches Mittel zur Versorgung der 

Ehefrau, sondern auch ein Instrument zur sozialen Reproduktion und Statussicherung: 
Una certa corrispondenza si può trovare, presso le famiglie patrizie e borghesi, nei cosiddetti 
monti di famiglia, capitali posti in comune, le cui rendite erano destinate a provvedere a 
particolari necessità della prole e, in primo luogo, ad assicurare la dote alle figlie monache o 
coniugate.291 

Vismara verweist auf die Praxis der sogenannten monte di famiglia (Familienfonds) in 

patrizischen und bürgerlichen Schichten des frühneuzeitlichen und neuzeitlichen 

Italiens, eine Form von familiärer Vermögensorganisation, die zentrale Funktionen in 

der sozialen Reproduktion und der Heiratsstrategie übernahm.292 Dabei handelte es sich 

um gemeinschaftlich verwaltete Kapitalanlagen, deren Zinserträge gezielt für 

familieninterne Zwecke reserviert waren, insbesondere für die Bereitstellung von 

Mitgiften für Töchter, entweder bei deren Klostereintritt oder Eheschließung. 

 
291 Giulio Vismara, Il diritto di famiglia in Italia. Dalle riforme ai codici, Mailand: 1978, S. 16. Siehe 

auch dazu: Manilo Bellomo, Ricerche sui rapporti patrimoniali tra coniugi. Contributo alla storia 
della famiglia medievale, Rom: 1961, S. 37. 

292 Cf. Lombardi 2001, S. 188. 



 

 75 

Diese Praxis stellt eine Antwort auf die strukturellen Herausforderungen dar, die sich 

aus dem Mitgiftzwang ergaben. Da eine standesgemäße Mitgift Voraussetzung für eine 

sozial akzeptierte Heirat war, wurde es notwendig, langfristige finanzielle Vorsorge zu 

institutionalisieren, um weibliche Nachkommen nicht aus der Heiratsfähigkeit 

auszuschließen oder in ökonomische Abhängigkeit zu bringen.293 Gleichzeitig erlaubten 

die monti di famiglia eine gewisse Flexibilisierung und Absicherung innerhalb der 

Familie: Die Mittel blieben formal dem Familienverband erhalten, wurden aber je nach 

Bedarf innerhalb der Generationen umverteilt.  

Zugleich ist diese Institution Ausdruck einer geschlechtsspezifischen 

Vermögensverwaltung: Die männliche Linie blieb in der Regel Eigentümer und 

Verwalter des Familienvermögens, während Frauen über die Mitgift am Vermögen 

partizipierten, jedoch ohne Kontrolle darüber.294  

Die monti di famiglia unterstreichen die zentrale Rolle, die die weibliche Mitgift als 

zirkulierendes Kapital innerhalb der familialen Ökonomie spielte, jedoch ohne den 

Frauen strukturelle wirtschaftliche Autonomie zu eröffnen. Vielmehr wurde die Mitgift 

in ein System eingebunden, das weibliche Lebenswege ökonomisch absicherte, sie 

zugleich aber in ein männlich kontrolliertes Besitzregime integrierte. Die monti 

veranschaulichen damit exemplarisch, wie wirtschaftliche Strategien, 

Geschlechterordnung und Familienpolitik im vormodernen Italien ineinandergriffen. 

Als Instrumente sozialer Stabilität und geschlechtsspezifischer Kontrolle trugen sie zur 

Reproduktion von Status und Ordnung bei, ohne die grundlegenden Machtasymmetrien 

in Frage zu stellen. 
Due erano le funzioni specifiche della dote, tramandate dal diritto romano giustinianeo: 
sostenere gli onera matrimonii e. provvedere al mantenimento della donna rimasta vedova. I 
beni dotali restavano di proprietà della moglie: al marito spettava solo l’usufrutto.295 

Das Zitat beschreibt prägnant die doppelte Funktion der dote (Mitgift), wie sie aus der 

justinianischen Rezeption des römischen Rechts überliefert wurde: zum einen als 

Beitrag zur Finanzierung der ehelichen Lebensgemeinschaft (onera matrimonii), zum 

anderen als Absicherungsinstrument für den Fall der Verwitwung der Frau. Diese 

Bestimmung verweist auf eine zentrale rechtshistorische Konstante vormoderner 

Eheordnungen: Die Mitgift war kein bloßer Besitztransfer, sondern ein rechtlich 

strukturiertes Instrument zur sozialen und wirtschaftlichen Sicherung weiblicher 

Lebensverläufe. Besonders hervorzuheben ist die Eigentumskonstruktion, wonach die 

 
293 Cf. Valsecchi 1994, S. 6. 
294 Cf. Bellomo 1961, S. 38. 
295 Lombardi 2001, S. 45. 



 

 76 

eingebrachten Güter formal im Eigentum der Ehefrau blieben, während dem Ehemann 

lediglich ein Nießbrauch (usufructus) zustand. Diese Regelung verdeutlicht einerseits 

den rechtlichen Schutz des weiblichen Vermögens, stellt andererseits aber auch die 

Begrenzung weiblicher Verfügungsmacht heraus: Denn obwohl die Frau juristisch als 

Eigentümerin galt, lag die faktische Kontrolle über Nutzung und Verwaltung der Güter 

in den Händen des Ehemanns. Damit spiegelt das Zitat ein ambivalentes Verhältnis 

zwischen formaler Rechtssubjektivität der Frau und realer patriarchaler 

Autoritätsstruktur wider, ein Spannungsverhältnis, das die dotalen Regelungen in vielen 

europäischen Rechtssystemen der Frühen Neuzeit prägte. 

Als komplexes kulturelles Phänomen war die Mitgift rechtlich geregelt, 

gesellschaftlich normiert und moralisch bewertet. Dieses Kapitel beleuchtet die 

institutionellen, ökonomischen und symbolischen Dimensionen der Mitgiftpraxis im 

italienischen Raum mit besonderem Fokus auf die Rolle der Frau. 

Die rechtlichen Grundlagen der Mitgiftpraxis im 18. Jahrhundert waren in Italien 

durch ein Nebeneinander von kanonischem Recht, römischrechtlicher Tradition, lokalen 

Statuten und partikularrechtlichen Bestimmungen geprägt. Nach römisch-kanonischer 

Auffassung galt die Mitgift als Pflichtleistung der Brautfamilie an den Ehemann, um die 

wirtschaftlichen Lasten der Ehe mitzutragen: 
Il padre, la madre, il fratello od altri si obbligava a dotare la donna e fissava l’ammontare 
della dote o repromissa, la quale consisteva per lo più in beni mobili, ma talvolta abbracciava 
anche vaste possessioni immobiliari. Oltre all’obbligo di dotare la figlia non di rado il 
suocero si assumeva quello di passare al genero una honorifìcentia regolata con patti 
speciali, deroganti al trattamento consuetudinario delle doti.296 

Besta gibt einen aufschlussreichen Einblick in die familiären und rechtlichen Praktiken 

rund um die Mitgiftvergabe im vormodernen Italien. Er zeigt, dass die Verantwortung 

zur Ausstattung der Braut mit einer Mitgift nicht ausschließlich beim Vater lag, sondern 

auch von anderen nahen Verwandten, etwa der Mutter oder Brüdern, übernommen 

werden konnte. Diese Flexibilität verweist auf die zentrale Bedeutung der Mitgift als 

gemeinschaftliche Familienpflicht, durch die die Heiratsfähigkeit einer Tochter 

gesichert wurde. 

Die dote oder repromissa (rechtliche Zusage/Verpflichtung) bestand überwiegend 

aus beweglichem Vermögen, konnte jedoch auch umfangreiche Immobilien 

einschließen. Diese materielle Bandbreite unterstreicht den wirtschaftlichen Stellenwert 

der Mitgift als strategisches Instrument zur Sicherung oder Aufwertung familiären 

 
296 Enrico Besta, Gli antichi usi nuziali del Veneto e gli statuti di Chioggia, Turin: 1899, S. 9. 



 

 77 

Statuses. Zugleich deutet die Erwähnung von Immobilienbesitz auf einen nicht 

unerheblichen Einfluss der Heiratspolitik auf die regionale Besitzverteilung hin. 

Besonders bemerkenswert ist die zusätzliche Verpflichtung des Schwiegervaters, 

dem Bräutigam eine honorificentia zu gewähren, eine Art Ehrenabfindung, die nicht der 

Braut, sondern direkt dem Schwiegersohn zufiel. Diese war nicht Teil der regulären 

Mitgift, sondern wurde durch spezielle Verträge geregelt, die vom üblichen dotalen 

Gewohnheitsrecht abwichen. Die honorificentia diente vermutlich der sozialen 

Kompensation oder Statusangleichung zwischen Familien und ist ein Ausdruck der 

Verhandlungspraxis und sozialen Hierarchisierung, die Heiratsallianzen im 18. 

Jahrhundert prägte.297 

In diesem Zusammenhang versuchte man, insbesondere in vermögenden Familien, 

die Integrität des väterlichen Erbes zu schützen, das als Grundlage für die 

Mitgiftbildung diente. Um eine zu starke Aufteilung des Familienvermögens zu 

vermeiden, bemühte man sich entweder, die Pflicht zur Ausstattung der Töchter ganz zu 

umgehen oder zumindest den Mitgiftbetrag möglichst gering zu halten. 298  Juristen 

griffen regulierend ein, indem sie das Prinzip der congruità (Angemessenheit) 

einführten, das einen minimalen Mitgiftbetrag festlegte. Diese congruità wurde anhand 

zweier Kriterien berechnet „la posizione sociale della famiglia d’origine e di 

destinazione e la consistenza del patrimonio paterno (qualitas personarum et quantitas 

patrimonii).“299 Die rechtlich fixierte Angemessenheit fungierte dabei als ein Mittel, das 

Spannungsverhältnis zwischen sozialem Anspruch und ökonomischer Begrenzung 

auszutarieren, und zugleich als weiteres Instrument zur Steuerung ehelicher Allianzen 

innerhalb einer ständisch geprägten Ordnung. 

Die Übergabe erfolgte in der Regel durch einen Ehevertrag (instrumentum dotale 

bzw. instrumentum donationis propter nuptias) und konnte sowohl in Form von Geld, 

Immobilien als auch beweglichem Vermögen erfolgen. Das instrumentum donationis 

propter nuptias war eine verbindliche Urkunde über eine Schenkung des Ehemannes, 

die, ergänzend zur Mitgift, die Frau rechtlich absichern und den Ehevertrag materiell 

ausbalancieren sollte.300 Es spielte eine wichtige Rolle im vormodernen Heiratsrecht, 

insbesondere bei der vertraglichen Gestaltung vermögensrechtlicher Beziehungen 

zwischen Braut- und Bräutigamfamilie. Während der Ehe stand die Mitgift unter der 

Verwaltung des Ehemannes, wobei das Recht zur Rückgabe im Falle von Trennung 

 
297 Cf. Patti 2011, S. 9ff. 
298 Cf. Patti 2011, S. 9. 
299 Cf. Patti 2011, S. 9. 
300 Cf. Bellomo 1961, S. 41. 



 

 78 

oder Tod der Ehefrau gewährleistet sein musste (restitutio dotis). Diese Verpflichtung 

war nicht nur rechtlich, sondern auch sozial-moralisch fest verankert: „In caso di 

separazione o di morte del marito, era frequentissimo che nascessero liti tra le rispettive 

famiglie dei coniugi per la restituzione della dote, che restava di proprietà della 

donna.“301 Lombardi verweist auf die zentrale rechtliche und soziale Bedeutung der 

dote im Ehe- und Familienrecht des vormodernen Italien. Trotz der rechtlichen 

Festlegung, dass die Mitgift Eigentum der Frau blieb, auch nach Trennung oder Tod des 

Ehemannes, wurde ihre Rückerstattung in der Praxis häufig zur Quelle familieninterner 

und intergenerationeller Konflikte. Die Mitgift war also nicht nur ein ökonomisches 

Kapital, sondern auch ein Rechtsgut, dessen Rückführung in den Herrschaftsbereich der 

Frau oftmals umkämpft war. 

Die Tatsache, dass es regelmäßig zu langwierigen, mitunter endlosen, 

Auseinandersetzungen kam, legt nahe, dass das formale Eigentumsrecht der Frau mit 

der sozialen Realität patriarchaler Besitzansprüche kollidierte. Besonders bedeutsam ist 

hier der Hinweis auf die giustizia secolare, also die weltliche Gerichtsbarkeit, die 

offenbar effizienter als die kirchliche Instanz in der Lage war, die Rückzahlung der dote 

durchzusetzen. 302  Die Anwendung körperlicher oder finanzieller Zwangsmittel zur 

Durchsetzung weiblicher Eigentumsrechte zeigt dabei sowohl die begrenzte Akzeptanz 

weiblicher Vermögensansprüche innerhalb der familiären Ordnung als auch die 

zunehmende Verrechtlichung familiärer Vermögenskonflikte im 18. Jahrhundert. 

Insgesamt unterstreicht Lombardi die ambivalente Stellung der Frau: formal rechtlich 

geschützt, faktisch aber ökonomisch und sozial benachteiligt. Die Durchsetzung ihrer 

Eigentumsansprüche war weder selbstverständlich noch konfliktfrei, sondern erforderte 

häufig die Intervention weltlicher Gerichte und die Anwendung von Zwangsmitteln. 

Für die Frau stellte die Mitgift somit zugleich ein zentrales Instrument sozialer 

Absicherung wie auch eine potenzielle Quelle rechtlicher Konflikte und ökonomischer 

Abhängigkeit dar. Einerseits war die Mitgift oft das einzige Vermögen, das einer Frau 

rechtlich zugesichert war, und somit eine Form ökonomischer Absicherung. 

Andererseits verblieb die Kontrolle über die Mitgift in der Hand des Ehemanns oder 

männlicher Verwandter, was die strukturelle Abhängigkeit der Frau innerhalb der 

Eheordnung unterstrich. Der Zugang zu einer ausreichenden Mitgift war für Frauen 

entscheidend, um überhaupt als heiratsfähig zu gelten. 303  Ohne Mitgift blieb ihnen 

häufig nur der Eintritt ins Kloster oder ein Leben in sozialer Marginalisierung. Die 
 

301 Lombardi 2001, S. 190. Siehe hierzu auch: Vismara 1978, S. 16. 
302 Cf. Patti 2011, S. 26. 
303 Cf. Valsecchi 1994, S. 77. 



 

 79 

Mitgift fungierte daher nicht nur als ökonomisches Gut, sondern als Eintrittskarte in 

eine sozial respektable Existenzform, die über das Schicksal einer Frau entschied. 

Die Mitgift besaß darüber hinaus eine entscheidende soziale Funktion: Sie war ein 

zentrales Kriterium für die „Verheiratbarkeit“ einer Frau.304 In patriarchal geprägten 

Gesellschaftsverhältnissen, in denen Frauen rechtlich oft unter Vormundschaft standen, 

bildete die Mitgift das zentrale Mittel zur Teilhabe an sozialen Aufstiegschancen über 

die Ehe.305 Ihre Höhe bestimmte nicht nur die wirtschaftlichen Bedingungen der Ehe, 

sondern oft auch den sozialen Rang des zukünftigen Ehemannes. In noblen und 

bürgerlichen Familien wurde die Heirat als Strategie der Statussicherung verstanden, 

bei der die Mitgift als bewusst eingesetztes Kapital diente. Mädchen ohne ausreichende 

Mitgift wurden häufig, so Valsecchi, ins Kloster gegeben, ein Phänomen, das besonders 

im städtischen Raum verbreitet war. 

Nicht zuletzt hatte die Mitgift eine tiefgreifende symbolische Bedeutung.306 Sie war 

Ausdruck familiärer Ehre und der moralischen Integrität der Braut. In juristischen 

Texten, Predigten und literarischen Quellen wurde sie als Zeichen weiblicher Tugend 

und sozialer Respektabilität interpretiert. Eine großzügige Mitgift spiegelte sowohl den 

wirtschaftlichen Status als auch den sittlichen Anspruch der Familie wider. 307 

Umgekehrt galt eine fehlende oder geringe Mitgift als soziales Stigma, das nicht selten 

mit sittlichem Zweifel an der Braut verbunden war. Gleichzeitig war die Mitgift oft 

Gegenstand von Rechtsstreitigkeiten über Rückzahlung oder Nichterfüllung, wobei 

Fragen der Ehre, Vertragstreue und familiären Verantwortung eine zentrale Rolle 

spielten. In solchen Fällen war es häufig die Frau, die zwischen den Interessen ihrer 

Herkunftsfamilie und denen ihres Ehemannes aufgerieben wurde, ein deutliches 

Zeichen ihrer prekären Rechtsposition. 

Die Mitgiftpraxis im Italien des 18. Jahrhunderts offenbart damit in besonderer 

Weise die enge Verflechtung von Recht, Ökonomie und Kultur in der vormodernen 

Gesellschaft. Als vermögensrechtliches und zugleich symbolisch aufgeladenes 

Instrument der Eheanbahnung diente sie nicht nur der Versorgung der Frau, sondern 

war ein essentielles Mittel der gesellschaftlichen Reproduktion und Ordnung. Für 

Frauen bedeutete sie zugleich Chance und Einschränkung: ein Mittel sozialer 

Integration, das jedoch stets unter männlicher Kontrolle blieb. 

 
304 Cf. Valsecchi 1994, S. 23. 
305 Cf. Trevor Dean, Marriage in Italy, 1300-1650, Cambridge: 1998, S. 131. 
306 Cf. Dean 1998, S. 147. 
307 Cf. Brambilla 2006, S. 527. 



 

 80 

6.4. Testament 
Im Italien des 18. Jahrhunderts stellte das Testament nicht nur ein juristisches 

Dokument dar, sondern war zugleich ein zentraler Ausdruck familiärer, sozialer und 

religiöser Ordnung. Durch die letztwillige Verfügung konnten Besitzverhältnisse 

geregelt, soziale Beziehungen bestätigt und über den Tod hinaus symbolische Akte der 

Fürsorge, Frömmigkeit und Repräsentation vollzogen werden. 

Juristisch betrachtet handelte es sich beim Testament um einen Akt der successione 

mortis causa, also der Nachfolge aufgrund des Todes. 308  Der Begriff successione 

verweist nach Alpa im rechtlichen Sinn auf ein zentrales Prinzip des Privatrechts: die 

Substitution einer Person durch eine andere in bestehenden Rechtsverhältnissen.309 Die 

Nachfolgerin oder der Nachfolger übernimmt dabei, je nach Art der Nachfolge, die 

rechtliche Stellung der verstorbenen Person, entweder vollständig oder in Teilen. Die 

klassische successione universale (Gesamtrechtsnachfolge), wie sie bei der 

testamentarischen Erbfolge in der Regel vorliegt, bedeutet den Übergang aller Rechte 

und Pflichten auf eine oder mehrere Personen. Demgegenüber steht die successione a 

titolo particolare (Singularsukzession), bei der nur einzelne Vermögenswerte oder 

Ansprüche übertragen werden, etwa ein bestimmtes Grundstück oder eine 

Schuldforderung. 310  Diese Differenzierung verweist auf die hohe Komplexität und 

Systematik des damaligen Erbrechts, das nicht nur wirtschaftliche Interessen regelte, 

sondern auch der sozialen Stabilität diente. Gerade in einem ständisch und familial 

geprägten Kontext wie dem Italien des 18. Jahrhunderts ermöglichte das Institut der 

successione eine Kontinuität familiärer Ordnung und sozialer Stellung über den Tod 

hinaus. In diesem Sinne war das Erbrecht, und das Testament im Besonderen, nicht nur 

juristisches Instrument, sondern auch Medium gesellschaftlicher Reproduktion und 

symbolischer Kommunikation. 311  Der Übergang von Eigentum und Status erfolgte 

dabei innerhalb eines hoch ritualisierten Rahmens, in dem Recht und soziale Normen 

eng miteinander verflochten waren. 

Wie Bellavitis hervorhebt, stellte das Testament im rechtlichen Sinne zugleich ein 

Instrument individueller Gestaltungsfreiheit dar, und bot damit die Möglichkeit, von 

den rigiden Vorgaben der gesetzlichen Erbfolge abzuweichen: 
Il testamento è, per definizione, un diritto che offre delle possibilità di scelta in opposizione 
o in deroga alle norme successorie che reggono una determinata società. Non tutte le società 
europee di antico regime, tuttavia, permettevano ai singoli di esercitare tale libertà di scelta 

 
308 Cf. Giulio Vismara, Scritti di storia giudridica. Vol.6. Le successioni ereditarie, Mailand: 1988, S. 3. 
309 Cf. Guido Alpa, Istituzioni di Diritto privato, Turin: 1994, S. 423. 
310 Cf. Alpa 1994, S. 423. 
311 Cf. Vincenzo Roppo, Istituzioni di Diritto privato, Bologna: 1994, S. 297. 



 

 81 

e, in molti casi, il testamento testimonia soprattutto di attitudini religiose e scelte devozionali 
poiché la parte dei propri beni di cui il testatore può decidere il destino è assai ridotta.312 

Diese Freiheit war allerdings im Europa der Frühen Neuzeit keineswegs 

selbstverständlich, sondern vielfach rechtlich oder kulturell eingeschränkt. In vielen 

Regionen war die Verfügung über das eigene Vermögen durch das Testament nur 

eingeschränkt möglich, etwa aufgrund gewohnheitsrechtlicher Vorschriften oder einer 

schwachen Rezeption des römischen Rechts. Besonders interessant ist der Hinweis, dass 

sich diese Einschränkungen teilweise auf die Unterscheidung zwischen beweglichem 

und unbeweglichem Vermögen stützten. 

Ein besonders aufschlussreiches Beispiel bietet dabei das venezianische 

Testamentsrecht, das zeigt, wie eng juristische Regelungen mit sozialen Normen, 

Geschlechterordnungen und Vorstellungen familiärer Verantwortung verbunden waren. 

Nach den Statuten Venedigs wurden nascituri (noch ungeborene Kinder) und postum 

(nachgeborene Kinder) automatisch in die letztwillige Verfügung der Eltern 

einbezogen; jedoch „se una madre non menziona i propri figli nel testamento questo è 

annullato.“313 Der Schutz der familiären Kontinuität stand hier klar über individueller 

Dispositionsfreiheit. Zugleich lassen die Regelungen zur Testierfähigkeit und 

Zeugenschaft Rückschlüsse auf das geschlechter- und statusbezogene Rechtsverständnis 

zu: Ein fünfzehnjähriger Waisenjunge konnte, so Bellavitis, bereits testieren, während 

Frauen vier Zeuginnen benötigten, da die Aussage einer Frau nur halb so viel zählte wie 

die eines Mannes.314  Diese asymmetrische Normierung verweist auf die strukturelle 

Hierarchisierung der Geschlechter im Rechtssystem der Republik. Gleichzeitig 

eröffnete das venezianische Recht mit der Möglichkeit mündlicher Testamente (per 

breviario)315 unter bestimmten Voraussetzungen auch pragmatische Spielräume, etwa in 

Krankheits- oder Notsituationen. Insgesamt zeigt sich hier ein vielschichtiges 

Spannungsfeld zwischen individueller Gestaltung, familiärer Ordnung und normativer 

Kontrolle. 

Auch im kodifizierten Erbrecht zeigt sich diese Balance zwischen privater 

Verfügung und gesetzlicher Ordnung deutlich. Im Fall fehlender testamentarischer 

Regelung trat eine gesetzlich festgelegte Erbfolge in Kraft, die streng nach dem 

Verwandtschaftsgrad gestaffelt war und jeweils nur eine bestimmte Ordnung 

 
312 Anna Bellavitis, „Il testamento a Venezia nel XVI secolo: diritto, dovere o spazio di libertà?“, in: 

Renata Ago (Hrsg.): Famiglie. Circolazione di beni, circuiti di affettiin età moderna, Rom: 2008, S. 
23. 

313 Cf. Bellavitis 2008, S. 24. 
314 Cf. Bellavitis 2008, S. 24. Siehe hierzu auch: Vismara 1988, S. 12. 
315 Cf. Bellavitis 2008, S. 24. 



 

 82 

berücksichtigte, während nachfolgende ausgeschlossen wurden. 316  Damit sollte der 

Nachlass möglichst innerhalb des engeren Familienkreises verbleiben. Wurde hingegen 

ein Testament errichtet, trat die individuelle Willensfreiheit des Erblassers in den 

Vordergrund, sofern dabei die gesetzlich geschützten Pflichtteile (quota di riserva)317 

gewahrt blieben. Der Vorrang der testamentarischen Verfügung unterstreicht die 

Bedeutung der Privatautonomie, bleibt jedoch in ein rechtlich normiertes System 

eingebettet, das zugleich familiäre Ansprüche sichert. Das italienische Erbrecht spiegelt 

damit das Spannungsverhältnis zwischen Selbstbestimmung, sozialer Verantwortung 

und rechtlicher Strukturierung des Eigentums im Kontext von Familie und 

Generationenwechsel wider. 

In einer Gesellschaft, die durch patriarchale Strukturen geprägt war, war die Rolle 

der Frau im Bereich des Erbrechts formal eingeschränkt. Dennoch zeigen die Quellen, 

dass Frauen unter bestimmten Bedingungen eine bemerkenswerte Handlungsmacht 

ausüben konnten, als Testatorinnen, Erbinnen und Stifterinnen. 

Die rechtlichen Grundlagen des Erbrechts waren in den verschiedenen italienischen 

Territorien unterschiedlich ausgestaltet, basierten jedoch meist auf dem ius commune, 

einer Verbindung aus römischem und kanonischem Recht. In Adels- und bürgerlichen 

Familien galt häufig das Prinzip der primogenitura (Primogenitur), das dem 

erstgeborenen männlichen Nachkommen das gesamte oder zumindest den Hauptteil des 

Familienvermögens sicherte: „Nella famiglia, qualunque sia la sua composizione o lo 

stato sociale, l’autorità è riservata normalmente ai maschi con il privilegio della 

primogenitura.“ 318  Die Aussage verweist auf die patriarchale Grundstruktur 

vormoderner Familienmodelle, in denen die Autorität in der Regel männlich konnotiert 

ist und durch das Prinzip der Primogenitur zusätzlich gefestigt wird. Unabhängig von 

sozialem Status oder konkreter Familienkonstellation wird die Machtposition innerhalb 

der Familie überwiegend Männern zugesprochen, wobei dem erstgeborenen Sohn eine 

besondere Stellung zukommt. Diese Form der innerfamiliären Hierarchisierung 

verweist auf tief verwurzelte normative Ordnungen, in denen Geschlecht und 

Geburtsrang zentrale Kriterien für soziale und ökonomische Handlungsmacht 

darstellen. Sie spiegelt nicht nur gesellschaftliche Machtverhältnisse wider, sondern 

sichert auch die Kontinuität familiärer Besitz- und Autoritätsstrukturen, insbesondere 

im Kontext frühneuzeitlicher und frühindustrieller Gesellschaften. 

 
316 Cf. Alpa 1994, S. 425: „Sono successori secondo la legge (successori legittimi): ai) il coniuge, i 

discendenti legittimi e naturali, b) gli ascendenti legittimi, i collaterali, c) gli altri parenti, lo Stato.“ 
317 Cf. Alpa 1994, S. 425. 
318 Vismara 1978, S. 19. 



 

 83 

Vor diesem Hintergrund erscheinen Primogenitur und Fideikommiss nicht nur als 

juristische Instrumente zur Vermögenskonzentration, sondern auch als Mechanismen 

sozialer Exklusion, die die Testierfreiheit des Erblassers erheblich einschränken und 

systematisch zulasten der übrigen Erbberechtigten wirken.319 Der Erstgeborene wird, oft 

allein aufgrund einer abstrakten Vorstellung vom „Familieninteresse“, mit Titeln, 

Gütern und politischer Macht ausgestattet, während andere Nachkommen, insbesondere 

Frauen und jüngere Söhne, rechtlich und wirtschaftlich benachteiligt bleiben.320 

Die zeitgenössische Kritik richtet sich deshalb nicht nur gegen diese erb- und 

vermögensrechtlichen Strukturen, sondern auch gegen die autoritären Züge der 

väterlichen Gewalt, die als willkürlich und ungerecht empfunden werden. Damit wird 

deutlich, dass es sich nicht nur um eine juristische, sondern um eine grundlegende 

gesellschaftliche Auseinandersetzung mit Macht, Geschlecht und Generationenordnung 

handelt. 

Dieses System sollte die Zersplitterung von Besitz verhindern und diente der 

langfristigen sozialen Stabilität der Familie. Frauen hingegen waren vom direkten 

Erbgang weitgehend ausgeschlossen. Sie erhielten in der Regel bei der Heirat eine 

Mitgift, die als vorweggenommener Erbanteil galt: 
Decidere di esercitare il proprio diritto di fare testamento implica la conoscenza delle norme 
che regolano la successione da una generazione all’altra, implica, per esempio, che un uomo 
sappia che se non fa testamento sua moglie potrà ricevere la sua dote, ma niente più, che 
sappia che è suo dovere trovare dei mariti alle sue figlie e pagar loro la dote.321 

Das Testament diente in diesem Zusammenhang nicht nur der individuellen 

Nachlassregelung, sondern fungierte als zentrales Instrument zur Sicherung der 

patriarchalen Erbfolge, zur Reproduktion geschlechtsspezifischer Rollenverteilungen 

und zur Aufrechterhaltung ökonomischer und sozialer Kontinuität über Generationen 

hinweg. Das Zitat von Bellavitis verweist dabei auf die komplexe Verschränkung von 

Recht, sozialer Norm und familialer Verantwortung im Kontext frühneuzeitlicher 

Erbschaftspraxis. Das bewusste Verfassen eines Testaments setzte nicht nur juristische 

Kenntnisse voraus, sondern auch ein tiefes Verständnis der sozialen Implikationen, die 

mit der Weitergabe von Besitz und der Wahrung familiärer Ordnung verbunden waren. 

Insbesondere Männer waren in patriarchal strukturierten Gesellschaften in der Pflicht, 

durch testamentarische Verfügungen ihre Rolle als Familienoberhaupt auch über den 

Tod hinaus zu sichern. Sie mussten wissen, dass ohne ein Testament die Ehefrau 

lediglich Anspruch auf die Rückgabe ihrer eingebrachten Mitgift hatte, nicht aber auf 
 

319 Cf. Vismara 1978, S. 4. 
320 Cf. Alpa 1994, S. 585. 
321 Bellavitis 2008, S. 27. 



 

 84 

weitergehende Vermögensanteile. Gleichzeitig oblag es ihnen, für die standesgemäße 

Versorgung der Töchter zu sorgen, insbesondere durch die Arrangierung von Ehen und 

die Zahlung entsprechender Mitgiften. Die Mitgift wurde, wie bereits in Kapitel 6.3. 

erläutert, dem Ehemann zur Verwaltung überlassen und fiel im Todesfall der Frau 

oftmals an ihre Herkunftsfamilie zurück, vor allem dann, wenn keine Nachkommen 

existierten. 

Das Testament übernimmt eine bedeutende Funktion jenseits seiner juristischen 

Aufgabe der Erbregelung: Es wird zu einem Raum persönlicher Offenbarungen und 

moralischer Reflexion. Oft nutzen Testierende dieses Dokument, um vertrauliche 

Wahrheiten auszusprechen, familiäre Spannungen aufzulösen oder uneheliche Kinder 

offiziell anzuerkennen. In diesem Sinne fungiert das Testament nicht nur als rechtliches, 

sondern auch als existenziell-biografisches Zeugnis, ein symbolischer Akt der 

Selbstverantwortung und seelischen Reinigung, in dem der Erblasser nicht nur seinen 

Nachlass, sondern auch sein Gewissen ordnet und vergangene Lebensentscheidungen 

legitimiert oder korrigiert: 
Il testamento è un atto personale, segreto e, come si è detto, secondo la legge veneziana un 
marito non poteva assistere al testamento della propria moglie (il contrario non è 
contemplato dalla legge): una forma significativa di protezione della libertà di scelta, che 
prevedeva un’ammenda per i trasgressori.322 

Besonders eindrücklich ist dabei der Umgang mit natürlichen (unehelichen) Kindern. 

Ihre rechtliche Anerkennung im Testament ist nicht nur Voraussetzung für ihre 

Erbberechtigung, sondern wird zugleich als bewusster Akt der väterlichen 

Willensentscheidung inszeniert, wie die Formel „mio fio naturai, ch’el sia o non sia mio 

fio“323 andeutet. Diese Formulierung verschiebt den Fokus von der biologischen zur 

sozialen Vaterschaft und betont den Willensakt, der aus einem unehelichen Kind ein 

anerkanntes Familienmitglied macht.  

Gleichzeitig zeigen Testamente auch geschlechtsspezifische Unterschiede und 

gesetzliche Regelungen, wie etwa im venezianischen Recht: Ein Mann durfte dem 

Testament seiner Ehefrau nicht beiwohnen, ein Schutz der individuellen 

Entscheidungsfreiheit der Frau in einem ansonsten patriarchal geprägten Rechtssystem. 

Umgekehrt war das weibliche Fernbleiben beim Testament des Mannes gesetzlich nicht 

vorgesehen, was die bestehende Asymmetrie unterstreicht.324  

 
322 Bellavitis 2008, S. 43. 
323 Bellavitis 2008, S. 43. 
324 Cf. Simona Feci, „Guardare al futuro: il destino dei figli minori nei testamenti patemi (Roma, XVII 

secolo)“, in: Renata Ago (Hrsg.): Famiglie. Circolazione di beni, circuiti di affettiin età moderna, 
Rom: 2008, S. 93. 



 

 85 

Trotz dieser strukturellen Benachteiligung belegen zahlreiche testamentarische 

Quellen, dass Frauen als Testatorinnen auftraten, insbesondere wenn sie verwitwet oder 

unverheiratet waren. Der Witwenstand verlieh Frauen eine deutlich erweiterte rechtliche 

Selbstständigkeit:  

Nei regno longobardo, non diversamente che nei territori romanici,la famiglia costituisce una 
unità, che si vuole mantenere in vita anche dopo la morte del padre nell interesse di tutti i 
suoi membri oltre che della collettività ; perciò la vedova, che rimane nella famiglia come 
ancilla Dei, viene costituita usufruttuaria con ampi poteri di amministrazione del patrimonio 
familiare e di direzione della famiglia […].325 

Bemerkenswert ist dabei die Rolle der Witwe, die, anders als in vielen späteren 

patriarchalen Systemen, nicht vollständig entrechtet wird, sondern innerhalb der Familie 

verbleibt und als ancilla Dei (Magd Gottes) eine spezifische religiös konnotierte 

Stellung erhält. Als Nießbrauchberechtigte (usufruttuaria) wird ihr nicht nur der 

Zugang zu den Erträgen des Familienvermögens gewährt, sondern auch ein erheblicher 

Spielraum in der Verwaltung und Leitung der familiären Angelegenheiten eingeräumt. 

Diese Regelung zeigt, dass weibliche Handlungsmacht, zumindest im Witwenstand, 

unter bestimmten Bedingungen durchaus rechtlich abgesichert sein konnte, sofern sie 

im Rahmen des familiären Gesamtnutzens blieb. Die Funktion der Witwe als Hüterin 

des familiären Erbes betont zugleich die Vorstellung der Familie als transgenerationale 

Institution mit spiritueller und ökonomischer Dimension. 

Auch Frauen in klösterlichem Leben traten gelegentlich als Testatorinnen auf. 

Nonnen aus wohlhabenden Familien verfügten über Besitz, der ihnen beim Eintritt in 

das Kloster als Mitgift übergeben wurde (vgl. Kapitel 6.3.). In Einzelfällen konnten sie 

darüber, mit Zustimmung der Konventsleitung, testamentarisch verfügen. Die 

Zuwendungen richteten sich häufig an Mitschwestern, Familienangehörige oder 

religiöse Einrichtungen, wobei der Fokus oft auf spirituellen Zwecken lag: Finanzierung 

von Messen, Ausstattung von Altären oder Armenfürsorge. Solche Testamente 

bezeugen nicht nur die religiöse Orientierung der Verfasserinnen, sondern auch ihre 

strategische Nutzung des ihnen zustehenden Eigentums.326 

 
325 Vismara 1975, S. 10. 
326 Cf. Jutta Gisela Sperling, Convents and the Body Politic in Late Renaissance Venice, Chicago: 2000: 

In Convents and the Body Politic in Late Renaissance Venice untersucht Sperling die Rolle weiblicher 
Klöster in der politischen, sozialen und kulturellen Ordnung Venedigs zwischen dem späten 16. und 
frühen 18. Jahrhundert. Das Werk verbindet Ansätze der Sozial-, Religions- und 
Geschlechtergeschichte und bietet eine dichte Analyse der venezianischen Klosterlandschaft als 
integralen Bestandteil der städtischen Macht- und Familienpolitik. Im Zentrum steht die These, dass 
Nonnenklöster nicht als abgeschottete religiöse Räume zu verstehen sind, sondern als aktive Akteure 
im venezianischen „body politic“, also im umfassenderen politischen und gesellschaftlichen Gefüge 
der Republik. Sperling zeigt, dass Klöster sowohl Instrumente familiärer Strategien als auch 
Knotenpunkte weiblicher Selbstbehauptung und sozialer Aushandlung waren. 



 

 86 

Die testamentarischen Praktiken von Frauen zeigen somit deutlich, dass weibliche 

Handlungsmacht im 18. Jahrhundert keineswegs vollständig durch rechtliche 

Einschränkungen aufgehoben war. Vielmehr offenbart sich ein komplexes Wechselspiel 

zwischen normativer Begrenzung und praktischer Gestaltung. Frauen nutzten die 

Möglichkeiten, die ihnen innerhalb des patriarchalen Systems offenstanden, um über ihr 

Eigentum zu verfügen, familiäre Bindungen zu festigen, soziale Verantwortung zu 

übernehmen und sich selbst im religiösen und sozialen Gedächtnis zu verankern.	 Das 

Testament diente ihnen dabei als Medium, um spirituelle Überzeugungen und 

persönliche Werte zu übermitteln und sich über den Tod hinaus Gehör zu verschaffen. 

6.5. Die Eheauflösung 
Die Ehe bildete im katholisch geprägten Italien des 18. Jahrhunderts das Zentrum der 

sozialen Ordnung und war tief verwurzelt in der kirchlichen Lehre, familiären 

Strategien und gesellschaftlichen Normen. Als Sakrament galt sie nach dem Konzil von 

Trient (1545–1563) als unauflöslich, eine Vorstellung, die durch das theologische Ideal 

der lebenslangen ehelichen Bindung untermauert wurde. Dennoch entwickelte sich in 

der Praxis eine institutionalisierte Form der Trennung, die separatio a mensa et thoro, 

also die Trennung von Tisch und Bett, welche das eheliche Zusammenleben rechtlich 

beendete, ohne die Ehe selbst aufzulösen327: 
D’altra parte la legislazione civile, pur adottando il principio separatista, si uniformò alla 
tradizione Cattolica proclamando l’indissolubilità del matrimonio. Anche per il Codice 
Civile del 1865 infatti, la morte di uno dei coniugi è la sola causa di scioglimento del 
matrimonio riconosciuta dalla legge dello Stato.328 

Berutti verweist auf die Spannungen zwischen säkularer Gesetzgebung und kirchlicher 

Tradition im 18. Jahrhundert. Obwohl der Codice Civile (das Bürgerliche Gesetzbuch) 

von 1865 formal einem liberalen, säkularen Rechtsverständnis verpflichtet war und das 

Prinzip der Trennung von Kirche und Staat anerkannte, übernahm er dennoch das 

katholische Dogma der Unauflöslichkeit der Ehe. Dass einzig der Tod eines 

Ehepartners, also „la morte di uno dei coniugi“, als legitime Auflösung galt, zeigt, wie 

stark kirchliche Normen weiterhin das staatliche Recht prägten. Dies unterstreicht die 

begrenzte Reichweite säkularer Reformen in Italien nach der Einigung und verweist auf 

die zentrale Rolle der katholischen Moral in Fragen der Ehe- und Familienordnung. 

Besonders deutlich wird dies in Art. 148 des Codice Civile von 1865, der festlegt: „Il 

matrimonio non si scioglie che con la morte di uno dei coniugi; è ammessa però la loro 

 
327 Cf. Prodi 1992, S. 245-249. 
328 Mario Berutti, Il matrimonio concordatario, Florenz:1958, S.20. 



 

 87 

separazione personale“.329 Bemerkenswert ist, dass diese Regelung in den Codice Civile 

von 1942 (Art. 149) unverändert Eingang gefunden hat.330 Diese rechtliche Kontinuität 

verweist auf die außerordentliche normative Stabilität konfessionell geprägter 

Ehekonzepte im italienischen Zivilrecht, trotz fundamentaler politischer und 

ideologischer Veränderungen vom liberalen Nationalstaat bis hin zum faschistischen 

Regime. Sie verdeutlicht, dass der italienische Staat in ehe- und familienrechtlichen 

Fragen bis weit ins 20. Jahrhundert hinein das katholische Dogma der Unauflöslichkeit 

der Ehe nicht nur tolerierte, sondern aktiv in seine Gesetzgebung integrierte. Damit 

blieb das staatliche Recht in einem zentralen Bereich der privaten Lebensführung eng 

mit der kirchlichen Morallehre verflochten.  

Vor diesem Hintergrund ist auch der Tod als gesetzlich anerkannter 

Auflösungsgrund der Ehe rechtlich und symbolisch aufschlussreich. Zwar endet mit 

dem Tod eines Ehepartners das Eheband formal, doch die Ehe entfaltet weiterhin 

juristische und soziale Wirkungen. So ist der verwitwete Ehepartner nicht mit einer 

unverheirateten Person gleichgestellt: Er hat Anspruch auf Erbanteile, 

Hinterbliebenenversorgung und unterliegt gegebenenfalls einem 

Wiederverheiratungsverbot während der Trauerzeit (lutto vedovile, Art. 89 c.c.). 331 

Ebenso blieb das Recht der Witwe bestehen, den Familiennamen des verstorbenen 

Ehemanns weiterzuführen (Art. 143 c.c.).332 Diese Regelungen zeigen, dass die Ehe im 

italienischen Recht weit über ihren biologischen oder formalen Bestand hinaus als 

dauerhafte soziale und rechtliche Institution gedacht war, ein Konzept, das sowohl auf 

traditionelle Geschlechterrollen als auch auf katholische Normvorstellungen verweist. 

Ab dem zweiten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts lässt sich eine zunehmende 

Sensibilisierung kirchlicher Gerichte gegenüber Fällen der Mehrfachehe beobachten. So 

wurde etwa die Bestrafung eines Mannes, der drei Ehefrauen geheiratet hatte, explizit 

„ad sui correctionem et aliorum exemplum“333, also zur eigenen Besserung und zur 

Abschreckung anderer, angeordnet. In den Anklageschriften der Anwälte spiegelt sich 

diese Entwicklung ebenfalls: Der Mehrfacheheschließende wurde nicht nur der 

Verletzung der Eheordnung beschuldigt, sondern zugleich mit schwerwiegenden 

Delikten wie „matrimonio plurimo di stupro334 (mehrfache Ehe aus Vergewaltigung), 

 
329 Codice Civile del Regno d‘Italia, Art. 148, Turin: 1865, S. 38. 
330 Cf. Codice Civile del Regno d’Italia, Art. 149, Rom: 1942, S. 25. 
331 Cf. Torrente 2017, S. 1257. 
332 Cf. Torrente 2017, S. 1257. 
333 Cristellon 2006, 106. 
334 Claudio Povolo, Il processo Guarnieri, Koper: 1996, S. 34ff. 



 

 88 

adulterio e abuso di sacramento“ 335 (Ehebruch und Missbrauch des Sakramentes) 

gleichgesetzt. Die für Ketzer vorgesehenen erniedrigenden Strafen wurden auch auf ihn 

angewendet oder zumindest gefordert, was den hohen Grad der moralischen und 

religiösen Verurteilung unterstreicht. Bemerkenswert ist dabei die doppelte juristische 

Bewertung des Deliktes: Während sich die Gleichsetzung von Mehrfachehe mit 

Vergewaltigung und Ehebruch auf die Auslegungstraditionen der glossatores 

(Rechtsgelehrten) und commentatores (Kommentatoren) des 14. Jahrhunderts stützt, 

wurde das Delikt zugleich als eigenständiges Verbrechen und als spezifische Sünde 

verstanden. Diese differenzierte strafrechtliche Auffassung fand im Bereich der 

Kriminalistik bereits im 15. Jahrhundert erste Ansätze und beeinflusste die 

kanonistische Dogmatik maßgeblich in ihrer Weiterentwicklung ab dem späten 16. 

Jahrhundert. 

Diese Entwicklung zeigt, wie moraltheologische, strafrechtliche und 

kirchenrechtliche Diskurse zunehmend ineinandergreifen, um komplexe Verstöße gegen 

die sakramentale Ordnung der Ehe nicht nur rechtlich zu fassen, sondern auch 

exemplarisch zu sanktionieren.  

Ein ähnliches Zusammenspiel von Recht, Moral und sozialer Kontrolle lässt sich 

auch im Umgang mit dem Ehebruch beobachten. Dabei stand weniger die Frage im 

Vordergrund, ob weltliche oder kirchliche Gerichte zuständig waren, sondern vielmehr, 

in welchen Fällen man sich an welche Instanz wandte. Besonders augenfällig ist die 

strukturelle Ungleichbehandlung von Männern und Frauen im Rahmen des sogenannten 

doppio standard (zweierlei Maßes): Während der außereheliche Geschlechtsverkehr 

eines Ehemannes mit einer ledigen Frau kaum juristisch geahndet und allenfalls im 

Beichtstuhl als einfache Sünde, „fornicazione semplice“336  behandelt wurde, konnte 

weiblicher Ehebruch, insbesondere bei verheirateten Frauen mit einem Liebhaber, 

sowohl öffentlich als auch geheim kirchlich bestraft werden. In besonders schweren 

Fällen wurde auch das Recht des Ehemannes auf private Vergeltung anerkannt, bis hin 

zu Formen faktisch geduldeter Ehrengewalt.337 Diese Praxis verweist auf ein normatives 

System, das weibliche Sexualität streng regulierte und dabei nicht nur rechtliche, 

sondern auch moralische und soziale Sanktionen mobilisierte. Sie ist Ausdruck einer 

tief verankerten patriarchalen Ordnung, die den weiblichen Körper als Träger familiärer 

Ehre verstand und damit zur Zielscheibe disziplinarischer Maßnahmen machte.  

 
335 Cristellon 2006, S. 106. 
336 Brambilla 2006, S. 523. 
337 Cf. Brambilla 2006, S. 523. 



 

 89 

Ehebruch wurde in den kirchlichen Gerichten ausschließlich im Rahmen von 

Zivilsachen verhandelt, konkret als Grund für eine „separazion[e] di mensa e di 

letto“.338 Diese Verfahren verliefen häufig diskret und waren nicht selten das Ergebnis 

vorab getroffener Absprachen zwischen den Parteien. Die geschlechtsspezifische 

Asymmetrie in der rechtlichen Handhabung zeigt sich deutlich: Während der Ehemann 

bei erwiesenem Ehebruch seiner Frau nicht nur die Trennung, sondern auch den Zugriff 

auf ihre Mitgift erwirken konnte, war die Handlungsmacht der Frau stark eingeschränkt. 

Sie durfte die Trennung nur in Ausnahmefällen beantragen, etwa wenn der Mann über 

längere Zeit hinweg eine Konkubine offen im gemeinsamen Haushalt unterhielt.339 

Diese kirchlich legitimierte Ungleichbehandlung unterstreicht die Funktion der 

Ehegerichtsbarkeit als Instrument zur Aufrechterhaltung männlicher Vorherrschaft im 

Bereich von Sexualität, Ehre und Besitz. 

Diese Trennung konnte von einem der Ehepartner, häufiger von der Frau, beim 

kirchlichen Gericht beantragt werden, sofern schwerwiegende Gründe wie Ehebruch, 

physische Gewalt oder gravierende Vernachlässigung vorlagen: 
I processi di nullità sono caratterizzati da una prevalente iniziativa femminile. La costruzione 
giuridica della fragilitàs sexus", per la quale la donna era considerata per natura più debole e 
quindi bisognosa di protezione, concorre talora a spiegare l’intraprendenza femminile. Nei 
processi di nullità per vim et metum, ad esempio, le donne possono avvalersi del fatto che il 
tribunale consideri il genere e l’intensità della violenza capace di costringere una donna a un 
matrimonio controvoglia in modo molto più ampio e diversificato di quanto non avvenga per 
la valutazione del grado di violenza capace di indurre un uomo al matrimonio.340 

Cristellon verweist auf ein bemerkenswertes Spannungsverhältnis zwischen 

geschlechterideologischer Norm und rechtlicher Praxis im kirchlichen Eheverfahren: 

Die auffallend häufige Initiative von Frauen in processi di nullità, also in 

Annullierungsverfahren, lässt sich unter anderem durch die kirchenrechtlich tradierte 

Vorstellung der fragilitas sexus341 (des schwachen Geschlechtes) erklären. Diese Idee, 

wonach Frauen aufgrund ihrer natürlichen Schwäche besonders schutzbedürftig seien, 
 

338 Brambilla 2006, S. 524. 
339  Cf. Andrea Marchisello, „«Alieni thori violatio»: l’adulterio come delitto carnale in Prospero 

Farinacci (1544-1618)“, in: Silvana Seidel Menchi, I tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII), 
Bologna: 2006, S. 133-184. 

340 Cristellon 2006, S. 107. 
341 Cf. Patti 2011, S. 19f.: „Il secolo dei Lumi giustificava la subordinazione femminile non tanto sulla 

scorta di una presunta inferiorità intellettuale, ma richiamandone la concreta debolezza fisica e 
biologica. Ciò legittimava l’ipotesi che per un ordine di natura, in base al quale le creature meno 
nobili devono soggiacere a quelle più perfette, la donna era ‘naturalmente’ sottoposta all’uomo.“ Patti 
verdeutlicht, dass die Unterordnung der Frau im Zeitalter der Aufklärung nicht mehr primär mit 
intellektueller Minderwertigkeit begründet wurde, sondern mit	 körperlicher und biologischer 
Schwäche. Diese Argumentation knüpfte an ein vermeintlich naturgegebenes hierarchisches 
Ordnungsmodell an, in dem das „weniger Edle“ dem „Perfekteren“ untergeordnet sei, ein Konzept, 
das die	 geschlechtsspezifische Ungleichheit als natürlich und unveränderlich	 legitimierte. Damit blieb 
trotz neuer rationalistischer Denkweisen die	 patriarchale Geschlechterordnung fest verankert, nun 
allerdings mit pseudonaturwissenschaftlicher Begründung. 



 

 90 

hatte im kirchlichen Rechtssystem ambivalente Effekte. Einerseits trug sie zur 

Stabilisierung patriarchaler Strukturen bei, da sie weibliche Subjektivität rechtlich 

begrenzte und auf Schutz durch männliche Autorität verwies. Andererseits eröffnete sie 

Frauen erweiterte Möglichkeiten zur Anrufung des Gerichts, insbesondere in Verfahren 

wegen vim et metum, also wegen durch Gewalt oder Furcht erzwungener Ehen. 

Gerichte neigten in solchen Fällen dazu, niedrigere Schwellen für die Anerkennung 

von Zwang bei Frauen anzusetzen als bei Männern. Die geschlechtsspezifische 

Bewertung von Gewalt führte dazu, dass Frauen eher glaubwürdig darlegen konnten, 

unter Druck oder Drohung zur Eheschließung bewegt worden zu sein. Damit wurde ein 

an sich diskriminierender Diskurs über weibliche Schwäche in der konkreten 

Rechtspraxis zu einem strategisch nutzbaren Handlungsspielraum für Klägerinnen. 

Diese Entwicklung verweist auf die komplexe Interaktion zwischen rechtlichen 

Normen, geschlechtsspezifischen Zuschreibungen und individuellen 

Handlungsmöglichkeiten im kirchlichen Eheprozesswesen der Vormoderne. 

Aus diesem Grund „gli uomini non iniziano mai un processo di nullità adducendo 

assenza di consenso, ma adducono l’impedimento del metus solo in extremis, per 

difendersi da un preteso matrimonio.“ 342  Hier wird ein charakteristisches Muster 

männlicher Verteidigungsstrategien in kirchlichen Ehenichtigkeitsprozessen 

verdeutlicht: Männer beriefen sich nur in seltenen Ausnahmefällen auf metus, also auf 

Furcht oder Zwang, und dann zumeist nicht aktiv, sondern defensiv, etwa um sich 

gegen eine behauptete Eheschließung zu verteidigen. Diese Zurückhaltung ist 

strukturell bedingt: Wer sich als Mann auf metus (Furcht) berief, musste zwangsläufig 

eingestehen, dass eine Eheschließung stattgefunden hatte, was ihn in eine schwierige 

prozessuale Lage brachte. Denn um das Gericht von der Nichtigkeit der Ehe zu 

überzeugen, musste glaubhaft gemacht werden, dass nur eine lebensbedrohliche 

Zwangssituation zur Zustimmung geführt habe, jede Form des Nachgebens oder des 

aktiven Mitwirkens an der Zeremonie hätte die Argumentation untergraben.  

In diesem Kontext fungierte der Verweis auf metus weniger als echte 

Schutzbehauptung, sondern vielmehr als taktisches Instrument, um sich, insbesondere 

im Fall sexueller Beziehungen, der aus dem Geschlechtsverkehr folgenden sozialen und 

moralischen Verpflichtung gegenüber der Frau zu entziehen. Die Berufung auf 

fehlenden Konsens wird hier gezielt genutzt, um die Eheschließung ex post zu 

unterlaufen und damit auch Verantwortung für einvernehmliches, aber gesellschaftlich 

normverletzendes Verhalten abzuwehren. Diese Praxis verweist auf die 

 
342 Cristellon 2006, S. 107f. 



 

 91 

geschlechterspezifische Asymmetrie im Zugriff auf kirchliche Rechtsmittel: Während 

Frauen metus als legitimes Argument zur Anfechtung unerwünschter Ehen einsetzen 

konnten, diente es Männern primär zur strategischen Distanzierung von sozialen 

Erwartungen und rechtlichen Bindungen, ein Beispiel für die selektive 

Instrumentalisierung kirchlicher Normen im Dienste patriarchaler Selbstentlastung. 

Die Verfahren fanden in erster Instanz vor dem Diözesangericht statt und konnten bis 

zur Rota Romana (zum obersten Berufungsgericht der katholischen Kirche) in Rom 

weitergezogen werden. Dabei mussten Klägerinnen und Kläger umfangreiche Beweise 

vorlegen, um ihre Vorwürfe zu untermauern. Für Frauen bedeutete dies häufig eine 

doppelte Hürde: Sie mussten nicht nur den Ehebruch oder die Misshandlung glaubhaft 

belegen, sondern zugleich ihre eigene sittliche Integrität unter Beweis stellen.343 Nur 

wenn sie als tugendhaft und moralisch glaubwürdig erschienen, war ihre Aussage vor 

Gericht tragfähig. Diese Kombination aus Beweispflicht und moralischer Prüfung führte 

dazu, dass viele Frauen den Weg der formellen Trennung nur unter äußerstem Druck 

oder mit erheblichem Rückhalt aus ihrem familiären Umfeld beschreiten konnten.344 

Cristellon bietet einen aufschlussreichen Einblick in die gerichtliche Behandlung von 

Verlöbnissen in der vormodernen kanonischen Rechtspraxis und zeigt deutlich die 

Spannung zwischen dogmatischer Norm und forensischer Realität: 
I processi per sponsali, che dibattono cioè circa la legittimità dello scioglimento unilaterale 
della promessa di matrimonio, cui non sia seguita consumazione, sono generalmente di facile 
e rapida soluzione; talora non vengono neppure dibattuti. La durata media di questi processi 
è di 2,4 mesi: si va da una durata massima di 6 mesi fino a una durata minima che coincide 
con la presentazione dell’istanza al magistrato e con l’immediato scioglimento della 
promessa. Le sentenze conservate si pronunciano sempre per lo scioglimento degli sponsali, 
per quanto la dottrina elaborata in seguito alla decretale di Alessandro III, che imponeva il 
rispetto della promessa di matrimonio giurata, avesse esteso il carattere obbligante anche alla 
promessa di matrimonio semplice. Solo il dubbio che le parole scambiate fra i contraenti 
fossero de presenti o che alla promessa de futuro fossero seguiti rapporti sessuali induce il 
giudice a una indagine più approfondita, poiché in entrambi i casi, nel periodo pretridentino, 
si sarebbe trattato di un matrimonio a tutti gli effetti.345 

Verfahren über die einseitige Auflösung eines Eheversprechens, sofern keine 

Konsumation stattgefunden hatte, wurden von den Gerichten in der Regel rasch und 

unkompliziert abgehandelt. Mit einer durchschnittlichen Dauer von 2,4 Monaten und 

einem Spektrum von wenigen Tagen bis maximal sechs Monaten lässt sich eine deutlich 

pragmatische Haltung der Gerichtspraxis erkennen, die zumeist ohne umfassende 

Beweisaufnahme und regelmäßig zugunsten der Auflösung entschied. Dass viele 

 
343 Cf. Cozzi 1986, S. 58. 
344 Cf. Silvia Evangelisti, „Nuns: A History of Convent Life, 1450-1700, Vol. 96, Nr. 2“, in: The Catholic 

Historical Review, S. 346-348. 
345 Cristellon 2006, S. 110f. 



 

 92 

Verfahren gar nicht verhandelt wurden, sondern allein auf schriftliche Anträge hin 

abgeschlossen werden konnten, verdeutlicht den geringen formalen und prozessualen 

Aufwand, der mit der Lösung eines Eheversprechens einherging. 

Diese Praxis steht im Gegensatz zur kanonistischen Doktrin, wie sie insbesondere 

seit der Dekretale ex litteris (aus dem Brief) Papst Alexanders III. etabliert war. Diese 

Dekretale unterschied zwischen einem sponsalia de futuro (Versprechen für eine 

künftige Ehe) und einem sponsalia de praesenti (gegenwärtiger Konsens, der 

unmittelbar eine Ehe begründete).346 Auch dem sponsalia de futuro wurde, besonders 

im Falle eines feierlichen, unter Eid gegebenen Versprechens, zunehmend bindender 

Charakter zugeschrieben. Die dogmatische Entwicklung ging somit dahin, auch das 

einfache Eheversprechen unter bestimmten Voraussetzungen als rechtlich verpflichtend 

zu interpretieren. Die Gerichte hingegen ließen diese theologische Aufwertung des 

Verlöbnisses weitgehend unbeachtet, es sei denn, es ergaben sich konkrete Hinweise 

darauf, dass bereits ein consensus de praesenti (eine gegenseitige Zustimmung) vorlag 

oder dass auf das Eheversprechen sexuelle Beziehungen folgten. In beiden Fällen 

bestand nach vorkonziliarer Lehre die Möglichkeit, dass bereits ein Eheband im 

rechtlich vollgültigen Sinne entstanden war. Nur dann sahen sich die Richter zu einer 

eingehenderen Prüfung veranlasst.347 

Diese Diskrepanz zwischen Norm und Praxis zeigt exemplarisch, dass sich 

kirchliche Gerichte bei der Bewertung von Eheversprechen häufig von pragmatischen 

und kontextsensiblen Überlegungen leiten ließen. Die Relativierung der Bindungskraft 

des Verlöbnisses spiegelt auch eine gewisse Flexibilität des kanonischen Rechtssystems 

wider, das in der Praxis soziale, geschlechtsspezifische und lebensweltliche Faktoren 

stärker berücksichtigte als die dogmatische Stringenz der kirchlichen Lehre vermuten 

ließe. Allerdings war eine gewonnene Trennung keineswegs ein sozialer oder 

ökonomischer Befreiungsschlag. Vielmehr zogen solche Verfahren tiefgreifende 

gesellschaftliche und wirtschaftliche Konsequenzen nach sich, die Frauen in besonders 

prekäre Lagen brachten. Gesellschaftlich galt die Ehefrau als Hüterin der häuslichen 

Ordnung und Verkörperung weiblicher Tugend.348 Eine Frau, die sich öffentlich gegen 

ihren Ehemann wandte, selbst wenn ihre Vorwürfe berechtigt waren, stellte diese 

Ordnung in Frage und musste mit moralischer Stigmatisierung rechnen. Getrennte 

 
346 Cf. James A. Brundage, Law, Sex, and Christian Society in Medieval Europe, Chicago: 1987, S. 325-

414. 
347 Cf. Cristellon 2006, S. 110f. 
348 Cf. Elena Papagna, „Storie comuni di sposi promessi. I processi della curia arcivescovile di Tani nel 

tardo Settecento, in: I tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII)“, a cura di Silvana Seidel Menchi e 
Diego Quaglioni, Bologna: 2006, S. 459-495. 



 

 93 

Frauen galten häufig als „schwierig“, „unweiblich“ oder „verdorben“; ihre 

gesellschaftliche Stellung war beschädigt, ihre Integrität infrage gestellt.349 Besonders 

in kleineren Städten oder dörflichen Gemeinschaften war die soziale Kontrolle so stark, 

dass Frauen nach einer Trennung kaum eine eigenständige soziale Rolle behaupten 

konnten. 

Hinzu kamen die wirtschaftlichen Auswirkungen: Die meisten Frauen waren 

ökonomisch von der Ehe abhängig, da Erwerbstätigkeit für bürgerliche und noble 

Frauen nur in sehr eingeschränkter Form möglich war. Selbst wenn die Gerichte eine 

Alimentenzahlung festlegten, war deren Durchsetzung keineswegs garantiert.350 Viele 

Ehemänner entzogen sich der Pflicht, indem sie Besitz überschrieben, den Wohnort 

wechselten oder andere juristische Mittel ausschöpften. Frauen ohne eigene Mitgift, 

Erbe oder Unterstützung durch ihre Familie waren nach einer Trennung oft auf 

karitative oder kirchliche Hilfe angewiesen. Nicht selten zogen sie in Klöster, 

Konservatorien oder Armenhäuser, wo sie jedoch nicht autonom, sondern unter 

strengen disziplinarischen Auflagen lebten.351 

Der ökonomische Abstieg war besonders drastisch für Frauen aus einfachen 

Verhältnissen, deren Arbeitsmöglichkeiten begrenzt waren. Eine Witwe konnte als 

Haushälterin arbeiten, eine ledige Tochter im Haus der Eltern leben, doch eine getrennte 

Frau, die aus einer laufenden Ehe ausgeschieden war, passte in keine dieser Rollen und 

wurde häufig zur sozialen Außenseiterin. Selbst für Frauen aus wohlhabenderen 

Kreisen war eine Trennung nicht ohne Risiko: Ihre Rückkehr in das Elternhaus 

bedeutete einen Bruch mit den Erwartungen, die an sie als Ehefrau gestellt wurden, und 

stellte einen Verlust familiärer Ehre dar. In Adelskreisen konnte eine Trennung 

politische Allianzen beschädigen, die durch die Ehe geschmiedet worden waren, was 

wiederum den Handlungsspielraum der betroffenen Frau weiter einschränkte.352 

Die Eheauflösung im Italien des 18. Jahrhunderts erscheint so nicht nur als 

juristisches Problem, sondern als soziales und ökonomisches Konfliktfeld, in dem 

Frauen trotz struktureller Ungleichheit Handlungsmöglichkeiten fanden. Ihre 

juristischen Schritte gegen Ehemänner bedeuteten nicht automatisch Autonomie oder 

ökonomische Unabhängigkeit, aber sie eröffneten einen diskursiven Raum, in dem 

Frauen ihre Stimme erheben, Missstände anklagen und Schutz einfordern konnten. Der 

Weg war mühsam, gefährlich und häufig existenziell riskant, doch gerade in den 
 

349 Cf. Lombardi 2001, S. 143-161. 
350 Cf. Patti 2011, S. 7. 
351 Cf. Patti 2011, S. 9f. 
352 Cf. Christiane Klapisch-Zuber, Women, Family, and Ritual in Renaissance Italy, Chicago: 1987, S. 

94ff. 



 

 94 

Quellen solcher Trennungsverfahren wird deutlich, dass Frauen nicht nur als Opfer 

gesellschaftlicher Strukturen zu betrachten sind, sondern auch als Akteurinnen, die im 

Rahmen der gegebenen Institutionen ihre Rechte zu verteidigen wussten. Diese 

Prozesse offenbaren eine Realität weiblicher Selbstbehauptung in einer patriarchal 

geprägten Gesellschaft, in der die Ehe als unauflöslich galt, eine Realität, in der sich 

Wandel nicht durch Revolution, sondern durch juristischen und moralischen Widerstand 

vollzog. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 95 

Teil 3: Primärwerke: La serva amorosa und La locandiera 

7. La serva amorosa (1752) 
 
Die drei Monate, in denen sich Goldoni in der Hauptstadt der Emilia-Romagna aufhielt, 

markierten die glücklichsten Tage seines Lebens, wie er in der Widmung an den jungen 

Marchese Francesco Albergati Capacelli schreibt.353  Im Theater Formagliari354 , wo 

seine Komödie La serva amorosa das erste Mal im Mai 1752 uraufgeführt worden ist 

und später die Eröffnung der Spielzeit 1752/53 in Venedig eingeläutet hat 355 , 

beeindruckte diese unter anderem auch Luigi Pirandello: „Sono stato tre volte a sentire 

la Serva amorosa del Goldoni, questo bel mago veneziano, e tornerei volentieri a 

sentirla per dieci volte ancora.“356 Das Jahr 1752 markiert, so Masi, den Höhepunkt 

seines Erfolgs 357 , denn ein Jahr zuvor hatte er seinem venezianischen Publikum 

sechzehn neue Komödien versprochen für die Spielzeit 1750/51 zugesagt und konnte 

sein Versprechen auch einlösen.358 

Nicht zuletzt ist der große Erfolg der Komödie ferner der Interpretation der 

Protagonistin Maddalena Marliani zu verdanken. Goldoni gab Marliani die Hauptrolle 

der Corallina, da sie die Eigenschaften, die für diese zentrale Rolle erforderlich waren, 

verkörperte. Marliani war bekannt für ihr schauspielerisches Talent, ihre Vielseitigkeit 

und ihre Fähigkeit, komplexe Charaktere mit Tiefe und Nuancen darzustellen. 359 

Goldoni hatte ein gutes Gespür für die Talente seiner Schauspieler und schrieb oft 

Rollen, die auf die Stärken der Darsteller zugeschnitten waren. Die Protagonistin 

Marliani war besonders für ihre Darstellung von „cleveren Dienerinnen“ bekannt, 

Figuren, die sowohl scharfsinnig als auch emotional tiefgründig waren. 360  Diese 

Charaktere erforderten eine Mischung aus komödiantischem Gespür und einer gewissen 

emotionalen Ernsthaftigkeit, Eigenschaften, die Marliani meisterhaft beherrschte. 

 
353 Cf. Goldoni, „A Sua Eccellenza il Signor Marchese Senatore Francesco Albergati Capacelli”, in Carlo 

Goldoni, La serva amorosa, Venedig: 2007, S. 67: Marchese Albergati Capacelli admirierte das 
Theater und hatte die Möglichkeit in seinen Villen in Zola und Medicina Theater für Zuschauer 
einzurichten. Darüber hinaus war er Gastgeber Goldonis, sofern sich dieser in Bologna aufhielt. 
Nachzulesen in Carlo Goldoni, „Mémoires de M. Goldoni”, in: Giuseppe Ortolani (Hrsg.), Tutte le 
opere. Tomo I, Verona: 1935, S. 308f. 

354  Cf. Tellini 2020, S. 131. 
355  Cf. Hösle 1993, S. 154. 
356  Luigi Pirandello, Introduzione a Luigi Pirandello. Lettere da Bonn 1889-1891, Rom: 1984, S. 20. 
357 Cf. Masi, 1878, S.119f. 
358  Cf. Luigi Lunari, „Una serva amorosa. Nel mondo borghese del Goldoni”, in: Carlo Goldoni, La serva 

amorosa, Mailand: 1997, S. 6. 
359  Cf. Bonino 2007, S. X. 
360  Cf. Bonino 2007, S. XI. 



 

 96 

Ne fu protagonista la bravissima, bella e bizzarra prim’attrice della compagnia, la celebre 
Maddalena Raffi Marliani; la parte le toccava di diritto, trattandosi proprio di Corallina, il 
personaggio – la Maschera, anzi – che ella aveva interpretato mille volte, con un brio e una 
maliziosa semplicità che le eran certo spontanei e che davano nuova vita alla figura di 
servetta ormai stereotipa e un po‘convenzionale.361 

Goldoni war sich der künstlerischen sowie theatralischen Fähigkeiten von Marliani 

bewusst, denn sie war gleichzeitig humorvoll und besaß zudem auch ein starkes 

Durchsetzungsvermögen, was für den Erfolg des Stücks entscheidend war. Goldonis 

Entscheidung, sie für diese Rolle zu wählen, spiegelte auch sein Vertrauen in ihre 

Fähigkeit wider, die innovative und reformatorische Natur seiner Komödien zu tragen 

und zu verkörpern.362 

Das Stück illustriert Goldonis Bemühungen, die traditionelle commedia dell’arte zu 

reformieren, indem er den Figuren psychologische Tiefe und die Handlung realistische 

Dimensionen verleiht363: 

La serva amorosa rappresenta un caso drammaturgico davvero singolare, al bivio fra 
tradizione e riforma, convenzione e originali fughe in avanti: commedia di transizione 
sfruttata gli espedienti del vecchio teatro delineando la trama della futura drammaturgia, 
goldoniana e non.364 

Im Zentrum der Handlung steht die Protagonistin Corallina, die durch ihre Intelligenz, 

Empathie und moralische Integrität zur eigentlichen Trägerin des dramatischen 

Geschehens wird. Als Dienerin im Haus des Kaufmanns Ottavio de Nero begleitet sie 

dessen Sohn Florindo, der aufgrund permanenter Spannungen mit Beatrice, der zweiten 

Frau Ottavios, aus dem Haus vertrieben wird. Corallina, die nicht nur loyal, sondern 

auch sozial klarsichtig handelt, erkennt früh, dass hinter den familiären Konflikten 

tiefere strukturelle Machtinteressen stehen: Beatrice versucht, ihren Sohn Lelio aus 

erster Ehe durch die Ausgrenzung Florindos in Stellung zu bringen und über ein 

Testament das gesamte Vermögen Ottavios auf ihn zu übertragen. 

Corallinas strategisches Handeln wird zum Motor der dramatischen Entwicklung. 

Über Brighella, den Diener des venezianischen Kaufmanns Pantalone, erfährt sie, dass 

Rosaura, die Tochter von Pantalone, Florindo Zuneigung entgegenbringt. In dieser 

potenziellen Verbindung erkennt Corallina die Möglichkeit, Florindos Ruf und soziale 

Stellung zu rehabilitieren. Gleichzeitig eröffnet sie Pantalone die Aussicht, sich durch 

eine Heiratsallianz zwischen seiner Tochter und dem enterbten Florindo gegenüber 

Beatrice zu behaupten und seinen eigenen sozialen Einfluss zu festigen. 

 
361  Carlo Goldoni, La serva amorosa, Mailand: 1951, S. 8. 
362  Cf. Ferrone 2011, S. 201. 
363  Cf. Goldoni 1951, S. 9. 
364 Paola Daniela Giovanelli, „Introduzione”, in: Carlo Goldoni, La serva amorosa, Venedig: 2007, S. 9. 



 

 97 

Die Handlung wird durch zahlreiche komödiantische Elemente wie 

Missverständnisse, Verkleidungen und die Eingriffe von Figuren wie Arlecchino, dem 

naiven und tölpelhaften Diener Ottavios, weiter verkompliziert. Arlecchino, obwohl 

unwissend, trägt durch sein Verhalten unbeabsichtigt zur Eskalation bei und bringt 

Beatrice auf die Spur von Corallinas Plänen. Lelio wiederum, ein eitel-arrogantes 

Gegenbild zu Florindo, nutzt Pantalones Irrtümer aus, um sich dessen Zustimmung zur 

Heirat mit Rosaura zu erschleichen. Die Bedrohung für Florindos Zukunft scheint 

besiegelt, als Beatrice den Notar Ser Agapito mit dem Entwurf eines Testaments 

beauftragt, das ihren Sohn als alleinigen Erben einsetzen soll. 

Dennoch gelingt es Corallina, mit List, Beharrlichkeit und moralischem Feingefühl 

die drohende Ungerechtigkeit abzuwenden. Ihre Handlungen führen nicht nur zur 

Aufdeckung der Intrigen von Beatrice und Lelio, sondern auch zur Wiederherstellung 

der familiären und sozialen Ordnung. Das Stück kulminiert in einer klassischen 

komödiantischen Auflösung: Florindo und Rosaura werden einander versprochen, die 

väterliche Anerkennung wird wiederhergestellt, und Beatrice sowie Lelio werden aus 

der Familie ausgeschlossen. 

Im Sinne der Komödientradition, insbesondere der commedia dell’arte, dient diese 

finale Harmonie nicht nur dem Unterhaltungswert, sondern trägt auch eine normative 

Botschaft: Die Wiederherstellung der guten Ordnung erfolgt nicht durch die offiziellen 

patriarchalen Autoritäten, sondern durch die weise, klug agierende Dienerin. Corallina 

erfüllt damit die Funktion des servus callidus, der listigen Dienerfigur, die moralische 

wie soziale Umwälzungen herbeiführt, ohne dabei selbst nach Macht zu streben.365 Ihre 

Rolle bricht zugleich mit der traditionellen sozialen Hierarchie und etabliert eine Ethik 

der Fürsorge, Vernunft und Gerechtigkeit, die über Standesgrenzen hinausweist. 

7.1. Corallinas Soliloquien 
Das Soliloquium erfüllt, wie in nahezu jeder Komödie oder dramatischen Gattung, eine 

zentrale Funktion, da es dem Publikum einen unmittelbaren Einblick in die innere 

Verfasstheit einer Figur gewährt. Im Fall von Corallina wird es darüber hinaus zu einem 

strukturellen Mittel der Selbstverortung, ethischen Reflexion und strategischen 

Handlungssteuerung. Ihre Monologe eröffnen diskursive Räume, in denen sich ihre 

moralischen Überzeugungen, ihre soziale Intelligenz und ihre emotionalen 

 
365 Cf. Arnaldo Momo, La carriera delle maschere nel teatro di Goldoni Chiari Gozzi, Venedig: 1992, S. 

103f. 



 

 98 

Beweggründe auf differenzierte Weise artikulieren.366 Zugleich tragen sie, so Herry, zur 

Erhellung des Verhaltens des Protagonisten bei, indem sie dessen Handlungen und 

Beweggründe aus Corallinas Perspektive reflektieren und für das Publikum 

nachvollziehbar machen.367 

Bereits in Szene I.6 zeigt sich in der Inszenierung des eigenen Selbst ein 

fundamentales Moment der Figur: Corallina positioniert sich nicht nur als loyale 

Dienerin, sondern als aktiv denkendes und moralisch handelndes Subjekt. Das 

Soliloquium wird hier zur Bühne einer performativen Selbstdarstellung, in der sie ihre 

Rolle im sozialen Gefüge reflektiert und ihre Eigenständigkeit behauptet. 

In Szene I.14 folgt mit der strategischen Handlungsplanung eine monologische 

Szene, die exemplarisch für Corallinas Fähigkeit steht, komplexe soziale Dynamiken zu 

analysieren und zielgerichtet zu beeinflussen. Der Monolog dient nicht nur der inneren 

Klärung, sondern stellt auch ein dramaturgisches Instrument zur Vorbereitung 

zukünftiger Eingriffe in das Handlungsgeschehen dar, ein Merkmal, das Corallina über 

die klassisches servetta-Figur hinaushebt. 

In Szene II.2 tritt mit der sogenannten dramaturgischen Atempause eine neue 

Funktion der Monologstruktur hervor: Die Szene erlaubt eine temporäre emotionale 

Entlastung, bietet Raum zur Reflexion und wirkt gleichzeitig affektsteuernd im 

Gesamtverlauf der Handlung. Corallina wird hier nicht als bloß agierende Figur 

inszeniert, sondern als emotional mitfühlendes Wesen, das innere Konflikte austrägt. 

Der Höhepunkt ihrer charakterlichen Ausgestaltung erfolgt in Szene II.14, wo das 

Soliloquium zur Aufopferung als Ausdruck weiblicher Handlungsmacht wird. Hier zeigt 

sich Corallinas Bereitschaft, sich selbst zugunsten höherer moralischer Ziele 

zurückzunehmen, jedoch nicht aus Schwäche, sondern aus einer bewusst gewählten 

Haltung heraus. Die Aufopferung wird als strategischer Akt moralischer 

Selbstermächtigung lesbar. 

In der Gesamtschau verdeutlichen Corallinas Soliloquien eine bemerkenswerte 

dramaturgische Funktion: Sie eröffnen innere Handlungsräume, legitimieren äußeres 

Eingreifen durch innere Reflexion und unterstreichen die Komplexität einer Figur, die 

sich zwischen sozialer Unterordnung und ethischer Selbstbestimmung bewegt. In einem 

komischen Gefüge, das sonst häufig auf Typisierung und äußerliche Handlung reduziert 

ist, setzen diese Monologe ein Zeichen für die Rehabilitation weiblicher 

Handlungsmacht durch Sprache, Vernunft und Empathie. 

 
366 Cf. Bonino 2007, S: XVII. 
367 Cf. Herry 2009, S. 64. 



 

 99 

7.1.1. Inszenierung des eigenen Selbst, I.6 
Der erste Monolog Corallinas ist dramaturgisch sorgfältig und funktional zentral 

positioniert. Er steht am Ende der einleitenden Szenenfolge, in der die wesentlichen 

Konfliktlinien des Stücks, insbesondere die familiäre Spaltung im Hause Ottavio sowie 

die Intrigen um das Erbe und die Machtverhältnisse, bereits deutlich konturiert 

wurden. 368  In den vorausgehenden Szenen ist es zur dramatischen Eskalation 

gekommen: Beatrice hat sich durchgesetzt, Florindo wird aus dem väterlichen Haus 

verstoßen, und Ottavio zeigt sich schwach und unentschlossen gegenüber dem 

moralischen Unrecht, das seinem Sohn widerfährt. In dieser angespannten Situation, in 

der das soziale Gefüge sichtbar aus dem Gleichgewicht geraten ist, setzt Corallinas 

Monolog ein, als erste Szene, in der nicht das dialogische Ringen der Figuren, sondern 

eine individuelle, reflektierte Innenperspektive im Zentrum steht. 

Corallinas Rede ist klar strukturiert. Sie beginnt mit einer moralischen 

Bestandsaufnahme der Familiensituation, wobei sie die Ungerechtigkeit gegenüber 

Florindo klar benennt. Ihre Kritik richtet sich nicht gegen Ottavio selbst, sondern gegen 

Beatrice, deren Machthunger und manipulative Absichten sie durchschaut.  

CORALLINA:  Anche questa è fatta. Non aveva calzette da mutarmi: manco male che 
mi è rimasto questo poco di refe donatomi dalla buona memoria della 
mia padrona. Dove sono andati que’ tempi! Ma! Son nell’impegno, 
conviene starci, e non me ne pento.369 

Der Auszug aus Corallinas erstem Soliloquium zeigt auf prägnante Weise die 

Vielschichtigkeit von Goldonis Figurenzeichnung und verdeutlicht, wie sehr die innere 

Haltung Corallinas durch ein Spannungsfeld von sozialer Notwendigkeit, persönlicher 

Erinnerung und moralischer Festigkeit geprägt ist. Zunächst beginnt Corallina mit 

einem lakonischen Befund der Lage „Anche questa è fatta“, einer Redewendung, die 

zugleich Resignation und Pragmatismus andeutet. Der anschließende Hinweis auf ihre 

Armut „Non aveva calzette da mutarmi“, verweist nicht nur auf ihre soziale Stellung als 

mittellose Dienerin, sondern macht auch ihre Bereitschaft deutlich, persönliche 

Entbehrung zugunsten ihrer Loyalität gegenüber Florindo in Kauf zu nehmen.370 Dass 

sie dennoch ein wenig Garn, „questo poco di refe“, besitzt, das ihr von ihrer früheren 

Herrin überlassen wurde, ist mehr als eine nebensächliche Bemerkung371: Es stellt eine 

emotional aufgeladene Erinnerung dar, die auf Corallinas lange und ehrliche 

Dienerinnenlaufbahn verweist und ihre Verbundenheit mit einem familiären Ideal der 
 

368 Cf. Giovanelli 2007, S. 234. 
369 Goldoni 2007, I.6, S. 90. 
370 Cf. Giuseppina Scognamiglio, Ritratti di donna nel teatro di Carlo Goldoni, Neapel: 2002, S. 94. 
371 Cf. Bonino 2007, S. XVII. 



 

 100 

Vergangenheit evoziert.372 Bonino hebt treffend hervor, dass Corallinas Monolog in I.6 

nicht als bloße Darstellung alltäglicher Not zu verstehen ist, sondern als Ausdruck eines 

inneren moralischen Idealismus, der weit über die konkrete Handlungsebene 

hinausweist.373 Die scheinbar banale Situation, der Umgang mit etwas Garn und einem 

Paar feiner Strümpfe, wird hier symbolisch aufgeladen: Sie steht für Corallinas Würde 

im Verzicht, ihre ethisch motivierte Selbstbehauptung trotz materieller Armut. Corallina 

folgt, so Bonino, einem inneren Moralkodex, der ihre Entscheidungen leitet, 

unabhängig von ihrer sozialen Stellung.374  Goldoni positioniert sie damit innerhalb 

eines europaweit verbreiteten dramatischen Diskurses, in dem weibliche Tugend, 

Rationalität und Handlungsautonomie als Träger bürgerlicher Ethik fungieren. Der 

Monolog ist somit weniger naturalistisch als vielmehr symbolisch-ethisch motiviert: 

eine Bühne für das sittliche Selbstverständnis einer Frau, die sich bewusst gegen 

Unrecht stellt. 

Der nostalgische Ausruf „Dove sono andati que’ tempi!“ ist dabei als Moment 

innerer Rückbindung zu verstehen. Corallina blickt auf eine vergangene Ordnung 

zurück, die durch Stabilität, Fürsorge und moralische Kohärenz gekennzeichnet war, 

eine Ordnung, die im aktuellen Zustand des Hauses Ottavio vollständig zerstört scheint. 

Dieser kurze Ausbruch ist nicht sentimental im Sinne passiver Wehmut, sondern dient 

vielmehr als implizite Kontrastfolie zur gegenwärtigen Situation, in der Egoismus und 

Ungerechtigkeit dominieren. 

Der letzte Satz „Ma! Son nell’impegno, conviene starci, e non me ne pento.“, bringt 

schließlich die ethische Haltung der Figur auf den Punkt. Corallina erkennt ihre 

Entscheidung, das Verlassen des Hauses gemeinsam mit Florindo, als bindend an. Das 

Wort impegno (Verpflichtung, Einsatz) verweist dabei sowohl auf einen moralischen 

Entschluss als auch auf eine soziale Bindung, die sie selbstbestimmt eingeht. Das 

abschließende „e non me ne pento“ ist Ausdruck einer reflektierten Loyalität, die nicht 

aus Unterwürfigkeit, sondern aus Überzeugung erwächst. Goldoni verbindet konkrete 

Alltagsrealien (Armut, Garn, Kleidung) mit abstrakten Werten (Treue, Erinnerung, 

Verantwortungsbewusstsein) und schafft damit eine bühnenwirksame Synthese aus 

sozialem Realismus und ethischem Idealismus, ganz im Sinne seiner Reformkomödie, 

in der die dienenden Figuren zunehmend als Trägerinnen bürgerlicher Tugenden 

erscheinen. 

 
372 Cf. Manlio Dazzi, Carlo Goldonie la sua poetica sociale, Turin: 1957, S. 174. 
373 Cf. Bonino 2007, S. XVII. 
374 Cf. Bonino 2007, S. XVII. 



 

 101 

Corallina thematisiert sodann das besondere Vertrauensverhältnis, das sie mit 

Florindo verbindet: 

CORALLINA: Povero signor Florindo! Gli voglio bene, come se fosse mio fratello. Ha 
succhiato del latte che ho succhiato io; lo ha allattato mia madre; siamo 
stati allevati insieme; e poi son di buon cuore: quando prendo a voler 
bene ad una persona, mi disfarei, farei di tutto per aiutarla. Poverino! 
L’hanno cacciato di casa. E perché? Per causa della matrigna. Già tutte 
le matrigne sogliono perseguitare i figliastri, ma questa poi, che ha un 
filgio grande, e grosso come un asino, vorrebbe potere scorticar il 
figliastro oer raddoppiar la pelle al figliuolo. Poverino! L’hanno 
cacciato di casa con sei scudi il mese. […] Se non veniva io a star con 
lui, si dava affatto alla miseria, alla disperazione. Pazienza! Mi contento 
patire per non vederlo perire; e se congiurano contro di lui una matrigna 
avara, un padre pazzo, un fratello balordo, lo assiste una vedova onesta, 
uns serva fedele, e amorosa.375 

Dieser zentrale Abschnitt ist nicht nur ein emotionales Bekenntnis zu Florindo, sondern 

auch eine kunstvoll komponierte Selbstcharakterisierung, in der Goldoni die soziale, 

moralische und affektive Position seiner Protagonistin nuanciert entfaltet. Der 

Textausschnitt vereint auf bemerkenswerte Weise biografische Erinnerung, ethisches 

Empfinden, soziale Diagnose und den Anspruch auf moralische Handlungsmacht. 

Zunächst etabliert Corallina ihre emotionale Bindung zu Florindo über ein Bild 

körperlicher Nähe und frühkindlicher Gleichheit: „Ha succhiato del latte che ho 

succhiato io; lo ha allattato mia madre“. Die gemeinsam erlebte Stillzeit dient hier als 

rhetorisches Mittel zur Herstellung einer quasifamiliären, „geschwisterlichen“ 

Beziehung.376 Durch die Berufung auf diese geteilte frühkindliche Herkunft inszeniert 

sich Corallina als Teil derselben sozialen und affektiven Struktur wie Florindo, eine 

Konstruktion, die im Widerspruch zur aktuellen hierarchischen Familienordnung steht, 

in der sie formal „nur“ eine Dienerin ist. Diese strategische Rückbindung an eine 

„ursprüngliche“ Gemeinschaft fungiert damit als legitimierende Grundlage ihres 

Engagements: Ihre Fürsorge ist nicht bloß dienstlich, sondern familiär und zutiefst 

persönlich motiviert.377 

In der Formulierung „quando prendo a voler bene ad una persona, mi disfarei […]“ 

offenbart sich eine weitere Dimension von Corallinas Selbstverständnis: Sie beschreibt 

sich selbst als leidensbereit, aufopferungsvoll, ja geradezu bedingungslos loyal. Diese 

Haltung steht exemplarisch für die bürgerliche Tugendethik des 18. Jahrhunderts, in der 

selbstlose Hingabe, insbesondere in der weiblichen Figur, nicht als Schwäche, sondern 

 
375 Goldoni 2007, I.6, S.90f. 
376 Cf. Giovanelli 2007, 233. 
377 Cf. Scognamiglio 2002, S. 37. 



 

 102 

als moralische Stärke gilt.378 Corallinas Treue ist aber nicht nur emotional begründet, 

sondern hat soziale Implikationen: Sie wird zur rettenden Instanz für Florindo, der 

angesichts familiärer Ausgrenzung („l’hanno cacciato di casa“) und existenzieller Not 

(„miseria, disperazione“) ohne sie dem Untergang geweiht wäre.  

Ihr moralischer Kontrast zur restlichen Familie wird scharf konturiert. Die 

abwertende Beschreibung der Stiefmutter Beatrice als „matrigna avara“ und des 

Halbbruders Lelio als „grande, e grosso come un asino“ sowie die Bezeichnung 

Ottavios als „padre pazzo“ reflektieren nicht nur Corallinas Perspektive auf die 

familiäre Dynamik, sondern fungieren zugleich als komödiantisch zugespitzte 

Sozialkritik: Die legitime Ordnung, repräsentiert durch Blutlinie, Vernunft und 

Fürsorge, ist hier pervertiert durch Gier, Unfähigkeit und Autoritätsversagen.379 

Die abschließende Aufzählung, „lo assiste una vedova onesta, una serva fedele, e 

amorosa“, hat eine fast emblematische Qualität. Hier kulminiert der Monolog in einer 

Selbstvergewisserung weiblicher Handlungsmacht, die nicht aus sozialem Status, 

sondern aus moralischer Integrität erwächst.380  Corallina präsentiert sich als „serva 

amorosa“, im doppelten Sinne: einerseits als Figur der Liebe und Hingabe, andererseits 

als Trägerin eines aufklärerischen Ethos, das Fürsorge, Vernunft und Empathie als 

Gegengewichte zur korrupten Familienstruktur in Stellung bringt. 

In der Gesamtstruktur des Monologs fungiert dieser Abschnitt als ein rhetorisch 

aufgeladener ethischer Appell und Selbstporträt zugleich: Corallina legitimiert ihr 

zukünftiges Handeln nicht durch Intrige oder Machtstreben, sondern durch Loyalität, 

affektive Bindung und eine moralische Selbstverpflichtung, die sie über die sozialen 

Schranken ihrer Rolle als Dienerin hinaushebt. Damit wird sie zur idealtypischen 

 
378 Wie bereits in Kapitel 4.2 ausgeführt, entfalteten die Ideen Jean-Jacques Rousseaus im Italien des 

späten 18. Jahrhunderts beträchtliche Wirkung, insbesondere sein pädagogisch-moralphilosophisches 
Hauptwerk Émile ou De l’éducation (1762). Von besonderer Relevanz ist dabei das vierte Buch, in 
dem Rousseau das Ideal weiblicher Tugend exemplarisch an der Figur der Sophie darstellt. 
Weiblichkeit wird hier über Eigenschaften wie Tugendhaftigkeit, Selbstlosigkeit, Häuslichkeit und 
moralische Sensibilität definiert, Merkmale, die nicht als Ausdruck passiver Schwäche, sondern als 
funktionale Grundlage einer stabilen bürgerlichen Gesellschaftsordnung verstanden werden. In 
ähnlicher Weise entfalten auch Denis Diderots Werke Le Fils naturel (1757) und die begleitenden 
Entretiens sur le Fils naturel (1758) zentrale Konzepte eines bürgerlichen Tugenddiskurses. Im 
Rahmen seiner Theorie des drame bourgeois, eines Genres, das die sittliche Läuterung im familialen 
Kontext ins Zentrum rückt, wird die weibliche Figur nicht über soziale Macht, sondern über 
emotionale Authentizität, moralische Integrität und innere Standhaftigkeit konstituiert. Die 
Bereitschaft zur Selbstaufopferung erscheint dabei nicht als tragischer Verzicht, sondern als Ausdruck 
eines sittlich fundierten Handlungsideals, das zur Sinnstiftung innerhalb des familialen und sozialen 
Gefüges beiträgt. 

379 Cf. Giovanelli 2007, S. 234. 
380 Cf. Giovanelli 2007, S. 236. 



 

 103 

Vertreterin der von Goldoni reformierten servetta, einer weiblichen Figur, deren 

Stimme Gewicht hat, weil sie auf Gerechtigkeit und Menschlichkeit basiert.381 

Die Figur der Corallina unterscheidet sich damit fundamental von der traditionellen 

servetta der commedia dell’arte, deren Handlungsmotive meist durch Launenhaftigkeit, 

erotische Verstrickungen oder simple Gewitztheit geprägt sind. Goldoni bricht bewusst 

mit diesem Typus und schafft mit Corallina eine Figur psychologischer Tiefe und 

sozialer Reflexivität.382 In der literatur- und theaterwissenschaftlichen Forschung wird 

diese Entwicklung als Teil von Goldonis Reform der Komik verstanden, die die alte 

Typenkomödie durch Figuren mit individuellen Charakteren, bürgerlichen Werten und 

nachvollziehbaren Motivationen ersetzt. 

Corallina reflektiert im Monolog nicht nur über das Unrecht, das Florindo 

widerfährt, sondern kündigt zugleich indirekt ihre aktive Beteiligung an der 

Wiederherstellung der Gerechtigkeit an. Ihr Handeln gründet in einem ethischen 

Imperativ, der stark an das Ideal der bürgerlichen Tugendethik erinnert. Sie wird so zur 

Figur, die das korrumpierte Familiensystem von innen heraus reformiert, nicht durch 

Widerstand, sondern durch vernunftgeleitetes Eingreifen. 

Der Monolog dient auch der Etablierung Corallinas als moralisches Gegenbild zu 

Beatrice. Während Letztere ihre Handlungsmacht aus patriarchaler Anbindung (als 

Ehefrau Ottavios) bezieht und für ihren Sohn Lelio ein ungerechtes Erbe beanspruchen 

will, operiert Corallina aus einer Position der Unterordnung heraus. Dennoch besitzt sie 

überlegene Einsicht, sprachliche Präzision und die Fähigkeit zur strategischen Planung, 

Qualitäten, die sie im weiteren Verlauf gezielt einsetzen wird.383  

Zusammenfassend lässt sich festhalten: Corallinas Monolog in Szene I.6 ist nicht nur 

ein klassisches Moment der psychologischen Charakterisierung, sondern zugleich 

Ausdruck eines neuen Frauenbildes auf der Bühne des 18. Jahrhunderts. Die Figur nutzt 

die Form des Soliloquiums, um sich als moralisches Subjekt zu etablieren, das 

unabhängig von Stand, Geschlecht oder familiärer Anbindung urteilt und handelt. 

Goldoni macht die Dienerin zur Trägerin einer ethisch fundierten Handlungsmacht, und 

öffnet damit den komischen Diskurs für eine neue Form weiblicher Vernunftfigur. 

Dieser Monolog steht exemplarisch für die aufklärerische Dimension von Goldonis 

Theater, das nicht nur unterhalten, sondern auch erziehen, reformieren und soziale 

Modelle neu denken will. 

 
381 Cf. Momo 1992, S. 101. 
382 Cf. Manlio Dazzi, La serva amorosa. Con un saggio sull‘arte del Goldoni, Mailand: 1936, S. 3. 
383 Cf. Giovanelli 2007, S. 234f. 



 

 104 

7.1.2. Strategische Handlungsplanung, I.14 
Der zweite Monolog Corallinas in Szene I.14 gehört zu den zentralen Passagen der 

Komödie. Er offenbart nicht nur das taktische Geschick der Protagonistin, sondern 

veranschaulicht zugleich die moralisch ambivalente, aber sympathisch gezeichnete 

Motivlage einer Frau, die in einer patriarchalen Gesellschaftsordnung handelt und 

wirkt.384 Goldoni bricht in dieser Szene mit den Konventionen der commedia dell'arte, 

indem er seiner Dienerin eine reflektierte, strategisch durchdachte Stimme verleiht, die 

weit über das klischeehafte Schemata der listigen Zanni hinausgeht: 

CORALLINA: Così a caso, mi è riuscita piantare una bella macchina. Se la cosa va 
bene, spero far la fortuna del mio padrone. Egli è di buona nascita, è 
figlio di padre ricco, è di buoni costumi, onde non può essere che un 
buon partito per la signora Rosaura. Resta a superare la disgrazia che 
egli ha con suo padre per causa della matrigna. e questo è quello che mi 
fa lavorar col cervello. S’io potessi arrivare a parlare col signor Ottavio, 
forse forse mi comprometterei assaissimo. Egli mi voleva gran bene e 
mi ascoltava, prima che si pigliasse codesto diavolo in casa. Basta, chi 
sa?385 

Corallina spricht hier direkt zum Publikum, ein dramaturgischer Kunstgriff, der ihre 

Handlungsmotivation in den Vordergrund rückt und sie zugleich als Ich-Erzählerin ihrer 

eigenen Geschichte etabliert. Sie beginnt mit der Feststellung, „Così a caso, mi è 

riuscita piantare una bella macchina“, eine ironisch eingeführte Bemerkung, die sowohl 

ihr kühles Kalkül als auch das teatrale Moment ihrer Intrige betont. Die Metapher der 

macchina (Intrige) verweist auf das Theater selbst, das in Goldonis Werk nicht nur 

Spielraum für Illusion, sondern auch für Manipulation bietet.386 

Qui, nella parola „macchina“, vive proprio l'idea di un intervento costruttivo, intenzionale e 
progettuale su un dato di partenza aleatorio, che occorre sfruttare con furbizia e intelligenza. 
La battuta può forse intendersi anche in chiave metateatrale, considerando il fatto che 
attraverso i monologhi è lo stesso Goldoni a parlare al pubblico.387 

Giovanelli trifft mit ihrer Aussage einen wesentlichen Kern von Goldonis dramatischer 

Technik und verweist auf die zentrale Funktion von Sprache, Handlung und 

Theaterreflexion. Die im Begriff macchina enthaltene Bedeutung geht über eine bloße 

mechanische oder zufällige Intrige hinaus: Corallina deutet damit auf einen bewussten, 
 

384 Cf. Herry 2009, S. 373: „[…] Corallina che capirà soltanto alla fine del primo atto l'urgente necessità 
di reagire.“ Erst am Ende des ersten Aktes erkennt Corallina die Dringlichkeit ihres Eingreifens, was 
nicht nur der Spannungssteigerung dient, sondern auch ihre Transformation von der passiven 
Beobachterin zur aktiven Handlungsträgerin markiert. Dieser Moment der Erkenntnis fungiert als 
Katalysator für ihre spätere Rolle als moralisch handelnde Vermittlerin im Dienste des sozialen 
Gleichgewichts. 

385 Goldoni 2007, I.14, S. 108. 
386 Cf. Aldo Spranzi, La Locandiera di Carlo Goldoni. Una magnifica denigrazione della femminilità, 

Mailand: 2010, S. 129. 
387 Giovanelli 2007, S. 254. 



 

 105 

geplanten und zielgerichteten Eingriff in eine unklare oder chaotische Ausgangslage 

hin. Ihre macchina ist Ausdruck eines intelligenten, vorausschauenden und moralisch 

motivierten Handelns. Das Konzept erinnert an die bürgerlichen Tugenden der 

Aufklärung, insbesondere an Rationalität, Planung und Wirksamkeit individueller 

Initiative im sozialen Gefüge.388  Corallinas Vorgehen wird damit zu einem Symbol 

bürgerlicher progettualità (Planungsfähigkeit), einem Handeln, das sich nicht passiv 

dem Schicksal beugt, sondern aktiv Strukturen verändert. Dies steht in deutlichem 

Gegensatz zu den oft stereotypen und rein komödienhaften Intrigen der commedia 

dell’arte, aus deren Tradition Goldoni bewusst heraustritt. Der Begriff macchina 

verweist so nicht nur auf eine Bühnenhandlung, sondern auf eine ethisch aufgeladene 

Strategie, durch die eine Frau, und zwar eine soziale Außenseiterin, mit List, Verstand 

und Moral Einfluss auf ihr Umfeld nimmt.389 Dies verweist auf die Aufwertung der 

weiblichen Handlungsfähigkeit bei Goldoni, die sich nicht zuletzt vor dem Hintergrund 

der rechtlich und gesellschaftlich marginalisierten Stellung der Frau im 18. Jahrhundert 

lesen lässt. 

In seinen Memoiren erläutert er an entsprechender Stelle seine Arbeitsmethode mit 

den Worten:  

[…] car les idées se succèdent; une scène produit l’autre; un mot trouvé par hasard fournit 
une pensée nouvelle; et je suis parvenu au bout de quelque tems à réduire les quatre 
opérations à une seule; ayant le plan et les trois divisions dans ma tête, je commence tout de 
suite. Acte premier, Scène première; je vais jusqu’à la fin, toujours d’après la maxime que 
toutes les lignes doivent aboutir au point fixé; c’est dire, au dénouement de l’action, qui est 
la partie principale pour laquelle il semble que toutes les machines soient préparées.390 

Goldoni beschreibt in diesem Abschnitt seiner Memoiren ein Schreiben, das sich zwar 

aus einem spontanen Fluss der Gedanken speist („les idées se succèdent“), jedoch auf 

einem innerlich geordneten, klar strukturierten Prinzip beruht. Die Szenen entwickeln 

sich wechselseitig, ein zufällig gefundenes Wort erzeugt eine neue Idee, und doch führt 

dieser kreative Prozess zielgerichtet auf ein Ende hin: das dénouement (die Auflösung). 

Besonders zentral ist dabei Goldonis Aussage, alle „lignes doivent aboutir au point 

fixé“, also auf ein zuvor festgelegtes dramaturgisches Ziel zulaufen müssen. Das 

verdeutlicht eine teleologische Struktur des Dramas, die der Autor als rational 

planendes Subjekt vorgibt. Im letzten Teil der Passage gewinnt diese Struktur eine 

 
388 Cf. hierzu: Jürgen Habermas, Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie 

der bürgerlichen Gesellschaft, Frankfurt am Main: 1990. Habermas rekonstruiert die Herausbildung 
eines bürgerlichen Selbstverständnisses im 18. Jahrhundert, das sich durch Rationalität, individuelle 
Verantwortungsbereitschaft und moralische Selbstregulierung auszeichnet – fundamentale Leitwerte 
der aufklärerischen Sozialordnung. 

389 Cf. Hösle 1993, S. 148. 
390 Goldoni 1935, S. 415f. 



 

 106 

mechanische Metaphorik, wenn Goldoni schreibt, der dénouement sei „la partie 

principale pour laquelle il semble que toutes les machines soient préparées“. Hier 

erscheinen die dramatischen Mittel, Szenen, Dialoge, Figurenkonstellationen, wie 

Theatralmaschinen, die auf einen einzigen Zweck hin konstruiert sind: den Ausgang der 

Handlung.391 Der Begriff machines verweist nicht nur auf Bühnentechnik im engeren 

Sinne, sondern metaphorisch auf ein funktional abgestimmtes dramaturgisches Gefüge. 

Alles im Stück ist, ganz im Geist der Aufklärung, einem übergeordneten, vernünftig 

geplanten Ziel untergeordnet. Goldonis Theater wird damit zu einem rational 

organisierten Mechanismus, dessen Teile präzise ineinandergreifen, um ein kohärentes 

Ganzes hervorzubringen, eine Denkweise, die sowohl mit aufklärerischem 

Vernunftdenken als auch mit klassizistischen Vorstellungen dramatischer Ökonomie 

korrespondiert. 

Besonders aufschlussreich ist die vorgeschlagene metatheatrale Deutung. Goldoni 

nutzt den Monolog nicht nur zur Charakterentfaltung, sondern auch als ein Mittel der 

Selbstkommentierung.392 Wenn Corallina im Monolog ihre Gedanken und Absichten 

offenlegt, spricht nicht nur die Figur zur Bühne, sondern auch der Autor zum 

Zuschauer.393 Die Bühne wird dabei zu einem Raum doppelter Kommunikation: Die 

Handlungsebene bleibt fiktiv, aber die Reflexionen, die moralischen Urteile und 

gesellschaftlichen Kommentare durchbrechen die vierte Wand. Goldoni nutzt diesen 

Moment, um über gesellschaftliche Ungleichheiten, über Genderrollen und über die 

Möglichkeiten moralischen Handelns zu reflektieren. Corallina wird somit zu einer 

Vermittlungsfigur zwischen Text und Publikum, zwischen Fiktion und Wirklichkeit, 

zwischen weiblichem Handlungsspielraum und patriarchaler Struktur. In der 

Zusammenschau verbindet sich in der Metapher der macchina das Wesentliche von 

Goldonis Theaterreform 394 : ein Abschied von der bloßen Komik zugunsten eines 

kritischen Realismus, ein Plädoyer für weibliche Klugheit und Selbstermächtigung 

sowie ein theatraler Raum, in dem das Publikum zur Reflexion über Moral, Gesellschaft 

und Geschlechterverhältnisse eingeladen wird.395 Corallinas Monolog ist dabei nicht nur 

rhetorisches Mittel der Aufklärung, sondern Ausdruck einer weiblichen Autonomie, die 

im Widerspruch zur geltenden Rechtslage steht, sich aber durch theatrale Klugheit 

Geltung verschafft.396 

 
391 Cf. Giovanelli 2007, I.14, S. 254. 
392 Cf. Hösle 1993, S. 159. 
393 Cf. Dazzi 1936, S. XXIX. 
394 Cf. Herry 2009, S, 374. 
395 Cf. Goldoni 1935, S. 303ff. 
396 Cf. Tellini 2020, S. 142. 



 

 107 

Diese Autonomie wird unmittelbar handlungswirksam: Mit strategischem Kalkül und 

emotionaler Intelligenz verfolgt Corallina das Ziel, die fortuna (Glück) ihres Herrn 

Florindo zu sichern, indem sie ein Hindernis überwindet, das auf einer familiären und 

sozialen Konfliktstruktur beruht: dem Zerwürfnis zwischen Florindo und seinem Vater 

Ottavio, das durch die matrigna, also die Stiefmutter Beatrice, verursacht wurde. In 

Corallinas Analyse der Lage wird ein sozialer Scharfsinn sichtbar, der sowohl 

dynastische Interessen als auch moralische Integrität zu wahren sucht. Ihre Loyalität zu 

Florindo basiert nicht auf blinder Unterordnung, sondern auf einer klaren Abwägung 

des moralischen Werts seines Charakters: „è di buona nascita [...] di buoni costumi“397. 

Sie argumentiert mit Tugenden, nicht mit Status allein.398 

CORALLINA: Intanto vo tenendo il signor Florindo in riputazione, e per ciò fare, mi 
sforzo di dire qualche bugia. Ne diciamo tante per far del male; non 
saprei: mi farò lecito dirne quattro per far del bene. Oh, se mi riesce il 
colpo, la signora Beatrice vuol restar brutta! Niuno vorrà credere ch’io 
ami tanto il signor Florindo, e lo ami senza interesse; poiché le donne 
sono presso degli uomini in mal concetto. Ma io farò vedere che anche 
noi sappiamo essere amorose e disinteressate, e che il mio cuore è di 
una pasta sì dolce, che chi ne assaggia una volta, non se ne scorda mai 
più. (parte)399 

Interessant ist ihr Bewusstsein für die Risiken, denen sie sich aussetzt. Sie weiß, dass 

ein Gespräch mit Ottavio eine compromissione (Beeinträchtigung) darstellen könnte, 

also einen sozialen oder moralischen Verlust bedeuten kann. Dennoch erwägt sie diesen 

Schritt. Ihre strategische Intelligenz wird besonders deutlich, wenn sie ihre Bereitschaft 

zur Lüge offenbart: „mi sforzo di dire qualche bugia“. Corallina rechtfertigt ihr 

strategisches Handeln ausdrücklich mit einem utilitaristischen Moralkonzept: „Ne 

diciamo tante per far del male; [...] dirne quattro per far del bene.“ Diese Aussage 

verweist auf einen pragmatischen Umgang mit Wahrheit und Täuschung, bei dem das 

moralische Gewicht nicht an der Handlung selbst, sondern an ihrem Nutzen gemessen 

wird. 400 Damit stellt Corallina eine bewusst zweckrationale Ethik über konventionelle 

Begriffe von Tugendhaftigkeit, insbesondere jene, die Frauen traditionell an 

Wahrhaftigkeit, Zurückhaltung und moralische Integrität binden.  

In dieser Hinsicht zeigt sich eine deutliche Parallelität zu Mirandolina in La 

locandiera, die ebenfalls über ein ausgeprägtes situatives und strategisches 

 
397 Goldoni 2007, I.14, S. 108. 
398 Cf. Giovanelli 2007, S. 254. 
399 Goldoni 2007, I.14, S. 108. 
400 Cf. Giovanelli 2007, S. 253. 



 

 108 

Moralverständnis verfügt. 401  Beide Figuren bedienen sich konventioneller 

Rollenerwartungen, um ihre eigenen Ziele durchzusetzen, jedoch nicht aus Zynismus, 

sondern aus einer Mischung von Selbstbehauptung, sozialer Intelligenz und 

utilitaristisch motivierter Fürsorge. Der moralische Pragmatismus beider Figuren stellt 

somit eine subtile Unterwanderung patriarchaler Tugendideale dar: Die Frau erscheint 

nicht als passives moralisches Ideal, sondern als aktive, denkende und handelnde 

Instanz im sozialen Gefüge, ganz im Geiste aufklärerischer Selbstbestimmung und 

Nützlichkeitsethik.402 

Zudem thematisiert Corallina ein zentrales Motiv der Geschlechteranthropologie des 

18. Jahrhunderts: das Misstrauen gegenüber weiblicher Aufrichtigkeit. Ihre Aussage 

„poiché le donne sono presso degli uomini in mal concetto“ verweist auf den 

strukturellen Sexismus ihrer Zeit, den sie nicht nur erkennt, sondern unterläuft, indem 

sie ein weibliches Gegenbild konstruiert: „che anche noi sappiamo essere amorose e 

disinteressate“. Dieses Gegenbild ist ein performativer Akt. Corallina handelt nicht nur 

für Florindo, sondern für eine symbolische Rehabilitierung des weiblichen Charakters 

insgesamt.403 

Die Bedeutung dieses Monologs erschließt sich auch vor dem Hintergrund der 

rechtlichen und sozialen Stellung der Frau im 18. Jahrhundert. In weiten Teilen 

Europas, insbesondere in den italienischen Stadtstaaten, war Frauen der Zugang zu 

Eigentum, Bildung und öffentlicher Partizipation strukturell eingeschränkt, ein Befund, 

der in Teil 2 dieser Dissertation bereits eingehend analysiert und kontextualisiert wurde. 

Ehefrauen unterlagen dem patria potestas-Prinzip (der väterlichen Gewalt), das ihnen 

kaum Autonomie gegenüber Vater oder Ehemann einräumte. Als unverheiratete Frau 

und Dienerin steht Corallina am Rand der sozialen Hierarchie, doch durch Intelligenz, 

Initiative und moralischen Eigensinn schafft sie es, diese Marginalisierung zu 

unterlaufen. Ihre Handlungsmacht ist nicht institutionell legitimiert, sondern 

performativ erwirkt. 

Goldonis Darstellung weist damit über die theatrale Fiktion hinaus: Corallina wird 

zur Repräsentantin einer weiblichen Agency, die in der zeitgenössischen Gesellschaft 

kaum rechtliche Anerkennung fand, jedoch im literarischen Diskurs zunehmend als 

legitim und moralisch fundiert erschien.404 Die Lügen zum Guten, die sie ausspricht, 

 
401 Im vierten Teil dieser Dissertation erfolgt eine vergleichende Analyse der Protagonistinnen Corallina 

und Mirandolina im Hinblick auf ihre jeweiligen Handlungsstrategien und moralischen Konzepte. 
402 Cf. Tellini 2020, S. 136. 
403 Cf. Scognamiglio 2002, S. 88. 
404 Cf. Juliana Schiesari, The Gendering of Melancholia: Feminism, Psychoanalysis, and the Symbolics of 

Loss in Renaissance Literature, Ithaca: 1992, S. 124ff. 



 

 109 

sind Ausdruck einer Ethik, die sich an Ergebnissen und Intentionen orientiert, nicht an 

dogmatischen Tugendkatalogen, ein Konzept, das in der Aufklärung zunehmend 

diskutiert wurde. 

Goldoni entwirft in dieser Szene das Bild einer Frau, die sich in einer 

männerdominierten Welt zu behaupten weiß, ohne sich zu unterwerfen oder zu 

moralisieren. Corallinas Monolog wird damit zu einer Schaltstelle von Theater, Moral, 

rechtlicher Kritik und sozialer Reflexion. Ihre Selbstbeschreibung als jemand, „di una 

pasta sì dolce, che chi ne assaggia una volta, non se ne scorda mai più“, ist mehr als 

Ausdruck koketter Eitelkeit: Vielmehr artikuliert sich darin die implizite Forderung, 

Frauen in ihrer Handlungsfähigkeit, Rechtswürdigkeit und Gefühlstiefe ernst zu 

nehmen. Diese Aussage Corallinas lässt sich als paradigmatisch für die ambivalente 

Inszenierung weiblicher Subjektivität im goldonischen Theater deuten. Auf der 

oberflächlichen Ebene formuliert sie eine affirmative Bezugnahme auf das 

zeitgenössische Ideal weiblicher Tugendhaftigkeit: die Fähigkeit zur Liebe und 

Selbstlosigkeit (amorose e disinteressate). Damit greift Corallina zentrale Topoi 

bürgerlicher Moralkonzeptionen des 18. Jahrhunderts auf, die Frauen eine spezifisch 

affektive Kompetenz zuschreiben, jedoch zumeist unter Ausschluss politischer und 

ökonomischer Handlungsspielräume.405 

Die Aussage, Goldonis Haltung sei darauf ausgerichtet, die moralischen und 

intellektuellen Qualitäten des „schwachen Geschlechts“ hervorzuheben: 

„L’atteggiarnento di Goldoni, volto a mettere in luce i pregi e le qualità morali ed 

intellettuali del sesso debole, è perfettamente in linea con la tendenza settecentesca alla 

rivalutazione della figura femminile […]“406 verweist auf eine zentrale Tendenz des 18. 

Jahrhunderts: die beginnende rhetorische und diskursive Aufwertung der Frau innerhalb 

der bürgerlichen Aufklärungskultur. Goldonis Werke stehen exemplarisch für jene 

literarischen und dramatischen Bemühungen, weibliche Figuren nicht mehr 

ausschließlich als Projektionsflächen männlicher Begehren oder moralischer Normen zu 

entwerfen, sondern als komplexe Subjekte mit eigenem moralischen und kognitiven 

Profil.407 

 
405 Cf. Scognamiglio 2002, S. 89. 
406 Scognamiglio 2002, S. 89. 
407 Cf. hierzu: Luciano Guerci, La discussione sulla donna nell’Italia del Settecento. Aspetti e problemi, 

Turin: 1987. Guerci analysiert zentrale Diskurse über die Rolle der Frau im Italien des 18. 
Jahrhunderts und untersucht dabei insbesondere die Spannungsfelder zwischen aufklärerischer 
Aufwertung weiblicher Tugenden und der gleichzeitigen Persistenz tradierter 
Geschlechterhierarchien. 



 

 110 

Der Verweis auf die rivalutazione della figura femminile (Aufwertung der 

weiblichen Figur) ist jedoch differenziert zu betrachten. Zwar ist Goldonis Dramaturgie 

eindeutig Teil jener aufklärerischen Strömung, die Frauen stärker als vernunftbegabte 

und sozial handlungsfähige Wesen anerkennt, zugleich bleibt diese Aufwertung jedoch 

ambivalent: Die Anerkennung weiblicher Qualitäten erfolgt oft innerhalb bestehender 

Geschlechterhierarchien und ist an bestimmte bürgerliche Tugenden, wie Maß, 

Anstand, Empfindsamkeit und soziale Klugheit, gebunden. Goldoni verleiht weiblichen 

Figuren wie Corallina oder Mirandolina eine neue Sichtbarkeit und moralische 

Autorität, ohne jedoch die strukturellen Machtasymmetrien vollständig in Frage zu 

stellen. Seine Komödien reflektieren damit nicht nur eine gesellschaftliche 

Umbruchphase, sondern auch die Begrenzungen aufklärerischer Emanzipationsdiskurse, 

die Frauen zwar idealisieren und individualisieren, sie jedoch weiterhin funktional im 

sozialen Gefüge verorten.408  

Vor diesem Hintergrund gewinnt Corallinas Selbstbeschreibung eine zusätzliche 

Dimension: Bei näherer Betrachtung offenbart sich die strategische Anlage ihrer 

Aussage. Die Metapher vom Herzen aus süßem Teig (una pasta sì dolce) verweist nicht 

nur auf tradierte Weiblichkeitszuschreibungen wie Milde und Sanftmut, sondern 

impliziert zugleich Formbarkeit und bewusste Inszenierbarkeit. Der abschließende Satz 

„chi ne assaggia una volta, non se ne scorda mai più“, transformiert diese Emotionalität 

in ein Mittel sozialer Wirksamkeit und Erinnerungssteuerung. Damit zeigt sich, dass 

Corallina weibliche Tugenden nicht affirmativ übernimmt, sondern sie gezielt als 

Ressource innerhalb eines pragmatischen Handlungskalküls einsetzt, ein Ansatz, der die 

scheinbar natürliche Weiblichkeit performativ bricht und strategisch neu kodiert.409 

Diese strategische Umcodierung affektiver Selbstbeschreibung lässt sich im Rahmen 

aufklärerischer Rollendiskurse als Ausdruck einer funktionalen Affektpolitik verstehen, 

in der traditionelle Normen nicht negiert, sondern taktisch adaptiert werden. In diesem 

Sinne fungiert Corallina nicht nur als theatrale Figur, sondern als Modell einer 

weiblichen Handlungsmacht, die sich innerhalb der strukturellen Begrenzungen des 

Geschlechterdiskurses behauptet. Goldoni entwirft hier eine Form von Subjektivität, die 

nicht auf normativer Weiblichkeit basiert, sondern auf der reflektierten, bewussten 

Verfügung über die eigene Rolle. 410  Die Aussage markiert somit einen 

Schlüsselmoment im Spannungsfeld zwischen Inszenierung, Emotionalität und sozialer 

Wirksamkeit weiblicher Figuren in der bürgerlichen Komödie des 18. Jahrhunderts. 
 

408 Cf. Hösle 1993, S. 270. 
409 Cf. Giovanelli 2007, S. 255. 
410 Cf. Dazzi 1957, S. 175. 



 

 111 

Dieser Monolog macht deutlich, wie Goldoni weibliche Stimmen nicht nur als 

narrative Trägerinnen, sondern als moralische, rechtlich benachteiligte und zugleich 

politisch wirkmächtige Subjekte inszeniert. Corallina bleibt dabei nicht im Bereich der 

bühnenhaften Listigkeit, sondern entwickelt sich zur Protagonistin eines neuen, 

bürgerlich geprägten Frauenbildes, das Rationalität, Empathie und Autonomie 

miteinander vereint. 

7.1.3. Dramaturgische Atmenpause, II.2 
Goldoni gestaltet die Figur der Corallina als zentrale Instanz weiblicher 

Handlungskompetenz, deren Monologe nicht allein der psychologischen Vertiefung 

dienen, sondern zugleich komplexe moralische und soziale Dynamiken artikulieren. 

Besonders aufschlussreich ist ihr dritter Monolog im zweiten Akt, der trotz seiner Kürze 

eine bemerkenswerte Dichte an gesellschaftlicher Aussagekraft entfaltet. 

Giovanelli merkt kritisch an, dass dieser Monolog in dramaturgischer Hinsicht kaum 

als eigenständiger Kommentar gelten könne, da er, gemessen an Umfang und Tiefe, 

primär einer praktischen Funktion innerhalb des Bühnengeschehens diene: Er 

ermögliche eine kurze Zäsur, in der Florindo die Szene verlassen kann, bevor Corallina 

in einen neuen Dialog mit Pantalone eintritt. 411  Diese Einschätzung ist formal 

nachvollziehbar, doch unterschätzt sie die rhetorische und inhaltliche Verdichtung des 

Monologs, die trotz seiner Kürze eine zentrale Thematik der Komödie auf den Punkt 

bringt: das Spannungsverhältnis zwischen emotionalem Begehren und materieller 

Notwendigkeit. Corallinas Worte verknüpfen präzise Beobachtung mit pragmatischer 

Urteilskraft und bringen so eine aufklärerisch geprägte, weibliche Perspektive auf das 

Verhältnis von Gefühl, Armut und Handlungsmöglichkeit zum Ausdruck: 

CORALLINA: Io credo benissimo ch’egli sia innamorato un poco della signora 
Rosaura; lo vedo spesso alla finestra, ma il povero giovine si avvilisce, 
e non ha coraggio nemmeno di parlare. L’amore è una gran passione; 
ma la fame la supera.412 

Diese Aussage Corallinas bringt in bemerkenswerter Klarheit das Spannungsverhältnis 

zwischen emotionalem Begehren und sozialer Realität zum Ausdruck, ein 

Spannungsfeld, das im Zentrum zahlreicher Komödien Goldonis steht. Die Szene zeigt 

eine weibliche Stimme, die sowohl empathisch als auch analytisch argumentiert, und 

dabei eine geradezu aufklärerisch-nüchterne Bewertung der menschlichen 

Leidenschaften vornimmt. 

 
411 Cf. Giovanelli 2007, S. 257. 
412 Goldoni 2007, II.2, S. 112. 



 

 112 

Corallinas Beobachtung, dass der junge Florindo zwar verliebt sei, aber durch seine 

ökonomische Lage entmutigt („si avvilisce“) werde und nicht zu handeln vermag, 

mündet in die prägnante Feststellung: „L’amore è una gran passione; ma la fame la 

supera“. Der Satz artikuliert eine implizite Infragestellung der im 18. Jahrhundert 

insbesondere im bürgerlichen Drama vorherrschenden Tendenz, Liebe als moralisch 

überhöhtes und von sozialen Realitäten abgelöstes Ideal zu inszenieren. Während in der 

zeitgenössischen Literatur und Philosophie die Liebe häufig als Ausdruck von 

Authentizität, Innerlichkeit und sozial verbindender Kraft galt413, relativiert Corallina 

diese Vorstellung durch den Hinweis auf die soziale Realität, insbesondere jene der 

ökonomisch Abhängigen. 

In ihrer Rolle als Dienerin verkörpert Corallina nicht nur eine klassische Figur der 

Komödie, sondern auch eine weibliche Beobachterposition, die durch soziale 

Marginalität zugleich scharfe Einsicht in gesellschaftliche Strukturen erlaubt. Ihre 

Bemerkung über Florindo ist nicht zynisch, sondern reflektiert eine pragmatische 

Perspektive, die Gefühle nicht negiert, sondern deren Funktionalität innerhalb sozialer 

Hierarchien offenlegt. Der Hunger, im wörtlichen wie im übertragenen Sinne, setzt dem 

idealistischen Diskurs der Liebe eine materielle Grenze. Zugleich zeigt sich in dieser 

Äußerung Corallinas eine Form von weiblicher Urteilskraft, die sich im Sinne 

aufklärerischer Rationalität artikuliert. Corallina ist weder bloßes Sprachrohr 

traditioneller Moral noch eine passive Zuschauerin, sondern tritt als handelnde, 

deutende und wertende Instanz auf. Damit unterläuft sie nicht nur das gängige 

Rollenmodell der Frau im 18. Jahrhundert, das diese meist als emotional, sittsam und 

dem Mann untergeordnet stilisierte414, sondern formuliert ein eigenständiges Verhältnis 

zu zentralen Lebensfragen: Liebe, Armut, Würde, Handlungsfähigkeit. 

CORALLINA: Andate subito a ritrovar ser Agapito. Procurate condurlo a casa nostra, 
senza ch’egli sappia il perché; indi lasciate operare a me. 

FLORINDO: Vado subito... Ma qual felice nuova dovevate voi darmi? 

CORALLINA: Ne parleremo. Or non c’è tempo. 

FLORINDO: Datemene un picciol cenno. 

CORALLINA: Vi voglio ammogliare. 

FLORINDO: Oh Dio? Con chi? 

CORALLINA: Con una che vi piacerà. 
 

413 Cf. Hans Felten, „Settecento“, in: Volker Kapp (Hrsg.), Italienische Literaturgeschichte, Stuttgart: 
2007, S. 209-226. 

414 Cf. hierzu die Ausführungen in Kapitel 4 und 5 der vorliegenden Dissertation. 



 

 113 

FLORINDO: Così miserabile? 

CORALLINA:  Non importa: lasciate fare a me. 

FLORINDO: Corallina... 

CORALLINA: Andate, prima che il notaio si porti da vostro padre. 

FLORINDO:  Ah, se avessi da maritarmi... Se fossi in istato.. 

CORALLINA: Chi prendereste? 

FLORINDO: Non voglio dirvelo. 

CORALLINA: Via, non perdiamo tempo. 

FLORINDO: (Se non fossi sì misero, vorrei sposar Corallina). (da sé) 

CORALLINA: Presto, camminate. 

FLORINDO: (La sua bontà lo merita: la mia gratitudine lo vorrebbe). (da sé, parte)415 

Bereits in der vorangehenden Szene (II.1) offenbart sich Corallina in paradigmatischer 

Weise als Beispiel für die Darstellung weiblicher Figuren im goldonischen Theater, die 

nicht nur als handlungsleitende Instanzen fungieren, sondern zugleich als Trägerinnen 

pragmatischer Vernunft und sozial wirksamer Moralität erscheinen. In ihrem Dialog mit 

Florindo tritt Corallina dabei nicht als bloße Nebenfigur auf, sondern übernimmt 

sichtbar die Kontrolle über den Fortgang des dramatischen Geschehens. Ihre 

Handlungsanweisungen, „Andate subito a ritrovar ser Agapito... lasciate operare a me“, 

machen deutlich, dass sie sowohl über einen Plan verfügt als auch die Mittel kennt, ihn 

umzusetzen. Dabei wird sie zur treibenden Kraft der Handlung, obwohl sie sich formal 

in einer gesellschaftlich untergeordneten Position befindet. Goldoni verleiht ihr damit 

eine Form von Handlungsmacht, die sich nicht durch Autorität, sondern durch soziale 

Intelligenz und strategische Klugheit legitimiert.416 

Im Zentrum des Dialogs steht die Frage nach Liebe und Heirat, zentrale Topoi des 

bürgerlichen Dramas im 18. Jahrhundert. Florindos Reaktion auf Corallinas 

überraschende Ankündigung, ihn verheiraten zu wollen, ist geprägt von Unsicherheit 

und ökonomischer Selbstabwertung: „Così miserabile?“ Seine Armut macht ihn aus 

seiner Sicht unfähig, zu lieben oder eine Partnerschaft einzugehen. Diese 

Selbsteinschränkung verweist auf das Spannungsverhältnis zwischen Gefühl und 

sozialer Lage, das Goldoni hier in doppelter Brechung zeigt: Einerseits thematisiert er 

die Relevanz ökonomischer Voraussetzungen für individuelle Handlungsfreiheit, 

 
415 Goldoni 2007, II.1, S.111f. 
416 Cf. Dazzi 1936, S. 3. 



 

 114 

andererseits inszeniert er Corallina als Figur, die sich über diese Schranken 

hinwegzusetzen weiß, nicht aus Übermut, sondern durch pragmatisches Handeln und 

ein tiefes Verständnis sozialer Dynamiken. 

Florindos innerer Monolog („Se non fossi sì misero, vorrei sposar Corallina“) 

offenbart dabei ein Moment emotionaler Aufrichtigkeit, das jedoch nicht in Handlung 

übergeht. Diese Passivität kontrastiert deutlich mit Corallinas Tatkraft. Sie verkörpert 

damit eine Umkehrung tradierter Geschlechterrollen: Während der Mann zögert und 

zweifelt, plant und handelt die Frau. Diese Dynamik steht im Einklang mit Goldonis 

aufklärerischer Dramenpoetik, die weibliche Figuren nicht als sentimentale Ideale, 

sondern als vernunftbegabte, sozial handlungsfähige Subjekte zeichnet.417 

Besonders aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang die wiederholte 

Bezugnahme auf Corallinas bontà (Güte).418 Dieser Begriff ist bei Goldoni mehr als 

eine moralische Qualität im traditionellen Sinn; er verweist auf eine Form weiblicher 

Tugend, die mit sozialer Wirksamkeit verknüpft ist. Corallinas Güte zeigt sich nicht in 

selbstloser Unterwerfung, sondern in ihrem entschlossenen Eintreten für Gerechtigkeit, 

Fürsorge und Ordnung im sozialen Gefüge. Ihre bontà ist deshalb keine Schwäche, 

sondern Ausdruck einer aufgeklärten, moralisch fundierten Handlungslogik. Dass 

Florindo diesen Charakterzug bewundert („La sua bontà lo merita: la mia gratitudine lo 

vorrebbe“) und dennoch an sozialen Schranken scheitert, verdeutlicht die Ambivalenz 

bürgerlicher Gefühls- und Standeskonzepte im 18. Jahrhundert. 

Die Szene veranschaulicht somit Goldonis zentrales dramaturgisches Prinzip: Die 

Handlung wird nicht durch heroische Gesten oder idealisierte Gefühle vorangetrieben, 

sondern durch das kluge, realitätsnahe Agieren einer Figur, die sich durch Erfahrung, 

Urteilskraft und Initiative auszeichnet. Corallina steht damit exemplarisch für eine neue 

Form weiblicher Subjektivität, die innerhalb der Begrenzungen der gesellschaftlichen 

Ordnung Handlungsspielräume erkennt und nutzt. Ihre Position als Dienerin verleiht ihr 

nicht nur narrative Flexibilität, sondern auch eine besondere Beobachtungs- und 

Interventionsfähigkeit, sie sieht, versteht und handelt, während andere noch zaudern. 

Ihre Fähigkeit, Gefühle zu erkennen, einzuordnen und in Bezug zur sozialen Lage zu 

setzen, verweist auf eine Form weiblicher Vernunftkompetenz, die sich in Goldonis 

Figuren häufig gegen gesellschaftliche Widerstände behauptet. Wie auch andere 

weibliche Charaktere in Goldonis Theater, etwa Mirandolina in La locandiera, steht 

 
417 Cf. Dazzi 1957, S. 202. 
418 Cf. Norbert Jonard, Introduzione a Goldoni, Rom: 1990, S. 88. 



 

 115 

Corallina für ein neues Bild der Frau: nicht als museales Tugendideal, sondern als sozial 

reflektierte, strategisch agierende und moralisch eigenständige Persönlichkeit.419 

Dass diese Figur ausgerechnet eine Dienerin ist, verweist auf ein weiteres zentrales 

Moment goldonischer Dramaturgie: Soziale Einsicht erweist sich in Goldonis Werk als 

nicht an gesellschaftlichen Stand oder Geschlecht gebunden, sondern vielmehr als 

Ergebnis individueller Erfahrung, ausgeprägter Beobachtungsgabe und kognitiver 

Reflexionsfähigkeit. Corallinas Satz über Liebe und Hunger ist daher mehr als ein 

pointierter Kommentar zur Handlung und fungiert als sensibler Indikator 

gesellschaftlicher Verhältnisse. 

7.1.4. Aufopferung als Ausdruck weiblicher Handlungsmacht, II.14 
Im vierten Monolog der Protagonistin Corallina verdichtet sich die ethisch-moralische 

und soziale Dimension ihrer Figur zu einem programmatischen Selbstbekenntnis. Die 

Szene II.14 markiert einen dramaturgischen Höhepunkt, da Corallina hier nicht nur ihr 

eigenes Handeln rechtfertigt, sondern auch einen Gegenentwurf zu zeitgenössischen 

Weiblichkeitsbildern und rechtlichen Rollenzuschreibungen präsentiert. Die Szene 

markiert das erste direkte Aufeinandertreffen zwischen Rosaura und Florindo, wodurch 

die zuvor distanzierte Beziehung, geprägt von heimlichen Blicken und symbolischer 

Kommunikation durch Fenster, in eine offene, dialogische Interaktion überführt wird. In 

diesem Kontext übernimmt Corallina eine vermittelnde und zugleich strukturierende 

Funktion: Sie agiert nicht nur als Beobachterin und Kommentatorin des Geschehens, 

sondern steuert es aktiv, indem sie kommunikative Brücken schlägt und situativ 

eingreift. Ihre Rolle lässt sich damit als die einer dramatischen Moderatorin fassen, die 

sowohl narrative Übergänge ermöglicht als auch die affektive Dynamik der Szene 

kontrolliert.420 Der Monolog am Ende der Szene II.14 fungiert als Ausdruck weiblicher 

Selbstermächtigung innerhalb eines von patriarchalen Normen dominierten Systems 

und steht exemplarisch für Goldonis Theater der Aufklärung. 

CORALLINA: Ed io ho piacere che si vadano a genio. Spero che in breve saranno 
consolati, se il mio disegno non va fallito. Se alcuno mi avesse in tal 
incontro veduta, mi avrebbe onorato del titolo di mezzana; ma tali si 
direbbono egualmente tutti quelli che trattano e che procurano un lecito 
matrimonio. Alfine si saprà dal mondo chi sono. Si saprà che ho avuto 
cuore di rinunziare uno sposo civile, un’occasione invidiabile, una 
grandissima fortuna, per delicatezza d’onore, per zelo di fedeltà, per 
impegno di vera onestà e disinteressata amicizia.421 

 
419 Cf. Spranzi 2010, S. 73. 
420 Cf. Giovanelli 2007, S: 282. 
421 Goldoni 2007, II.14, S. 145. 



 

 116 

Corallina beginnt mit einem Rückblick auf ihr erfolgreiches Wirken als Vermittlerin 

zwischen Rosaura und Florindo422: „Ed io ho piacere che si vadano a genio. Spero che 

in breve saranno consolati, se il mio disegno non va fallito.“ Diese Äußerung macht 

deutlich, dass sie ihre Rolle aktiv geplant und bewusst umgesetzt hat423, ein Motiv, das 

sich durch die gesamte Handlung zieht. Bereits hier zeigt sich ihre Position als 

handelndes Subjekt, das selbst Verantwortung übernimmt und nicht passiv auf 

Entwicklungen reagiert. Damit durchbricht sie das tradierte Bild der abhängigen und 

schweigsamen Dienerin, das in der commedia dell’arte vielfach reproduziert wurde. 

Die darauf folgende ironische Selbstzuschreibung als mezzana, also als Kupplerin, ist 

von besonderer Relevanz: „Se alcuno mi avesse in tal incontro veduta, mi avrebbe 

onorato del titolo di mezzana; ma tali si direbbono egualmente tutti quelli che trattano e 

che procurano un lecito matrimonio.“ Hier greift Corallina einen gesellschaftlich 

negativ konnotierten Begriff auf, um ihn rhetorisch zu wenden. In der frühneuzeitlichen 

italienischen Gesellschaft war der Begriff der mezzana (Kupplerin) eng mit weiblicher 

Sexualität und sozialer Grenzüberschreitung verbunden. 424  Die Tätigkeit als 

Heiratsvermittlerin, insbesondere ohne kirchliche oder familiäre Legitimation, konnte 

mit einem moralischen Makel behaftet sein und in manchen Regionen sogar rechtliche 

Konsequenzen nach sich ziehen. Corallina verteidigt ihre Handlung jedoch als 

moralisch einwandfrei und gesellschaftlich nützlich, da sie auf ein lecito matrimonio 

zielt, also auf eine rechtlich und religiös legitimierte Ehe. Damit konstruiert sie sich 

selbst als eine Frau, die nicht im Verborgenen handelt, sondern offen und mit ehrbaren 

Motiven.425 Ihre Vermittlung erscheint somit nicht als Eingriff in die Ordnung, sondern 

als deren Wiederherstellung. 

In Corallina rivive il tipo della balia della commedia erudita, che il Goldoni riabilita, non 
senza, direi, cadere nell’estremo opposto. Di mezzana ch’era nel teatro del 500 egli ne fa un 
esempio d’abnegazione in una buona causa. È vero che il sacrificio di Corallina perde di 
merito, perché, aliena com’ è da terrestri passioni, non è punto innamorata del padrone.426 

Goldonis Darstellung Corallinas lässt sich im Kontext einer bewussten literarischen 

Rehabilitierung traditioneller weiblicher Nebenfiguren der commedia erudita lesen. Wie 

Maddalena treffend formuliert: „In Corallina rivive il tipo della balia della commedia 

erudita, che il Goldoni riabilita, non senza, direi, cadere nell’estremo opposto.“ 

 
422 Cf. Herry 2009, S. 374. 
423 Cf. Herry 2009, S. 373. 
424 Cf. Lombardi 2001, S. 197. 
425 Cf. Gastone Geron, Carlo Goldoni. La serva amorosa. La cameriera brillante. La donna di governo, 

Mailand: 1994, S. 9. 
426 Edgardo Maddalena, „La serva amorosa del Goldoni“, in: Rivista Dalmatica, anno I, fasc. 5, Florenz: 

1900, S. 150-165. 



 

 117 

Tatsächlich lässt sich eine Transformation des Typus der mezzana, im frühneuzeitlichen 

Theater oft als zwielichtige Kupplerin oder intriganter Vermittlerin gezeichnet, in eine 

moralisch aufgewertete, aufopferungsvolle Figur erkennen. Goldoni konvertiert das 

Bild der verdächtigen Heiratsstifterin in das einer uneigennützigen, rational handelnden 

Frau, die in den Dienst eines „guten Zwecks“ gestellt wird.427 Dieser Wandel entspricht 

dem aufklärerischen Bestreben, stereotypisierte Rollenbilder durch komplexere, 

psychologisch und ethisch motivierte Charaktere zu ersetzen. 

Doch bleibt diese Umwertung nicht ohne Ambivalenzen. Der zitierte Vorwurf, 

Goldoni falle dabei ins andere Extrem, verweist auf die Tendenz, Corallina nahezu 

idealtypisch zu überhöhen. Ihre Aufopferung erscheint vollkommen frei von 

persönlichen Leidenschaften oder erotischem Begehren, sie sei, wie es heißt, „aliena 

com’è da terrestri passioni“, nicht in den eigenen Herrn verliebt, was ihren Verzicht um 

ein entscheidendes Moment der Tragik oder inneren Spannung beraube. 428  Der 

moralische Wert ihrer Tat, die Ablehnung einer vorteilhaften Heirat, wird dadurch 

insofern relativiert, als kein persönlicher Verlust emotionaler Bindung damit einhergeht: 

CORALLINA: Se fossi una di quelle che ambiscono, accetterei il partito. Mi 
sposerebbe ora per gratitudine, ma poi, dopo qualche tempo, se ne 
pentirebbe e in vece di ringraziarmi di quel che ho fatto per lui, 
maledirebbe la mia pietà interessata.429 

Die Aussage stellt einen zentralen Moment in Corallinas moralischer Selbstverortung 

dar und offenbart zugleich ihre psychologische Differenziertheit. In dieser Passage 

reflektiert sie die Möglichkeit, durch ihr Engagement für Florindo eine Heirat mit ihm 

zu einzugehen oder zumindest zu legitimieren, weist diesen Gedanken jedoch 

entschieden zurück. Bereits die konditionale Struktur der Einleitung „Se fossi una di 

quelle che ambiscono“, fungiert als Mittel der Abgrenzung gegenüber einem 

Weiblichkeitsbild, das durch Berechnung und Aufstiegsstreben geprägt ist. Der Begriff 

ambiscono (unbedingt erreichen wollen) evoziert die zeitgenössisch negativ konnotierte 

Figur der ehrgeizigen Frau, die ihr soziales Fortkommen über Heirat und emotionale 

Manipulation anstrebt. Corallina stellt sich bewusst außerhalb dieses Rollenmodells und 

verleiht ihrem Verzicht auf einen möglichen sozialen Aufstieg moralisches Gewicht.430 

Ihre Einschätzung der hypothetischen Ehe mit Florindo ist dabei bemerkenswert 

realistisch: Sie erkennt, dass ein auf Dankbarkeit gegründetes Heiratsverhältnis keine 

tragfähige Basis für langfristige Zuneigung oder Respekt wäre. „Mi sposerebbe ora per 

 
427 Cf. Jonard 1990, S. 88. 
428 Cf. Giovanelli 2007, S. 280. 
429 Goldoni 2007, II.3, S. 138. 
430 Cf. Scognamiglio 2002, S. 143. 



 

 118 

gratitudine, ma poi, dopo qualche tempo, se ne pentirebbe...“, diese Prognose zeigt, dass 

Corallina nicht nur in der Lage ist, soziale Dynamiken zu durchschauen, sondern auch 

emotionale Entwicklungen vorauszudenken. Sie erkennt das prekäre Gleichgewicht 

zwischen Dank und Schuld, zwischen moralischem Einsatz und persönlichem Interesse, 

das insbesondere für Frauen in abhängiger sozialer Position schnell kippen kann.431 

Besonders eindrucksvoll ist in diesem Zusammenhang die Wendung „la mia pietà 

interessata“. Hier bringt Corallina ein Bewusstsein dafür zum Ausdruck, wie leicht 

selbst aufrichtige Hilfe als eigennützig interpretiert werden kann, insbesondere, wenn 

sie von einer Frau gegenüber einem männlichen Schützling geleistet wird. Ihre Furcht, 

dass ihre Fürsorge im Nachhinein nicht als Ausdruck edler Gesinnung, sondern als 

taktisches Mittel zur Eheschließung gewertet werden könnte, verweist auf die prekäre 

Stellung von weiblicher Handlungsmacht im Kontext patriarchaler Zuschreibungen: 

Was bei Männern als Loyalität und Verdienst gilt, erscheint bei Frauen schnell als 

Manipulation oder Berechnung.432 

In dieser Passage kulminiert damit ein zentrales Spannungsfeld der Figur Corallina: 

Sie handelt mit hoher moralischer Integrität, doch bleibt sie sich der potenziellen 

gesellschaftlichen Fehlinterpretation ihres Tuns stets bewusst. Ihre Entscheidung, auf 

eine mögliche Verbindung mit Florindo zu verzichten, ist daher nicht Ausdruck von 

Selbstverleugnung, sondern bewusster Ausdruck einer ethisch fundierten Autonomie. 

Zugleich ist sie ein Akt der Selbstbehauptung: Corallina entscheidet, wie sie gesehen 

werden will, nicht als mezzana mit versteckter Agenda, sondern als Frau, deren Handeln 

von Loyalität, Klugheit und Aufrichtigkeit geleitet ist. Diese Reflexion steht 

paradigmatisch für Goldonis Dramaturgie der aufgeklärten Charakterentwicklung: 

Corallina ist keine stereotype Dienerin mehr, sondern ein sittlich handelndes Subjekt, 

das in komplexen sozialen Gefügen moralische Entscheidungen trifft, bewusst, 

reflektiert und jenseits tradierten Rollenverhaltens. 

Tatsächlich liegt in dieser Asexualisierung der Figur ein ideologischer Zug, der 

Goldonis bürgerliche Moralvorstellungen spiegelt: Die ideale Frau handelt nicht aus 

Begehren, sondern aus Tugend. 433  Corallinas Treue gilt nicht einer privaten Liebe, 

sondern einer abstrakten Ethik, Ehre, Freundschaft und Gerechtigkeit. Diese 

Konstruktion weiblicher Moralität lässt sich kritisch als Sublimierung und zugleich 

Entkörperlichung weiblicher Handlungsmacht lesen: Corallina gewinnt Autonomie, 

indem sie sich von weiblicher Sinnlichkeit distanziert. 
 

431 Cf. Giovanelli 2007, S. 280. 
432 Cf. Cozzi 1986, S. 15. 
433 Cf. Dazzi 1936, S. XXX sowie Tellini 2020, S. 142. 



 

 119 

Auf die multiplen dramaturgischen und sozialen Funktionen, die Goldoni in der 

Figur der Corallina aktualisiert und zugleich transformiert verweist das folgende Zitat 

von Momo: „L'amorosa serva reinveste allora tre delle funzioni tradizionali della 

Servetta affezionata ai padroni giovani: quelle di mezzana, di macchinista, [ma anche 

quella d’avvocato]“. 434  Sie wird dabei zur modernen Variante der traditionellen 

servetta, einer Figur. 

Als mezzana nimmt Corallina klassischerweise und wie bereits erwähnt, die Rolle 

der Liebesvermittlerin ein, eine Position, die sie auch in Goldonis Stück bekleidet, 

allerdings nicht im Sinne heimlicher Intrige, sondern als moralisch legitimierte Förderin 

einer standesgemäßen und affektiv begründeten Verbindung zwischen Rosaura und 

Florindo. Dabei wird die ursprünglich ambivalente Figur der mezzana, oft mit 

Sexualität und Täuschung assoziiert, bei Goldoni zu einer Vertreterin gesellschaftlicher 

Ordnung und emotionaler Aufrichtigkeit umgedeutet. 

Die Funktion der macchinista, also der lenkenden Dramaturgin des Geschehens, 

betont Corallinas strategisches Geschick. Sie behält stets den Überblick über die 

sozialen Konstellationen und interveniert gezielt, um Konflikte zu entschärfen oder 

Missverständnisse aufzulösen. In dieser Rolle überschreitet sie deutlich die passive 

Stellung der Dienerin und avanciert zur zentralen Handlungsträgerin, die narrative 

Fäden miteinander verknüpft und dramaturgische Übergänge gestaltet.435 

Besonders bemerkenswert ist schließlich die dritte Rolle, die Herry ergänzt: jene des 

avvocato (Anwalts).436 Corallina tritt wiederholt als Verteidigerin, Fürsprecherin und 

moralische Instanz auf, nicht nur im Interesse des jungen Paares, sondern auch gegen 

die Härte und Engstirnigkeit der patriarchalen Autorität, die in Pantalone verkörpert ist. 

Ihre Argumentationen zielen dabei nicht auf persönliche Vorteile, sondern auf 

Gerechtigkeit, Loyalität und menschliche Vernunft. Damit erhält die serva amorosa 

eine argumentative und ethische Autorität, die weit über die traditionelle Funktion der 

Dienerin hinausgeht. 

Insgesamt lässt sich feststellen, dass Goldoni mit Corallina eine komplexe 

Frauenfigur schafft, die tief in der Theatertradition verwurzelt ist, diese jedoch zugleich 

modernisiert und moralisch aufwertet. Die drei genannten Rollen, mezzana, macchinista 

 
434 Momo 1992, S. 103 weist auf die Wiederaufnahme traditioneller Funktionen der	 servetta	 in der Figur 

der Corallina hin. Ginette Herry erweitert diese Beobachtung in Band III ihrer Studie	 Carlo Goldoni. 
Biografia ragionata	 (2009, S. 375) um die zusätzliche Kategorie der avvocato-Funktion, wodurch er 
Corallinas Rolle nicht nur als dramaturgische Vermittlerin (mezzana) und strategische Akteurin 
(macchinista), sondern auch als argumentativ handelnde Fürsprecherin mit quasi-juristischer Autorität 
profiliert. 

435 Cf. Goldoni 2007, S. 69ff. 
436 Cf. Herry 2009, S. 375. 



 

 120 

(lenkende Dramaturgin) und avvocato, werden nicht bloß formal aktualisiert, sondern 

inhaltlich mit den Idealen der Aufklärung angereichert: Handlungsfähigkeit, Vernunft, 

Integrität. Corallina verkörpert damit eine neue dramatische Weiblichkeit, die innerhalb 

der Konventionen des bürgerlichen Theaters des 18. Jahrhunderts eine emanzipatorische 

Stimme erhält. 

Ihre Figur bietet zudem ein emanzipatorisches Potenzial: Gerade durch die 

Ablehnung einer erotischen Abhängigkeit tritt Corallina als souveräne Instanz auf, die 

moralisch handelt, ohne auf die Liebe zum Herrn als Rechtfertigung angewiesen zu 

sein. In einem dramatischen Feld, das weibliche Figuren häufig über ihre 

Liebesbeziehungen definiert, markiert Corallinas rationale und freundschaftlich 

motivierte Haltung eine bemerkenswerte Ausnahme. Sie wird zum Symbol einer 

weiblichen Handlungsmacht, die nicht durch Liebe, sondern durch sittliche 

Überzeugung legitimiert ist.437 

Die gesellschaftliche Brisanz dieser Selbstbehauptung wird besonders deutlich, wenn 

man sie vor dem Hintergrund der rechtlichen Stellung der Frau im 18. Jahrhundert liest. 

Frauen hatten im Ancien Régime nur eingeschränkte Rechtsfähigkeit. Sie standen unter 

der Vormundschaft des Vaters oder Ehemannes und konnten über Besitz, Beruf oder 

Ehe nicht autonom verfügen. 438  Heiraten waren zumeist von familiären und 

ökonomischen Interessen bestimmt, die Mitgift war dabei ein zentrales Instrument zur 

Kontrolle weiblicher Lebenswege. Entscheidungen über Ehepartner lagen in der Regel 

nicht bei den betroffenen Frauen selbst, sondern wurden im Rahmen familialer 

Aushandlungen getroffen, oft unter männlicher Aufsicht. Unverheiratete Frauen galten 

häufig als gesellschaftlich unvollständig oder ökonomisch gefährdet. In diesem Kontext 

stellt Corallinas bewusste Ablehnung einer grandissima fortuna (eines großen Glückes), 

einer vorteilhaften Heirat, einen radikalen Akt der Selbstbestimmung dar. 

„Si saprà che ho avuto cuore di rinunziare uno sposo civile, un’occasione invidiabile, 

una grandissima fortuna, per delicatezza d’onore, per zelo di fedeltà, per impegno di 

vera onestà e disinteressata amicizia.“439 Diese Passage stellt den moralischen Kern des 

Monologs dar. Corallina begründet ihre Entscheidung nicht mit äußeren Zwängen, 

sondern mit innerer Überzeugung: Ehre, Treue, Aufrichtigkeit und uneigennützige 

Freundschaft. Gerade das Moment der disinteressata amicizia, uneigennützigen 

Freundschaft, bildet einen Kontrast zur ökonomisierten Ehepolitik des 18. Jahrhunderts. 

 
437 Cf. Geron 1994, S. 9. 
438 Cf. Vismara 1978, S.45. 
439 Goldoni 2007, II.14, S. 145. 



 

 121 

Indem Corallina auf materielle Vorteile verzichtet, stellt sie ein ethisches Prinzip über 

die sozialen Erwartungen ihrer Zeit. 

Zugleich artikuliert sie ein Bedürfnis nach öffentlicher Anerkennung: „Alfine si 

saprà dal mondo chi sono.“ Diese Wendung betont die Spannung zwischen privater 

Moral und öffentlicher Reputation. In einer Gesellschaft, in der weibliche Ehre stark an 

Sichtbarkeit und Fremdzuschreibung gebunden war, versucht Corallina, ihre Integrität 

selbst zu definieren und dem Urteil der Gesellschaft eine eigene Erzählung 

entgegenzusetzen. Sie beansprucht einen moralischen Raum, in dem eine Frau nicht 

durch Geburt oder Stand, sondern durch ihr Handeln definiert wird. 

FLORINDO:  Potrò assicurarmi della vostra fede? 

ROSAURA:  Sì signore. 

FLORINDO:  Datemene una caparra colla vostra mano. 

CORALLINA: Oh, basta così. Le cirimonie vanno troppo avanti. Premeva 
sapere, se il vostro genio è d’accordo; ora che ne siete 
assicurati, s’hanno a far le cose a dovere, e l’ha da sapere il 
signor Pantalone, prima che vi tocchiate la mano. Sono una 
donna onesta, e non permetterò che così di nascosto...440 

Diese Szene stellt einen bedeutenden Moment im Spannungsfeld zwischen individueller 

Emotion, gesellschaftlicher Norm und weiblicher Handlungsmacht dar. Florindo und 

Rosaura stehen kurz vor einem symbolischen Akt der gegenseitigen Bindung, dem 

Handschlag als Zeichen der Verlobung oder zumindest der gegenseitigen 

Absichtserklärung. Florindos Bitte „Datemene una caparra colla vostra mano“ evoziert 

in seiner Formulierung den ökonomischen Begriff der caparra (Anzahlung, Pfand)441 

und überträgt ihn auf den zwischenmenschlichen Bereich: Die Geste der Berührung 

wird zur Garantie, zur körperlich performativen Sicherstellung von Treue und 

Einverständnis.442 

An dieser Stelle greift Corallina ein, nicht nur als Figur im Dienste der Ordnung, 

sondern als moralisch legitimierte Instanz mit klaren gesellschaftlichen Maßstäben. Ihr 

Einspruch „Oh, basta così. Le cirimonie vanno troppo avanti“ relativiert die emotionale 

Dynamik der Szene und ruft die gesellschaftliche Realität ins Gedächtnis: Eine 

körperliche Annäherung, selbst eine scheinbar harmlose wie das Berühren der Hand, 

 
440 Goldoni 2007, II.14, S. 145. 
441 Cf. Giovanelli 2007, S. 283. 
442 Cf. Lombardi 2001, S. 197ff. 



 

 122 

kann im bürgerlichen Kontext des 18. Jahrhunderts als vorweggenommene Intimität 

gelten, die ohne familiäre Billigung als unschicklich, ja unehrenhaft gewertet wird.443 

Corallinas Haltung ist dabei doppelt codiert: Einerseits schützt sie Rosaura vor einem 

moralischen Fehltritt, der ihren Ruf und ihre Heiratsfähigkeit gefährden könnte, 

andererseits unterstreicht sie ihre eigene Position als donna onesta, als Frau, die sich 

nicht nur um die äußere Ordnung bemüht, sondern auch um die Wahrung weiblicher 

Ehre. Gerade in einer Gesellschaft, in der die Ehre einer Frau wesentlich über ihre 

Sexualmoral und öffentliche Zurückhaltung definiert wurde, erhält diese Intervention 

großes Gewicht. Der Satz „non permetterò che così di nascosto...“ zeigt zudem, dass 

Corallina Wert auf formale Legitimation und Transparenz legt, nicht Heimlichkeit, 

sondern die Zustimmung des Vaters („l’ha da sapere il signor Pantalone“) soll 

Grundlage des weiteren Handelns sein. 

Dieser Eingriff ist nicht bloß ein konservativer Reflex, sondern Ausdruck einer 

bewussten sozialen Verantwortung. Corallina handelt als Vermittlerin zwischen 

Emotion und Konvention, zwischen individueller Freiheit und sozialer Bindung. In ihrer 

Ablehnung der heimlichen Handberührung verkörpert sie eine weibliche Instanz, die 

sowohl über moralische Autorität als auch über situatives Machtbewusstsein verfügt, 

ein bemerkenswerter Rollenanspruch angesichts der rechtlich und sozial 

eingeschränkten Stellung von Frauen im 18. Jahrhundert. 

Aus literatur- und gesellschaftshistorischer Perspektive fungiert dieser Monolog als 

exemplarisches Zeugnis der aufklärerischen Idee weiblicher Autonomie, wie sie 

Goldoni im Rahmen seiner Theaterreform verfolgt. Corallina ist keine passiv leidende 

Frauengestalt, sondern eine selbstreflexive, handlungsfähige Protagonistin, die sich mit 

den Mitteln der Sprache einen Ort in der moralischen Öffentlichkeit schafft. Ihr 

Monolog dient nicht nur der Charakterisierung, sondern auch der pädagogischen 

Kommunikation mit dem Publikum, im Sinne einer moralischen Aufklärung über 

weibliche Handlungsfähigkeit, soziale Gerechtigkeit und die ethische Kraft des 

Verzichts.444 

7.2. Schlüsselszene II.3 
[È] questa la scena portante della commedia, nel corso della quale Corallina, dopo i due 
dialoghi di "collaudo" con Brighella (I.9) e con Rosaura (I.11), affronta la sua più difficile 
prova dialettica. Abilità retorica, talento seduttivo e la sempre attiva prontezza di spirito le 
permetteranno non solo si "se-durre" Pantalone, ma anche di ratificare una sorta di alleanza 

 
443 Cf. Lombardi 2001, S. 198. 
444 Cf. Giovanelli 2007, S. 284. 



 

 123 

complice fra due che- se pensiamo alla successiva scena II.12 nella quale Corallina esprime 
tutta la sua pulsione materna nei confronti di Florindo- possono considerarsi una sorta di 
ideale coppia genitoriale.445 

Nach Giovanelli markiert die betreffende Szene einen entscheidenden dramaturgischen 

Wendepunkt und unterstreicht zugleich die zentrale Stellung Corallinas innerhalb der 

dramatischen Struktur des Stücks. Nach zwei vorbereitenden Dialogen, dem taktischen 

Gespräch mit Brighella (I.9) und der sensiblen Annäherung an Rosaura (I.11), tritt 

Corallina in eine rhetorisch anspruchsvolle Konfrontation mit Pantalone, die als ihre 

bedeutendste prova dialettica (argumentativer Beweis) gewertet werden kann. Diese 

Szene dient nicht nur der narrative Verdichtung, sondern fungiert auch als Prüfstein für 

Corallinas rhetorische und soziale Kompetenz. Ihre Argumentationsweise vereint dabei 

drei entscheidende Qualitäten: rhetorische Gewandtheit, subtile Überzeugungskraft 

(talento seduttivo) und eine stets wache prontezza di spirito, also die Fähigkeit, spontan 

auf situative Anforderungen zu reagieren. In der Auseinandersetzung mit Pantalone 

gelingt es ihr nicht nur, dessen Misstrauen zu entkräften und seine Haltung zu 

beeinflussen, sondern darüber hinaus eine emotionale Verbindung aufzubauen, die über 

das reine Herr-Dienerin-Verhältnis hinausgeht. Ihre Fähigkeit zur se-duzione fungiert 

als sprechendes Wortspiel und verweist zugleich auf ein subtiles Verständnis 

interpersonaler Dynamiken sowie der Mechanismen sozialer Rollenverteilung. 

Bemerkenswert ist zudem die Interpretation der Szene als symbolische Etablierung 

eines komplementären Bündnisses zwischen Corallina und Pantalone, das auf 

gegenseitiger Anerkennung und implizitem Vertrauen beruht. Die spätere Szene (II.12), 

in der Corallina eine ausgeprägte, beinahe mütterliche Fürsorge für Florindo zeigt, 

unterstützt diese Lesart: Gemeinsam verkörpern Corallina und Pantalone eine Art ideale 

coppia genitoriale, ein elterliches Modell, das jenseits biologischer Verwandtschaft auf 

Fürsorge, Autorität und moralischer Verantwortung basiert. Damit überführt Goldoni 

das klassische Dienerin-Herr-Schema in eine neue, sozial aufgeladene 

Beziehungsebene, die den normativen Rahmen des 18. Jahrhunderts reflektiert und 

gleichzeitig infrage stellt. 

PANTALONE: Ve digo ben, che in casa mia me farè servizio a no ghe vegnir. 

CORALLINA: Perché, signor Pantalone? Ho commesso qualche mala creanza? 

PANTALONE: No ve n’abbiè per mal. In casa mia no gh’ho gusto che ghe vegnì. 

CORALLINA: Benissimo: sarà servito. Ella è padrone di casa sua. Può ricever chi 
vuole; può cacciar via chi comanda: è un signore tutto prudenza, non è 

 
445 Giovanelli 2007, S. 258. 



 

 124 

capace di operar senza fondamento, non è capace di lasciarsi acciecare 
dalla passione; avrà i suoi giusti motivi, le sue giuste ragioni. Non mi 
vuole in casa sua? Pazienza, non ne son degna, e non ci verrò mai più. 
Non lo disgusterei per tutto l’oro del mondo. Il signor Pantalone de’ 
Bisognosi, che con tanto amore, con tanta carità, s’è interessato a favore 
del mio padrone, disgustarlo? Il cielo me ne guardi! No, signor 
Pantalone, non dubiti, l’assicuro: in casa sua non ci verrò mai più.446 

Die Szene zwischen Corallina und Pantalone markiert einen zentralen Moment der 

sozialen Auseinandersetzung. Pantalones kategorische Zurückweisung „In casa mia no 

gh’ho gusto che ghe vegnì“, ist Ausdruck der autoritären Verfügungsmacht des 

Hausherrn, wie sie im 18. Jahrhundert sowohl sozial als auch rechtlich unhinterfragt 

einem männlichen Oberhaupt zustand. 447  In dieser Konstellation trifft die Figur 

Corallina als weibliche Dienerin doppelt auf strukturelle Unterordnung: sowohl durch 

Geschlecht als auch durch Stand. 

Bemerkenswert ist daher, wie Corallina auf diese Zurückweisung reagiert, nicht 

durch offene Konfrontation, sondern durch eine rhetorisch hochdifferenzierte Strategie, 

die sich äußerlich der patriarchalen Ordnung unterordnet, diese jedoch durch 

performative Ironie und moralische Spiegelung untergräbt. Ihr scheinbar bescheidenes 

Nachfragen, „Perché, signor Pantalone? Ho commesso qualche mala creanza?“, evoziert 

zunächst das Muster weiblicher Demut und Selbstverantwortung, wie es dem Ideal der 

donna onesta im 18. Jahrhundert entsprach: tugendhaft, zurückhaltend, respektvoll 

gegenüber männlicher Autorität.448 

Doch Corallina nutzt genau dieses kulturelle Rollenbild, um die moralische 

Inkonsequenz Pantalones zu entlarven. Indem sie ihn in überhöhter Sprache als 

vernünftigen, gerechten und besonnenen Mann beschreibt, „un signore tutto prudenza, 

non è capace di operar senza fondamento“, hält sie ihm indirekt einen Spiegel vor, der 

seine aktuelle Handlung als impulsiv, ungerecht und unvereinbar mit seinem Selbstbild 

erscheinen lässt. Diese Form der indirekten Kritik ist gerade im historischen Kontext 

bedeutsam: Frauen verfügten im 18. Jahrhundert weder über öffentliches Rederecht 

noch über politische Stimme; sie mussten ihre Position über subtile kommunikative 

Mittel vertreten, die gesellschaftlich akzeptabel blieben. Corallina beherrscht dieses 

Spiel virtuos. Ihre Rede erreicht ihren Höhepunkt in einer pathetischen 

Loyalitätsbekundung: „Non lo disgusterei per tutto l’oro del mondo.“ Diese 

Formulierung dient nicht allein der Selbstverteidigung, sondern betont Corallinas 

 
446 Goldoni 2007, II.3, S. 113. 
447 Cf. Pertile 1966, S. 2. 
448 Cf. Francesco Brandileone, Saggi sulla storia della celebrazione del matrimonio in Italia, Mailand: 

1906, S. 383. 



 

 125 

Bereitschaft zur Selbstaufgabe im Namen moralischer Ordnung, ein Motiv, das gerade 

im bürgerlichen Diskurs des 18. Jahrhunderts Frauen vorbehalten war. Doch Corallina 

affirmiert dieses Opfer nicht passiv, sondern inszeniert es bewusst als Mittel, um 

moralische Autorität zurückzugewinnen. Indem sie sich scheinbar unterordnet, überhöht 

sie ihre eigene Position: nicht als gehorsame Magd, sondern als tugendhafte Frau, die 

ihre Ehre wahrt und zugleich ethisch handelt. 

Schließlich führt sie Pantalones früheres wohlwollendes Verhalten an, „che con tanto 

amore, con tanta carità, s’è interessato a favore del mio padrone“, um eine Kontinuität 

von Menschlichkeit und Fürsorge zu beschwören, die sein jetziges Verhalten als 

Abweichung erscheinen lässt.449 Diese Strategie wirkt zugleich auf emotionaler wie auf 

moralischer Ebene: Sie appelliert nicht an Pantalones Macht, sondern an sein Gewissen. 

Im Kontext des 18. Jahrhunderts, in dem Frauen weder über Eigentum noch über 

juristische oder politische Souveränität verfügten und als rechtlich abhängige Wesen 

galten (unter der Vormundschaft von Vater oder Ehemann)450, ist Corallinas Verhalten 

als ein Akt subtiler Emanzipation zu lesen. Ohne die gesellschaftliche Ordnung frontal 

zu hinterfragen, nutzt sie ihre sprachliche Kompetenz, emotionale Intelligenz und 

moralische Integrität, um sich innerhalb des bestehenden Systems Gehör, Respekt und 

Handlungsmacht zu verschaffen. Goldoni stellt mit ihr eine weibliche Figur vor, die 

innerhalb der engen Grenzen ihrer Zeit eine bemerkenswerte Form sozialer Autonomie 

entwickelt, ein Beispiel für die Aufwertung weiblicher Rollen im Rahmen des 

bürgerlichen Aufklärungstheaters. 

CORALLINA: Vorrei che per finezza, per grazia, mi dicesse il motivo, perché non 
vuole ch’io venga nella sua casa. 

PANTALONE: Ve lo dirò liberamente. Ho avudo tanto poco gusto, tanta mala fortuna 
per aver parlà a favor de sior Florindo, che no voggio più intrigarmene 
né poco, né assae; e no vòi aver da far co nissun, che dependa da quella 
casa. 

CORALLINA: Benissimo; son persuasa; lodo la sua condotta, e non ho motivo di 
lamentarmi. Dubitava quasi ch’ella avesse mal concetto di me. 

PANTALONE: Oh no, fia. 

CORALLINA: Ella saprà benissimo, ch’io sono una donna onorata. 

PANTALINE: No digo al contrario... 

CORALLINA: Che in casa del signor Ottavio, dove sono nata, cresciuta, maritata e 
rimasta vedova, non ho mai dato motivo di mormorare de’ fatti miei. 

 
449 Cf. Giovanelli 2007, S. 258. 
450 Cf. Kapitel 6. 



 

 126 

PANTALONE: Xe verissimo... 

CORALLINA: E se sono venuta a stare col signor Florindo, l’ho fatto per amicizia, per 
compassione, per carità. 

PANTALONE: Qua mo, qua mo tutti no crede che la sia cussì. 

CORALLINA: E che credono? Ch’io sia una sfacciata, una donna scorretta, una poco 
di buono? So che il signor Pantalone non lo crede, so che un uomo 
onesto, un galantuomo, non è capace di pensar male degli altri. Ma 
giuro al cielo, se vi fosse persona che ardisse macchiar in un picciol neo 
la mia reputazione, benché sia donna, avrei coraggio di saltargli alla 
vita, graffiargli il viso, strappargli la lingua, cavargli il cuore.451 

Die Konfrontation mit Pantalone bringt nicht nur Corallinas persönliche Verletzlichkeit 

zum Ausdruck, sondern auch ihr Bewusstsein für die prekäre Lage einer Frau, die sich 

dem Urteil und den Gerüchten der Gesellschaft ausgesetzt sieht, besonders als 

alleinstehende, verwitwete Frau im 18. Jahrhundert ohne männlichen Schutz. 

Corallina beginnt zunächst kontrolliert und höflich, „Vorrei che per finezza, per 

grazia, mi dicesse il motivo“, und setzt auf die sozialen Codes von Anstand und 

Dialogbereitschaft. Sie fordert Respekt durch formale Höflichkeit ein, noch ohne 

Widerspruch. Pantalones Antwort verweist jedoch nicht auf persönliches Fehlverhalten 

ihrerseits, sondern auf eine allgemeine Distanzierung von Florindos Umfeld: „No vòi 

aver da far co nissun, che dependa da quella casa.“ Hier zeigt sich die strukturelle 

Problematik weiblicher Abhängigkeit im 18. Jahrhundert: Corallinas Ansehen wird über 

ihre Verbindung zu einem Mann definiert. Ihre individuelle Integrität zählt weniger als 

die Haushaltszugehörigkeit, ein Muster, das rechtlichen und sozialen Normen jener Zeit 

entspricht, in denen Frauen stets als Teil eines männlich kontrollierten Systems 

galten.452 Corallina erkennt diese Dynamik sofort, stellt sich ihr jedoch selbstbewusst 

entgegen. Ihre Wiederholung der eigenen Ehrenhaftigkeit, „Ella saprà benissimo, ch’io 

sono una donna onorata“, ist dabei nicht bloß eine defensive Geste, sondern ein Akt 

aktiver Selbstvergewisserung.453 Sie beruft sich auf ihre Herkunft und Lebensstationen, 

„nata, cresciuta, maritata e rimasta vedova“, und konstruiert so eine Biografie, die auf 

moralischer Beständigkeit basiert. Gerade für verwitwete Frauen war es im 18. 

Jahrhundert entscheidend, als sittsam und zurückgezogen zu gelten, um ihren Ruf zu 

wahren.454 Corallina nimmt diese Erwartung auf, um ihre Integrität zu unterstreichen, 

„non ho mai dato motivo di mormorare de’ fatti miei“. 

 
451 Goldoni 2007, II.3, S.113f. 
452 Cf. Alpa1994, S. 353. 
453 Cf. Giovanelli 2007, S. 260. 
454 Cf. Pertile 1966, S. 234f. 



 

 127 

In einem dramatischen Umschlag erfolgt dann ihre heftigste Replik: „Giuro al 

cielo…“. Der leidenschaftliche Ausbruch, in dem Corallina Gewaltphantasien gegen 

jeden äußert, der ihre Ehre in Frage stellt, „graffiargli il viso, strappargli la lingua, 

cavargli il cuore“, bricht mit dem Bild der gemäßigten, kontrollierten Frau, wie es die 

Gesellschaft der Zeit verlangt. Doch gerade in dieser emotionalen Explosion offenbart 

sich eine Form weiblicher Selbstermächtigung. Corallina ist sich bewusst, dass ihre 

soziale Existenz maßgeblich von ihrer reputazione (ihrem Ruf) abhängt, einem fragilen 

Gut, das insbesondere bei Frauen leicht zerstört werden konnte, sei es durch Gerüchte, 

sexuelle Unterstellungen oder gesellschaftliche Abwertung.455 Ihre aggressive Sprache 

ist Ausdruck dieser existenziellen Bedrohung und zugleich ein Akt der Verteidigung 

einer von Männern dominierten Ehrvorstellung mit den Mitteln der Sprache, aber auch 

mit der Imagination körperlicher Gegenwehr. 

Diese Szene ist daher nicht nur ein persönliches Plädoyer für moralische Unschuld, 

sondern ein dramatischer Kommentar zur weiblichen Situation im 18. Jahrhundert. 

Goldoni führt mit Corallina eine Figur vor, die sich nicht mit dem ihr zugedachten Platz 

am Rand der Gesellschaft zufriedengibt, sondern ihre Stimme erhebt, wortwörtlich und 

symbolisch, gegen ein System, das sie auf bloße Abhängigkeit reduziert.456 Ihre Wut, 

ihr Stolz und ihre leidenschaftliche Verteidigung ihrer Ehre sprengen die normativen 

Rollenerwartungen, ohne jedoch den gesellschaftlichen Rahmen zu sprengen, denn auch 

in ihrer Empörung wahrt Corallina rhetorische Kontrolle und moralische Stringenz. 

In Goldonis bürgerlichem Reformtheater wird Corallina so zur Stellvertreterin eines 

neuen Frauentypus: einer Frau, die innerhalb der bestehenden Ordnung Selbstachtung, 

Rederecht und moralische Autorität beansprucht, in einer Zeit, in der Frauen rechtlich 

entrechtet und sozial marginalisiert waren. 

Im weiteren Verlauf des Dialogs zwischen Corallina und Pantalone entfaltet sich 

deutlich Corallinas Überzeugungskraft und argumentative Überlegenheit. In einem 

gesellschaftlichen System, das Frauen formal kaum Handlungsspielräume einräumt, 

gelingt es ihr durch geschickte Rhetorik und strategische Emphase, Pantalone 

allmählich zum Umdenken zu bewegen. 

CORALLINA: Anzi, mi perdoni, signor Pantalone ella è un uomo di virtù, di prudenza, 
ma questa volta s’inganna. Una vendetta onesta è lodabile qualche 
volta. Per rifarsi delle impertinenze della signora Beatrice, dovrebbe 
anzi assistere e favorire il povero signor Florindo. In questa maniera 
farebbe un’opera di pietà; e quest’opera di pietà tornerebbe in profitto 
dell’innocente, in danno della matrigna, e in gloria del signor Pantalone, 

 
455 Cf. Momo 1992, S. 100. 
456 Cf. Dazzi 1936, S. 3. 



 

 128 

il quale sendo uomo di mente e di cuore, avrebbe ritrovata la maniera di 
vendicarsi da uomo grande, da uomo celebre, da par suo. 

PANTALONE: Vu disè ben, e me piase la massima, e gh’aveva pensà anca mi. Ma 
cossa possio far per sto putto? Mi no son so parente, mi no gh’ho titolo 
de agir per ello. Lu el gh’ha poco spirito, quella donna xe un diavolo; 
no ghe trovo remedio. 

CORALLINA: Eh! ve lo troverei ben io il rimedio, s’io fossi ne’ piedi del signor 
Pantalone. 

PANTALONE: Via mo, come? 

CORALLINA: È un dar acqua al mare, voler dar consigli ad un uomo della sua qualità. 

PANTALONE: Parlè, che me fe servizio. 

CORALLINA: Per obbedirla, dirò: vuol ella acquistare un titolo sopra il signor 
Florindo, e potere a faccia scoperta operar per lui, e far che stieno a 
dovere il padre, la matrigna, il fratellastro, e tutti li suoi nemici? 

PANTALONE: Via mo, come? 

CORALLINA: Lo prenda in casa, gli dia per moglie la signora Rosaura... 

PANTALLONE: Mo adasio, adasio. No la xe miga una bagattella... 

CORALLINA: Sa ella che il signor Florindo è figlio unico? Che ha suo padre quattro o 
cinque mila scudi d’entrata? Che se non casca il mondo, hanno ad 
essere tutti suoi? 

PANTALONE: Xe vero; ma... 

CORALLINA: Non vede che il signor Ottavio è vecchio, indisposto, imperfetto; che 
poco può vivere, e che presto il figlio sarà padrone?457 

Corallina agiert hier nicht als Dienerin im klassischen Sinn, sondern als politisch 

denkende Akteurin, die Moral, Emotion und Eigennutz zu einem überzeugenden 

Argumentationsstrang verbindet. 458  Ihre Strategie ist zunächst schmeichelnd und 

indirekt: „Mi perdoni, signor Pantalone, ella è un uomo di virtù, di prudenza, ma questa 

volta s’inganna.” Mit dieser rhetorischen Einleitung wahrt sie den Respekt gegenüber 

der männlichen Autorität, untergräbt sie aber zugleich, indem sie Pantalones 

Einschätzung als Irrtum deklariert. In einer Gesellschaft, in der Frauen als 

vernunftunfähig oder emotional geleitet galten, ist es bemerkenswert, dass Corallina 

hier in die Rolle einer Beraterin tritt, die die moralische und politische Tragweite von 

Entscheidungen erörtert. 

Besonders interessant ist ihre Begründung: „Una vendetta onesta è lodabile qualche 

volta.” Die Formel wirkt provokant, da sie einen moralisch negativ konnotierten Begriff 
 

457 Goldoni 2007, II.3, S.115f. 
458 Cf. Herry 2009, S. 275. 



 

 129 

(„Rache“) in einen positiven Kontext rückt. Corallina gibt sich nicht als Idealistin, 

sondern als Realistin, sie kennt die Spielregeln männlicher Ehre, der sie sich rhetorisch 

bedient, um Pantalones Handlungsbereitschaft zu wecken. 459  Dabei verbindet sie 

pietistische Werte („un’opera di pietà”) mit einem Appell an Pantalones 

gesellschaftliches Prestige („in gloria del signor Pantalone”). Sie entwirft ein Szenario, 

in dem bürgerliche Wohltätigkeit, familiäre Ordnung und persönliche Ehre kongruent 

erscheinen, eine Argumentationsweise, die im 18. Jahrhundert hohe Überzeugungskraft 

hatte, gerade im Hinblick auf männliche Rollenideale als virtuoso (tugednhaft) und 

pater familias (Familienvater). 

Zugleich offenbart diese Szene die strukturelle Beschränkung weiblicher 

Handlungsmacht: Corallina selbst könnte den rimedio (Abhilfe) liefern, wäre sie an 

Pantalones Stelle. Doch weil sie als Frau und Dienerin formal keine 

Entscheidungsgewalt besitzt, muss sie ihre Lösung vorschlagen, nicht durchsetzen. Ihre 

Formulierung, „Eh! ve lo troverei ben io il rimedio, s’io fossi ne’ piedi del signor 

Pantalone”, ist insofern doppeldeutig: Sie demonstriert sowohl ihre Kompetenz als auch 

ihre soziale Ohnmacht. Gleichzeitig aber instrumentalisiert sie Pantalones Status, um 

über ihn indirekt Einfluss zu nehmen. Das ist ein typisches Handlungsmuster für Frauen 

im 18. Jahrhundert, die innerhalb patriarchaler Strukturen über sekundäre Machtformen 

verfügten, durch Sprache, Vermittlung, Einflussnahme. 

Die eigentliche Pointe ihrer Argumentation liegt in der Konstruktion einer Allianz: 

Pantalone soll Florindo aufnehmen und ihm Rosaura zur Frau geben. Damit entwirft 

Corallina nicht nur eine praktische Lösung für Florindos soziale Marginalisierung, 

sondern auch eine Ehestiftung, die auf ökonomischer Vernunft basiert. Sie argumentiert 

mit dem potenziellen Erbe, „quattro o cinque mila scudi d’entrata“, und verweist auf die 

Schwäche des Vaters („indisposto, imperfetto“) als Hinweis auf Florindos baldige 

Erbschaft. Dieses Kalkül ist typisch für den ökonomischen Ehemarkt des 18. 

Jahrhunderts, in dem Heiraten nicht primär aus Liebe, sondern aus Vermögens-, 

Standes- und Versorgungsinteressen geschlossen wurden.460 Corallina bewegt sich hier 

mit erstaunlicher Leichtigkeit in diesem System: Sie kennt die Regeln, denkt 

ökonomisch und strategisch, und gebraucht diese Logik, um das Schicksal ihres 

Schützlings zu wenden. 

Im weiteren Dialog mit Pantalone gelingt es Corallina, eine komplexe 

Argumentation zu entfalten, die ökonomische, moralische und affektive Überlegungen 

 
459 Cf. Giovanelli 2007, S. 260f. 
460 Eine vertiefte Analyse hierzu findet sich in den Kapiteln 6.1 und 6.2. 



 

 130 

verknüpft, um eine für ihren Herrn vorteilhafte Heirat mit Rosaura zu fördern. Dabei 

bleibt sie stets innerhalb der Grenzen des akzeptierten weiblichen Rollenverhaltens, und 

nutzt genau diese Konventionen strategisch für ihre Zwecke. 

CORALLINA: Favorisca. Già facciamo così per discorrere, per passare il tempo. Se il 
signor Florindo fosse in casa, fosse erede, fosse come dovrebbe essere, 
avrebbe difficoltà di dargli la sua figliuola? 

PANTALONE: Mi no. La casa xe bona, el putto me piase. 

CORALLINA: Orsù; vede vossignoria questa donnetta? Quanto vale, che non passa 
domani che il signor Florindo è in casa, è padrone, e la signora Beatrice 
colle trombe nel sacco batte la ritirata? 

PANTALONE: Magari! Gh’averave gusto da galantomo. 

CORALLINA: Allora gliela darebbe la signora Rosaura? 

PANTALLONE: Ve digo de sì. 

CORALLINA: Chi sa poi allora, se il signor Florindo fosse di tal opinione. Per questo 
voleva io che il signor Pantalone avesse merito nel suo 
accomodamento, acciò ad occhi chiusi il mio padrone prendesse per 
moglie la signora Rosaura. 

PANTALONE: Mo perché gh’aveu sta premura? Che interesse gh’aveu per mi, e per 
Rosaura mia fia? 

CORALLINA: Confesso il vero: mi levo la maschera. Tutto faccio per il mio padrone. 
Conosco la signora Rosaura, so ch’è una buona figlia, so che per lui 
sarebbe un partito d’oro. Ho paura, se entra in grandezza, che gli amici, 
che i parenti lo tirino a qualche matrimonio avvantaggioso in 
apparenza, e pregiudiciale in sostanza. Che gli tocchi qualche vanerella, 
qualche civettuola di quelle del tempo d’oggidì; essendovi troppo gran 
carestia di fanciulle savie, morigerate, come la vostra, che il cielo ve la 
benedica. E per questo la vorrei assicurare per il signor Florindo, e 
gliene ho parlato, e sarebbe contento ed ella forse forse non direbbe di 
no, e sarebbe un matrimonio che farebbe crepar d’invidia mezza città, e 
mezza giubilerebbe dal contento. Ma vossignoria ha i suoi riguardi, non 
vuole, non le pare. Non so che dire. Se il signor Florindo torna in casa, 
sarà attorniato, sarà sedotto, non mi ascolterà forse più. Me ne dispiace, 
ma non c’è rimedio.461 

Zunächst beginnt Corallina scheinbar beiläufig und ironisch distanziert: „Già facciamo 

così per discorrere, per passare il tempo“. Diese rhetorische Einleitung minimiert 

vordergründig die Relevanz des Themas, was es ihr erlaubt, eine heikle Angelegenheit, 

die Anbahnung einer Ehe, ohne soziale Grenzüberschreitung zur Sprache zu bringen. In 

einer Zeit, in der Frauen keine rechtliche Verfügungsgewalt über Heiratsentscheidungen 

hatten und selbst nicht frei über Ehepartner entscheiden konnten, stellt es eine subtile 

Form weiblicher Handlungsmacht dar, diese Thematik überhaupt zu artikulieren. 

 
461 Goldoni 2007, II.3, S. 116-118. 



 

 131 

In der Folge gelingt es Corallina, Pantalone Schritt für Schritt in ein hypothetisches 

Gedankenspiel zu verwickeln: „Se il signor Florindo fosse in casa, fosse erede […] 

avrebbe difficoltà di dargli la sua figliuola?“, sie bringt ihn dazu, die Heirat mit 

Florindo selbst zu bejahen, ohne dass ein direkter Antrag oder ein gesellschaftlich 

unangemessener Vorstoß erfolgt. Diese Gesprächsführung ist Ausdruck ihrer hohen 

sozialen Intelligenz und zeigt, wie sie innerhalb des vorgegebenen Rahmens weiblicher 

Zurückhaltung dennoch zielgerichtet Einfluss nimmt. 

Bemerkenswert ist auch, wie Corallina ihre eigene Motivation offenlegt, ein für 

weibliche Figuren des 18. Jahrhunderts ungewöhnlich expliziter Moment: „Mi levo la 

maschera. Tutto faccio per il mio padrone.”462 In der dramatischen Selbstentblößung 

erkennt sie zwar ihre Position als Dienstmagd an, behauptet jedoch eine moralisch 

überlegene Haltung, die nicht aus Eigennutz, sondern aus Sorge um Florindos Zukunft 

gespeist ist. Dabei unterläuft sie implizit das gesellschaftliche Bild der Frau als 

emotional oder irrational handelndes Wesen: Corallina kalkuliert klug und 

vorausschauend, zeigt Besorgnis über mögliche politische oder ökonomisch motivierte 

Ehen („qualche matrimonio avvantaggioso in apparenza, e pregiudiciale in sostanza“) 

und denkt über familiäre Loyalitäten hinaus. 

Ein zentrales Motiv in dieser Szene ist Corallinas Kritik am zeitgenössischen 

Heiratsmarkt und den damit verbundenen weiblichen Rollenbildern. Ihre Angst, 

Florindo könne einer „vanerella, qualche civettuola“ verfallen, verweist auf ein 

gesellschaftliches Missverhältnis: Es gibt, so Corallina, eine „gran carestia di fanciulle 

savie, morigerate“. In diesem Satz kulminiert nicht nur ihre Einschätzung des 

weiblichen Verhaltensideals, sondern auch eine implizite Selbstpositionierung als 

moralische Instanz, die nicht aus Begehren, sondern aus Fürsorge und Tugend 

argumentiert. 463  Diese Haltung entspricht dem zeitgenössischen Idealbild der 

aufgeklärten Frau im bürgerlichen Diskurs, einer Frau, die durch Mäßigung, Klugheit 

und moralische Festigkeit überzeugt, ohne öffentlich oder rechtlich in Erscheinung zu 

treten.464 

 
462 Hösle 1993, S. 325. 
463 Cf. Dazzi 1936, S. 46. 
464  Siehe hierzu: Gisela Bock, Frauen in der europäischen Geschichte. Vom Mittelalter bis zur 

Gegenwart, München: 2000. Bock bietet eine epochenübergreifende Analyse der politischen, 
rechtlichen und sozialen Stellung von Frauen in Europa und zeigt, wie sich Geschlechterverhältnisse 
unter dem Einfluss historischer, kultureller und institutioneller Faktoren entwickelten. Besonderes 
Augenmerk gilt dabei der strukturellen Benachteiligung von Frauen sowie der Herausbildung 
geschlechtsspezifischer Rollenzuweisungen, insbesondere in der bürgerlichen Gesellschaft seit der 
Frühen Neuzeit. 



 

 132 

Der Ausschnitt endet mit einem resignativen Ausblick: „Se il signor Florindo torna 

in casa, sarà attorniato, sarà sedotto, non mi ascolterà forse più.” Hier spricht Corallina 

die Grenzen ihrer Einflussnahme offen an. Ihre strategische Wirksamkeit ist an ihre 

momentane Nähe zu Florindo und an ihre Rolle als Vertraute gebunden, sollte sich das 

soziale Machtgefüge verschieben, verliert sie möglicherweise ihren 

Handlungsspielraum. Diese Unsicherheit verweist auf die strukturelle Instabilität 

weiblicher Macht im 18. Jahrhundert: Sie bleibt situativ, abhängig von Kontexten und 

Beziehungen, nie rechtlich abgesichert oder institutionell verankert. 

Besonders deutlich tritt die Ambivalenz zwischen sozialer Abhängigkeit und 

moralischer Selbstbehauptung in Corallinas abschließender Rede hervor. Ihre Worte an 

Pantalone offenbaren nicht nur die strukturellen Begrenzungen weiblicher Existenz im 

18. Jahrhundert, sondern zugleich eine bemerkenswerte ethische Selbstvergewisserung, 

die weit über ihre gesellschaftlich zugeschriebene Rolle hinausreicht. 

PANTALONE: E po, co cerchè de maridar sior Florindo, xe segno che con lu no gh’è 
gnente. 

CORALLINA: E cerco di maritarmi ancor io. 

PANTALONE: No faressi mal: sè zovene. 

CORLALLINA: Non vi è altro, che non ho dote. 

PANTALONE: Vu sè pur stada maridada un’altra volta. Cossa aveu fatto della vostra 
dota? 

CORALLINA: La dote ch’io aveva allora, è andata. 

PANTALONE: Col vostro spirito no ve mancherà un bon partìo. 

CORALLINA: Eh signor Pantalone, ci vuol altro che spirito! 

PANTALONE: Sè una bona donna, el cielo ve provederà. 

CORALLINA: Sentite: io vi parlo schietto. Faccio tanto per il signor Florindo: spero 
che anch’egli qualche cosa farà per me. Se va bene per lui, per me pure 
mi lusingo che non anderà male; e se sarà padrone del suo, son certa 
che un po’ di dote me la darà. Conosco il suo buon cuore, so ch’è un 
figliuolo grato ed onesto; ma quando ancora mi dovessi ingannare, e 
meco dovesse essere ingrato, non mi pentirò mai di quello che per lui 
ho fatto, essendo certa e sicura, che il bene è sempre bene; e che tutto il 
bene, che da noi si fa, viene ricompensato dal cielo; signor sì, dal cielo, 
che conosce il cuore delle persone, e premia e rimunera le buone opere 
e le buone intenzioni. Signor Pantalone la riverisco divotamente. 
(parte)465 

 
465 Goldoni 2007, II.3, S. 118f. 



 

 133 

In dem abschließenden Dialog zwischen Pantalone und Corallina wird deutlich, wie 

sehr die Heirats- und Mitgift-Thematik als zentrales Regulativ weiblicher 

Lebensentwürfe fungierte, und wie eine Frau ohne ökonomische Absicherung auf 

strategische Loyalität und moralische Integrität als symbolisches Kapital angewiesen 

war. 

Corallina thematisiert offen ihre prekäre Heiratsfähigkeit: „Non vi è altro, che non ho 

dote.“ In der frühneuzeitlichen und aufklärerischen Gesellschaft war die Mitgift ein 

entscheidendes Kriterium für Eheschließungen, nicht nur als finanzielle Grundlage, 

sondern auch als Ausdruck familialer Ehre und sozialer Absicherung.466 Eine Frau ohne 

dote war nahezu unvermittelbar und ökonomisch verwundbar. Corallina beschreibt ihre 

Mitgift aus der vorherigen Ehe mit den Worten „è andata“ – ein Ausdruck, der subtil 

auf deren Verlust verweist und zugleich ihre ökonomische Irrelevanz im Rahmen des 

zeitgenössischen Heiratsmarktes markiert. Damit wird deutlich, dass sie sich als 

verwitwete Frau in einer gesellschaftlich wie ökonomisch marginalisierten Position 

befindet.467 

Pantalones paternalistischer Trost, „Col vostro spirito no ve mancherà un bon 

partìo“, verweist auf ein häufiges Motiv der Aufklärung: das Ideal der virtuosa donna, 

die durch Verstand und Tugend auch ohne materielle Mittel Anerkennung finden könne. 

Doch Corallinas lakonischer Einwurf, „Eh signor Pantalone, ci vuol altro che spirito!”, 

entlarvt diese Idealisierung als realitätsfremd. Hier artikuliert sich ein selten offenes 

weibliches Bewusstsein für die strukturelle Benachteiligung, der Frauen im 18. 

Jahrhundert unterlagen: Intelligenz oder Tugend allein reichten nicht aus, um 

gesellschaftliche Teilhabe zu sichern, wenn sie nicht durch Besitz oder männliche 

Protektion ergänzt wurden. 

Im letzten Teil des Dialogs offenbart Corallina schließlich ihre Hoffnung auf 

zukünftige Entlohnung durch Florindo, „spero che anch’egli qualche cosa farà per me“, 

verknüpft diese Erwartung aber mit einer bedingungslosen Haltung moralischer 

Selbstverantwortung: „ma quando ancora mi dovessi ingannare […] non mi pentirò mai 

di quello che per lui ho fatto.“ Diese Aussage hebt sich deutlich vom ökonomischen 

Kalkül ab, das sonst den Heiratsdiskurs im Stück bestimmt. Corallina begründet ihr 

Handeln nicht durch Nutzenmaximierung, sondern durch eine innere Ethik des bene, 

des Guten um des Guten willen, das im christlich-aufklärerischen Sinn auf 

überweltliche Gerechtigkeit vertraut: „tutto il bene […] viene ricompensato dal cielo.“ 

 
466 Siehe hierzu die vertiefenden Ausführungen in Kapitel 6.3. 
467 Cf. Scognamiglio 2002, S. 95. 



 

 134 

Diese Argumentation verbindet auf eindrucksvolle Weise zwei Aspekte weiblicher 

Existenz im 18. Jahrhundert: Einerseits ist Corallina vollständig den materiellen 

Strukturen eines patriarchalen Systems unterworfen, in dem Ehe, Besitz und Schutz 

über das Leben einer Frau entscheiden; andererseits entwirft sie sich als moralisch 

souveränes Subjekt, das in der Lage ist, unabhängig von äußerer Anerkennung und 

materieller Gegenleistung an seiner ethischen Haltung festzuhalten. 

Gerade in dieser Spannung zwischen äußerer Unterordnung und innerer 

Unabhängigkeit entfaltet sich der dramatische Kern in der Szene II.12: Goldoni 

inszeniert keine konventionelle Liebeserklärung, sondern eine rational begründete, 

ethisch reflektierte Zurückweisung eines Heiratsangebots, und dies durch eine weibliche 

Dienstfigur, die nicht nur die sozialen Normen ihrer Zeit anerkennt, sondern sie 

zugleich kritisch durchdenkt und in ihrer Argumentation bewusst unterläuft: 

CORALLINA: In fatti, se dovessi rimaritarmi, Brighella sarebbe per me un buon 
partito. È uomo di garbo, ha qualche cosa del suo... Ma chi sa come 
anderanno le cose del signor Florindo? Spero bene, ma possono anche 
andar male. Questa novità sconcerta, e bisogna sollecitare il rimedio. 
[…]  

FLORINDO: […] Corallina mia, se vorrà il cielo che mi sia fatta giustizia, se andrò al 
possesso de’ beni miei, sarà giusto ch’io mi mariti, ma sarà giusto 
altresì, che premiando il merito dell’amor vostro, scelga voi per mia 
sposa. 

CORALLINA: Me, signore, per vostra sposa? […] Se mi premiaste col matrimonio, 
comparirebbe troppo interessato l’innocente amor mio, e direbbesi che 
fu scorretta la nostra amicizia, e che per tirarvi io nella rete, avessi 
contribuito a distaccarvi dal padre. A me preme l’onor mio sopra tutto, 
e a voi deve premere il vostro. Figlio unico di casa ricca e civile, 
vorreste avvilirvi collo sposare una serva? Ah, signor Florindo, non ci 
pensate nemmeno. Se mi amate, ascoltatemi; se avete stima di me, 
arrendetevi ai miei consigli e se volete essermi grato, siatelo per ora col 
rassegnarvi. Se il cielo vi renderà più felice, sarete in grado di rendermi 
ben per bene, amor per amore. Una piccola dote, che per me estrar 
vogliate da’ vostri beni, sarà bastevole ricompensa ai servigi che vi ho 
prestati; e godendomi, senza rimorsi al cuore, una fortuna che a me 
convenga, vi sarò sempre amica, vi sarò sempre serva, sarò sempre la 
vostra amorosissima Corallina.468 

Zunächst wird deutlich, dass Corallina in ihrer anfänglichen Überlegung, Brighella 

könne ein „buon partito“ sein, die Konventionen des bürgerlichen Heiratsmarkts kennt 

und realistisch einschätzt: Der Wert eines Ehemannes bemisst sich an „garbo“ 

(Anstand), „qualche cosa del suo“ (Eigentum), an Status und Besitz. Ihre Überlegung 

wird jedoch sofort relativiert durch den Hinweis auf Florindos unklare Lage: Ihre eigene 

Heiratsfähigkeit hängt direkt von seiner sozialen und ökonomischen Rehabilitierung ab. 
 

468 Goldoni 2007, II.12, S.135ff. 



 

 135 

Dies verweist auf die strukturelle Abhängigkeit von Frauen im 18. Jahrhundert: Sie sind 

rechtlich nicht autonom, ökonomisch selten abgesichert und auf die Entscheidungen 

oder das Wohlwollen männlicher Figuren angewiesen.469 

Florindos Vorschlag, Corallina zur Ehefrau zu nehmen, wäre in diesem Kontext ein 

Akt der sozialen Grenzüberschreitung: Die Ehe zwischen einem bürgerlichen Erben und 

einer Dienerin wäre für damalige Verhältnisse nicht nur unkonventionell, sondern 

gesellschaftlich riskant.470  Dennoch erscheint sie ihm gerecht: „premiando il merito 

dell’amor vostro“. Corallinas Reaktion darauf ist bemerkenswert: Sie lehnt die Ehe 

nicht aus Unterwürfigkeit, sondern aus rationaler, moralisch fundierter Selbstachtung 

ab. Sie erkennt die Gefahren, die eine solche Verbindung nach außen hin mit sich 

brächte: Ihr aufopferungsvoller Einsatz würde im Nachhinein als strategisch und 

eigennützig gedeutet werden. Die Freundschaft und Loyalität, auf die sie ihr 

Selbstverständnis gegründet hat, stünde im Verdacht der Berechnung: „comparirebbe 

troppo interessato l’innocente amor mio.“ 

Hier artikuliert Corallina ein zentrales Dilemma für Frauen im 18. Jahrhundert: 

Selbstlosigkeit und Tugend wurden gefordert und idealisiert, doch sobald sie sichtbar 

belohnt wurden (etwa durch Heirat), drohten sie durch soziale Zuschreibung entwertet 

zu werden. Corallina stellt dem eine andere Logik entgegen: den Vorrang der Ehre („A 

me preme l’onor mio sopra tutto“), ein Begriff, der in der damaligen 

Geschlechterordnung vor allem auf weibliche Sexualmoral, Zurückhaltung und 

Standesbewusstsein bezogen war. Sie verteidigt jedoch nicht nur ihre persönliche Ehre, 

sondern auch Florindos Stand: „vorreste avvilirvi collo sposare una serva?“ Damit 

übernimmt sie Verantwortung für seine gesellschaftliche Position, eine Haltung, die 

weit über ihre Rolle als Magd hinausgeht und sie zur moralisch überlegenen Figur 

macht. 

Die abschließende Passage stellt ein bemerkenswertes Alternativmodell zu den 

normativen Eheverhältnissen des 18. Jahrhunderts dar. Corallina formuliert ein ethisch 

fundiertes Konzept von Dankbarkeit und Gegenseitigkeit, das auf Maß, 

Angemessenheit und moralischer Klarheit beruht: „Una piccola dote […] sarà bastevole 

ricompensa ai servigi che vi ho prestati.“ Sie verlangt keine romantische 

Verschmelzung, sondern eine gerechte Anerkennung, nicht in Form sozialer 

Transgression, sondern in Form gesicherter Existenz.471 Ihre Loyalität ist dabei nicht an 

 
469 Siehe hierzu ausführlich die Kapitel 6.1, 6.2 und 6.3 dieser Dissertation. 
470 Cf. Scognamiglio 2002, S. 95f. 
471 Cf. Herry 2009, S. 379. 



 

 136 

einen Ehestatus gebunden, sondern an eine lebenslange Haltung: „vi sarò sempre amica, 

[…] serva, […] amorosissima Corallina.“ 

In einer Zeit, in der Frauen kaum über Besitz verfügen, nicht wählen oder öffentlich 

sprechen dürfen, aber moralisch umso stärker beurteilt werden, entwirft Goldoni mit 

Corallina das Bild einer Frau, die inmitten struktureller Ohnmacht über sich selbst 

bestimmt, durch Tugend, Klugheit, und ein tiefes Gespür für gesellschaftliche 

Mechanismen. Ihre Selbstverweigerung gegenüber der angebotenen Ehe ist kein 

Ausdruck von Demut, sondern ein Akt selbstbestimmter Wahrung von Integrität und 

sozialer Intelligenz. Sie ist, im Sinne der Aufklärung, ein denkendes Subjekt, das nicht 

emotional überrollt, sondern ethisch überzeugt. 

Corallina wird zur Verkörperung eines neuen weiblichen Selbstverständnisses: einer 

Frau, die ihre untergeordnete Position erkennt, sie realistisch benennt und doch eine 

moralische Würde behauptet, die über gesellschaftliche Zuschreibungen hinausweist. 

Goldoni inszeniert hier keine sentimentale Opferfigur, sondern ein aufgeklärtes 

Frauenbild, das sich im Spannungsfeld von materieller Ohnmacht und sittlicher 

Autonomie behauptet. Gerade durch diesen Kontrast zwischen äußerer Abhängigkeit 

und innerer Standhaftigkeit gewinnt Corallinas Figur eine exemplarische Funktion im 

aufklärerischen Theater: Sie zeigt, wie Handlungsmacht auch ohne rechtliche 

Gleichstellung möglich sein kann – durch Sprache, Moral, Klugheit und Loyalität.  

„La Corallina di La serva amorosa è un concentrato di virtù e proprio per questo 

motivo si attira anche non poche riserve, da parte di chi non si aspetta da una servetta un 

agire tanto sagace e di tale “fina condotta”.472 Die Beobachtung, dass Corallina als 

„concentrato di virtù“ sowohl Bewunderung als auch Skepsis auf sich zieht, verweist 

auf ein zentrales Spannungsfeld in der Rezeption weiblicher Figuren des 18. 

Jahrhunderts, insbesondere, wenn sie wie hier aus einem dienenden sozialen Milieu 

stammen. In der Tat unterläuft Corallinas kluges, moralisch gefestigtes Handeln die 

traditionellen Rollenerwartungen an eine servetta, deren Funktion im klassischen 

Theater oft auf Komik, List oder erotische Vermittlung beschränkt blieb. 

Gerade die Formulierung „fina condotta“ verweist auf eine weibliche 

Tugendhaftigkeit, die in dieser sozialen Position unerwartet erscheint und daher 

ambivalent wahrgenommen wird. Corallinas Haltung ist zu differenziert, zu rational und 

zu kontrolliert, um sich nahtlos in das stereotype Bild der treuen, aber einfältigen Magd 

einzufügen. In ihr verbindet sich emotionale Intelligenz mit sozialem Kalkül und 

ethischer Überzeugung, eine Kombination, die im aufklärerischen Theater Goldonis 

 
472  Tellini 2020, S. 131. 



 

 137 

eine neue, bürgerlich geprägte Frauenfigur etabliert, zugleich aber in Spannung zu den 

Erwartungen eines nach wie vor stark patriarchal geprägten Publikums tritt. 

Diese Ambivalenz verweist auf ein tiefer liegendes kulturelles Problem: Die Tugend 

der Frau wird im 18. Jahrhundert idealisiert, ist aber an bestimmte Standesnormen 

gebunden. Eine Magd, die tugendhaft handelt und argumentativ über ihren Stand 

hinauswächst, wird nicht als selbstverständlich legitim empfunden, sondern läuft 

Gefahr, als überzogen idealisiert oder latent unpassend wahrgenommen zu werden. 

Corallinas Figur illustriert daher exemplarisch die Gratwanderung zwischen moralischer 

Aufwertung und sozialer Irritation, wie sie in der bürgerlichen Theaterreform Goldonis 

häufig angelegt ist. 

7.3. Die Subversion von Machtstrukturen in Szene III.5 

Die Szene III.5 stellt einen dramaturgisch zentralen Moment dar, in dem nicht nur die 

Dynamik zwischen den sozialen Schichten offengelegt, sondern auch eine tiefgreifende 

Infragestellung tradierter Machtverhältnisse inszeniert wird. Corallina, die kluge und 

sprachgewandte Dienerin, tritt dem Kaufmann Ottavio mit bemerkenswerter 

Selbstsicherheit gegenüber, um Florindos Rechte und Erbansprüche zu verteidigen. 

Dabei entfaltet sie ihre Argumentation mit scharfsinnigem Verstand und moralischer 

Überzeugungskraft, wodurch sich die soziale Überlegenheit zugunsten der Dienerin 

verschiebt. 

Zugleich fungiert diese Szene als Schlüsselmoment für die narrative Auflösung der 

Komödie: Es handelt sich um ein intensiv geführtes Duett, in dessen Verlauf Corallina, 

nachdem sie sich dem alten Herrn als treue ehemalige Dienerin zu erkennen gegeben 

hat, in einem kunstvoll gesteigerten rhetorischen Klimax Ottavios verschüttetes 

Gewissen anspricht und ihn damit zu einem grundlegenden Sinneswandel bewegt.473 In 

dieser Konstellation verbindet sich persönliche Loyalität mit sozialer Intelligenz und 

moralischer Integrität, ein charakteristisches Merkmal von Goldonis humanistischem 

Theaterverständnis. 

In diesem zentralen Duett zwischen der Dienerin Corallina und dem alten Kaufmann 

Ottavio kristallisiert sich nicht nur die narrative Wendung der Komödie hin zur 

Auflösung der Verwicklungen, sondern auch eine grundlegende Infragestellung 

tradierter gesellschaftlicher Ordnungen und Geschlechterrollen. 

 
473 Cf. Giovanelli 2007, S. 290. 



 

 138 

OTTAVIO: Avete una fisonomia, che non mi par nuova ai miei occhi, ma non mi 
ricordo chi siate. 

CORALLINA: Guardatemi meglio, e mi conoscerete. 

OTTAVIO: Anche questa voce mi par di conoscerla... […] 

CORALLINA: (S’alza e va chiuder l’uscio per dove è andata Beatrice) (Ci vuol 
coraggio. Ora son nell’impegno). (da sé; torna a sedere) 

OTTAVIO: E così, ditemi: chi siete? […] 

CORALLINA: Non sentite la voce femminile? 

OTTAVIO: Compatitemi... Siete musico? 

CORALLINA: Non signore, sono musica. 

OTTAVIO: Come! donna? […] 

CORALLINA: Ho nome Corallina. 

OTTAVIO: Che?... Oh diamine!... Corallina?... (con gli occhiali) 

CORALLINA: Si vede che vi siete affatto dimenticato di me. 

OTTAVIO: Ih! io era lontano da voi mille miglia. In quest’abito, a quest’ora, chi se 
lo poteva sognare? E poi, sapete che ci vedo poco. Come qui? Qual 
motivo? 

CORALLINA: Eccomi qui, in pericolo di perder anche la vita per amor vostro. 

OTTAVIO: Oimè! Che è stato? 

CORALLINA: Signor padrone, siete assassinato. 

OTTAVIO. Da chi? 

CORALLINA: Da vostra moglie. 

OTTAVIO: Oh via! Siete qui colle vostre solite canzonette. Tutti contro quella 
povera donna. […] 

CORALLINA: Chetatevi, signor padrone; per amor del cielo, non vi alterate. Sono 
venuta per desiderio di vedervi, dopo tanto tempo che sono priva della 
vostra cara presenza. Questi preziosi momenti non li voglio perdere in 
cose odiose. Siete uomo prudente, non avete bisogno de’ miei consigli. 
Parliamo d’altro. State bene? Siete sano? Vi ricordate più della vostra 
Corallina? Caro signor padrone, io vi amo teneramente. Lasciate che vi 
baci la mano.474 

Die Begegnung ist zunächst durch das klassische Motiv der Wiedererkennung 

(anagnorisis) strukturiert, wie es aus der aristotelischen Dramaturgie bekannt ist.475 

Ottavio erkennt in Corallina nicht sofort seine ehemalige Dienerin; ihr verändertes 
 

474 Goldoni 2007, III.5, S. 153f. 
475 Cf. Aristoteles, Poetik. Griechisch/Deutsch, Stuttgart: 2012. 



 

 139 

Äußeres, ihr Auftreten in maskuliner Kleidung sowie der unerwartete Kontext lösen in 

ihm zunächst Unsicherheit und Verwirrung aus.476 Seine Reaktion („Siete musico?“) 

verweist nicht nur auf eine visuelle Desorientierung, sondern offenbart tief verankerte 

geschlechtsspezifische Stereotype: Eine Figur, die in dieser Weise spricht, klug agiert 

und sich aktiv einmischt, wird zunächst männlich konnotiert.477  Corallinas Antwort, 

„Non signore, sono musica“, ist rhetorisch doppeldeutig und bemerkenswert subversiv. 

Sie deutet zum einen ironisch auf die Zuschreibung einer männlichen Rolle durch 

Ottavio, zum anderen behauptet sie ihre eigene Stimme und Präsenz als etwas 

Unverkennbares, „Musik“ im Sinne von Harmonie, Ausdruckskraft und Wirkung. 

Goldoni inszeniert hier ein Moment weiblicher Selbstdefinition, das sich über 

sprachliche Präzision und performative Kraft entfaltet. 

Im weiteren Verlauf der Szene offenbart sich Corallinas Ziel: Sie ist nicht aus 

persönlicher Neugier oder nostalgischer Sentimentalität erschienen, sondern um Ottavio 

vor dem Verrat seiner Ehefrau zu warnen und zugleich die Rechte Florindos, also 

Ottavios Sohn, zu verteidigen. In der Aussage „Signor padrone, siete assassinato – da 

vostra moglie“ kulminiert ihre Anklage und ihre Funktion als moralische Instanz. Dabei 

wird ein zentrales Spannungsfeld des 18. Jahrhunderts angesprochen: Die Auflösung 

tradierter Rollenbilder innerhalb der Familie. Die Frau, die im patriarchalen Ideal als 

moralisch integrer, emotional feinfühliger Teil der häuslichen Ordnung gilt, erscheint 

hier als Bedrohung478; die Dienerin hingegen, traditionell Objekt männlicher Kontrolle, 

wird zur Trägerin von Vernunft, Loyalität und Gerechtigkeit. 

Corallinas Auftritt ist dabei nicht nur mutig, sondern auch strategisch klug479: Bevor 

sie zur Konfrontation schreitet, sichert sie die Szene durch das Verschließen der Tür 

(Regieanweisung: „Ci vuol coraggio. Ora son nell’impegno“), eine Geste, die auf den 

Ernst der Situation verweist und zugleich ihre Autonomie unterstreicht. Ihre Sprache 

oszilliert im Folgenden zwischen affektiver Zuwendung und rhetorischer Kontrolle. Sie 

beschwichtigt Ottavios aufbrausende Reaktionen („Chetatevi, signor padrone; per amor 
 

476  In der unmittelbar vorausgehenden Szene III.4 erscheint Corallina bereits in einer männlichen 
Verkleidung, indem sie die Rolle eines Notars annimmt, ein Berufsstand, der Frauen im 18. 
Jahrhundert selbstverständlich unzugänglich war. Ihre maskuline Erscheinung stellt nicht nur eine 
theatrale Täuschung dar, sondern wirkt auch subversiv gegenüber den restriktiven 
Geschlechternormen der Zeit, zumal es Frauen im gesellschaftlichen Kontext des Ancien Régime 
untersagt war, sich ohne männliche Begleitung, meist in Form eines	 cicisbeo, frei im öffentlichen 
Raum zu bewegen. Corallinas Auftritt als autonom handelnde Frau, die sich zudem aktiv in juristische 
und politische Belange einmischt, bricht somit bewusst mit der herrschenden Geschlechterordnung 
und reflektiert ein emanzipatorisches Rollenverständnis, wie es Goldonis Komödien zunehmend 
vermitteln. 

477 Cf. Dazzi 1936, S. 83. 
478 Cf. hierzu ausführlich Kapitel 6.1. und 6.2. dieser Dissertation. 
479  Cf. Anita Pagliari, „La donna nella vita e nella commedia di Carlo Goldoni, in: Vita femminile 

italiana, Rom: 1907, S. 402. 



 

 140 

del cielo, non vi alterate“) und lenkt das Gespräch mit psychologischer Sensibilität auf 

eine Ebene persönlicher Erinnerung und emotionaler Nähe: „Vi ricordate più della 

vostra Corallina? Caro signor padrone, io vi amo teneramente.“ Diese Mischung aus 

sanfter Emotionalität und rationaler Argumentation ist kein Ausdruck weiblicher 

Unterordnung, sondern vielmehr eine performative Strategie, mit der Corallina Ottavios 

verschüttetes Gewissen anspricht und letztlich reaktiviert. Der Dialog entwickelt sich so 

zu einem rhetorisch gesteuerten Prozess der Gewissensbildung, der in einer moralischen 

Umkehr des Adligen münden soll. 

In diesem Zusammenhang ist Corallina nicht nur Figur, sondern auch Agentin eines 

aufklärerischen Diskurses. Sie steht exemplarisch für eine neue weibliche Figur im 

Theater des 18. Jahrhunderts: nicht mehr stummes Objekt patriarchaler Macht, sondern 

ein sprechendes, denkendes und handelndes Subjekt mit moralischer und sozialer 

Autorität. Indem sie sich selbst als musica bezeichnet, formuliert sie ihre Präsenz nicht 

als bloße Funktion im System, sondern als harmonisierende Kraft im sozialen Gefüge. 

Ihr Eingreifen ist notwendig, um die Ordnung wiederherzustellen, eine Ordnung, die 

nicht mehr auf ständischen oder geschlechtlichen Privilegien beruht, sondern auf 

Einsicht, Gerechtigkeit und persönlicher Integrität. 

Die folgende Passage ist durch eine doppelte dramatische Dynamik gekennzeichnet: 

Einerseits wird die existentielle Notlage des jungen Florindo thematisiert, andererseits 

tritt Corallina als sprachlich souveräne und strategisch agierende Dienerfigur hervor, die 

nicht nur berichtet, sondern aktiv Einfluss auf die moralische und emotionale 

Entwicklung Ottavios nimmt: 

OTTAVIO: Che fa colui? 

CORALLINA: Poverino! Ve lo potete immaginare. 

OTTAVIO: Suo danno. Doveva essere meno altiero. 

CORALLINA: Ma! In sua gioventù gli tocca a soffrire delle gran cose! 

OTTAVIO: Che cosa soffre? 

CORALLINA: Scarsezza di pane, necessità di tutto, il rossore di vedersi fuori di casa 
sua, e sopratutto piange amaramente la privazione della vista del suo 
caro padre... 

OTTAVIO: Oh via! non mi venite a rattristare. In questa età non ho bisogno di 
piangere. (alterato) 

CORALLINA: È vero, sono una bestia. Compatitemi, e parliamo di cose allegre. 
Signor padrone, io mi vorrei rimaritare. 



 

 141 

OTTAVIO: Sarà ben fatto. Sei ancor giovine; e per dirtela, a star con Florindo non 
fai buona figura. 

CORALLINA: È vero; lo diceva ancor io; mi preme la mia riputazione, e non ci voglio 
star più. Finalmente non è niente del mio. Vada lacero, vada pezzente, 
consumi in un giorno quello che gli date voi per un mese, che cosa ha 
da premere a me? Faccia delle male pratiche, a me che cosa deve 
importare? Io non sono sua madre; finora ho procurato di assisterlo, di 
governarlo, di soccorrerlo colle mie fatiche, coi miei lavori. Sono stanca 
di farlo, voglio pensare a me. Vada in rovina, vada in precipizio. Suo 
danno. Signor padrone, parliamo di cose allegre. 

OTTAVIO: Ma! Perché ha d’andare in rovina? Non gli bastano sei scudi il mese? 
Non gli bastano per mangiare due paoli il giorno? 

CORALLINA: Sì, gli basteranno. E poi, che s’ingegni. Per vestirsi ci pensi da sé. Che 
vada a giuocare, che faccia quello che fanno tanti altri disperati suoi 
pari.480 

Zunächst thematisiert Ottavio nüchtern und distanziert das Verhalten seines Sohnes: 

„Che fa colui?“ Corallina antwortet vage mit „Poverino! Ve lo potete immaginare“, 

doch schon dieser erste verbale Austausch verdeutlicht die ungleiche emotionale 

Verteilung im Dialog. Während Ottavio sein Urteil über Florindo aus einer Haltung 

distanzierter Moral fällt („Suo danno. Doveva essere meno altiero“), antwortet Corallina 

mit Empathie und einem Appell an das Mitgefühl. In der Folge entfaltet sie in einer 

deutlich affektiv aufgeladenen Sprache die konkreten Leiden Florindos: „Scarsezza di 

pane, necessità di tutto, il rossore di vedersi fuori di casa sua, e sopratutto piange 

amaramente la privazione della vista del suo caro padre...“. Die Aufzählung 

(enumeratio) ist eine klassische rhetorische Strategie, die Mitleid erzeugen soll; sie 

endet in einer emotionalen Kulmination, dem Verlust der Vaterfigur, der den 

moralischen Kern von Ottavios Verantwortung berührt.481 

Ottavios Reaktion jedoch ist abwehrend und verweist auf eine affektive Abspaltung: 

„Oh via! non mi venite a rattristare. In questa età non ho bisogno di piangere.“ Der 

patriarchale Gestus wird hier deutlich, Emotionen gelten als unangebracht oder gar 

gefährlich für die männliche Selbstbehauptung im Alter.482 Corallina wiederum reagiert 

mit einer kalkulierten Selbstabwertung: „È vero, sono una bestia. Compatitemi, e 

parliamo di cose allegre.“ Diese Wendung dient ihr jedoch nicht als Abbruch der 

Thematik, sondern als gezielter Strategiewechsel. 483  In einem scheinbaren 

 
480 Goldoni 2007, III.5, S. 155f. 
481 Cf. Dazzi 1957, S. 174. 
482  Cf. Giovanni Levi, Das immaterielle Erbe. Eine bäuerliche Welt an der Schwelle zur Moderne, 

Frankfurt am Main: 1986, S. 105ff. 
483 Cf. Giovanelli 2007, S. 292, die in Corallinas wiederholten Appellen „parliamo di cose allegre“ an 

Ottavios Mitgefühl und moralische Verantwortung ein leitmotivisches Element erkennt, das gezielt 
dem „risveglio della coscienza di Ottavio“ dient. 



 

 142 

Themenwechsel kündigt sie an, sich wieder verheiraten zu wollen, eine Aussage, die 

zunächst harmlos erscheint, in Wahrheit aber eine raffiniert inszenierte Provokation 

darstellt. 

Ottavio reagiert auf diesen Vorschlag überraschend positiv („Sarà ben fatto. Sei 

ancor giovine...“), äußert aber zugleich einen moralischen Vorbehalt gegenüber 

Corallinas Nähe zu Florindo („... a star con Florindo non fai buona figura“). Dieser 

Moment ist aufschlussreich: Er offenbart das patriarchale Bedürfnis, über die weibliche 

Ehre und soziale Rolle zu wachen, selbst dann, wenn die Frau in keiner familiären oder 

ehelichen Bindung steht. Corallina nutzt genau dieses Spannungsfeld, um im Anschluss 

einen monologisch strukturierten Diskurs über ihre vermeintliche Entscheidung zu 

führen, sich künftig nicht mehr um Florindo kümmern zu wollen. Sie erklärt, sie sei es 

leid, ihre Arbeitskraft, ihre Zeit und ihre Sorge für einen jungen Mann zu opfern, der ihr 

formal nichts schuldet: „Sono stanca di farlo, voglio pensare a me. Vada in rovina, vada 

in precipizio. Suo danno.“ Diese Worte wirken auf den ersten Blick wie eine radikale 

Abkehr von der bis dahin gezeigten Fürsorge. Doch sie sind als performative Rhetorik 

zu lesen, als bewusst überzogene, beinahe zynische Inszenierung des Desinteresses, die 

letztlich Ottavio zur Reflexion zwingen soll. 484  Die Sprache ist übersteigert, voller 

Wiederholungen („vada...“), mit einer fast resignativen Ironie durchsetzt. In Wahrheit 

ist dieser Monolog ein Spiegel, in dem Ottavio sein eigenes Verhalten reflektiert sehen 

soll. Corallina vollzieht in ihrer Rolle eine Umkehrung der moralischen Perspektive: 

Indem sie Ottavios Gleichgültigkeit imitiert, legt sie deren Konsequenzen schonungslos 

offen. In dieser Hinsicht tritt Corallina nicht nur als moralischer Gegenpol zu Ottavio 

auf, sondern auch als handelndes weibliches Subjekt, das einen ethischen Appell 

artikuliert und dessen Wirksamkeit gezielt inszeniert. Ihre Handlungsweise steht 

exemplarisch für eine neue Konzeption weiblicher Subjektivität, wie sie in Goldonis 

Theater immer wieder zur Geltung kommt.485 Die Figur der Corallina durchbricht das 

traditionelle Bild der schweigsamen, dienenden Frau, die sich selbstlos dem Schicksal 

unterordnet. Stattdessen erscheint sie als reflektiertes, sprachmächtiges Subjekt, das 

seine eigene Lage ebenso durchschaut wie die gesellschaftlichen Strukturen, in denen es 

sich bewegt. 

Dabei verweist Goldoni auch auf die prekäre rechtliche und soziale Stellung von 

Frauen im 18. Jahrhundert. Corallina ist ökonomisch abhängig, ihr gesellschaftlicher 

Status ist niedrig, und dennoch gelingt es ihr, allein durch rhetorisches Geschick und 

 
484 Cf. Gentile 1951, S. 47. 
485 Cf. Goldoni 2007, L’autore a chi legge. 



 

 143 

psychologische Klugheit Einfluss auf das Handlungsgefüge zu nehmen. Ihre temporäre 

Distanzierung von Florindo ist nicht als Abwendung zu deuten, sondern als eine 

strategisch eingesetzte Simulation, ein Spiel mit der Rhetorik der Selbstbezogenheit, das 

patriarchale Gleichgültigkeit konfrontiert. Besonders deutlich wird dies in der 

abschließenden Zuspitzung: „Che vada a giuocare, che faccia quello che fanno tanti altri 

disperati suoi pari.“ Der Sarkasmus dieses Satzes untergräbt die soziale Normalität, in 

der junge Männer sich selbst überlassen werden, eine implizite Kritik an der 

aristokratischen Verantwortungslosigkeit Ottavios. 

In dieser Sequenz entlädt sich die bis dahin schrittweise aufgebaute Spannung in 

einem offenen ethischen Appell, der sowohl die väterliche Verantwortung Ottavios als 

auch die sozialen und psychologischen Implikationen seines Handelns zur Sprache 

bringt. Dabei tritt Corallina nicht nur als Überbringerin kritischer Informationen, 

sondern als reflektiertes, sprachmächtiges und moralisch legitimiertes weibliches 

Subjekt in Erscheinung. 

CORALLINA: Sentite: un giovine ozioso, fuori di casa sua, con pochi assegnamenti, e 
bisognoso di tutto, non può fare a meno di non gettarsi alla mala vita. Io 
sinora l’ho tenuto in freno. Ma sono stanca di farlo; voglio maritarmi, 
signor padrone, voglio goder il mondo, voglio stare allegra, non voglio 
pensar a’ guai. Voglio far come fate voi. Allegramente, allegramente. 

OTTAVIO: Voi mi dite delle gran cose di questo mio figliuolo. 

CORALLINA: Oh bella! Procuro divertirvi, e voi badate a rattristarvi. Io non ne ho 
colpa. Parliamo di cose allegre. 

OTTAVIO: Non so che cosa sia questa smania che mi sento di dentro. Le vostre 
parole mi hanno rattristato. 

CORALLINA: Eh signor padrone, non sono state le mie parole, che vi hanno 
sconcertato. 

OTTAVIO: Ma che dunque? 

CORALLINA: La vostra coscienza. 

OTTAVIO: Che male ho fatto io? In che ho mancato? 

CORALLINA: Vi par poco eh, aver rovinato un figlio per secondare l’avarizia della 
matrigna? Non sapete che l’innocenza oppressa del povero signor 
Florindo grida vendetta al cielo contro lei, contro voi? Se egli si getterà 
per disperazione alla vita trista, chi sarà causa del suo precipizio? Chi 
sarà colpevole de’ suoi vizi? Chi meriterà la pena delle sue colpe? Voi, 
signor padrone, voi. E dopo essere vissuto per tanti anni uomo onorato, 
uomo savio e dabbene, per causa di vostra moglie morirete pieno di 



 

 144 

rimorsi, pieno di rossore e di pentimento. Ma non voglio più affliggervi; 
parliamo di cose allegre.486 

Corallina eröffnet ihre Argumentation mit einer sachlich-pragmatischen Einschätzung 

von Florindos prekären Lebensumständen, indem sie nüchtern konstatiert, dass ein 

junger, mittelloser und entwurzelter Mann „non può fare a meno di non gettarsi alla 

mala vita.“ Hier verwendet sie eine kausale Argumentation, die auf strukturelle 

Bedingungen verweist: Armut, soziale Isolierung und Perspektivlosigkeit führen nahezu 

zwangsläufig zur moralischen und gesellschaftlichen Degradierung des Betroffenen. Es 

handelt sich um eine implizite Sozialkritik, die die individuelle Verantwortung 

relativiert und zugleich einen systemischen Zusammenhang aufzeigt, bemerkenswert für 

eine Figur, die innerhalb der dramatischen Ordnung formal den Status einer Dienerin 

innehat.487 

Im Anschluss an diese Feststellung vollzieht Corallina eine rhetorisch auffällige 

Wendung: Sie erklärt, dass sie nicht mehr bereit sei, die Verantwortung für Florindo zu 

übernehmen, sondern vielmehr ihr eigenes Leben genießen wolle: „Voglio maritarmi, 

signor padrone, voglio goder il mondo, voglio stare allegra, non voglio pensar a’ guai.“ 

Diese Aussage ist bewusst überzeichnet; die wiederholte Verwendung der ersten Person 

Singular und der Ausdruck einer hedonistischen Selbstbestimmung („goder il mondo“, 

„stare allegra“) kontrastieren auffällig mit dem zuvor geäußerten sozialen Engagement. 

Tatsächlich handelt es sich hier weniger um eine authentische Abkehr von ihrer 

Fürsorgepflicht als vielmehr um eine performative Strategie: Corallina inszeniert ihr 

eigenes vermeintliches Desinteresse, um Ottavio mit den Konsequenzen seiner 

Gleichgültigkeit zu konfrontieren. 488  Ihre Worte sind nicht Ausdruck tatsächlicher 

Resignation, sondern rhetorisches Mittel zur Erzeugung moralischer Dringlichkeit. 

Ottavios erste Reaktion („Voi mi dite delle gran cose di questo mio figliuolo“) wirkt 

defensiv und vermeidet eine klare Positionierung. Auch seine anschließende Klage über 

ein inneres Unwohlsein („Non so che cosa sia questa smania che mi sento di dentro“) 

deutet auf eine emotionale Erschütterung hin, die jedoch nicht durch rationale Einsicht 

ausgelöst wird, sondern durch eine tiefer liegende, bislang unterdrückte 

Schuldempfindung. Corallina erkennt diesen inneren Konflikt und benennt ihn explizit: 

„Non sono state le mie parole, che vi hanno sconcertato... la vostra coscienza.“ Mit 

dieser Aussage wird die Szene zu einem exemplarischen Moment aufklärerischer 

Dramaturgie: Die Figur der Dienerin tritt als moralische Instanz auf, die das Gewissen 

 
486 Goldoni 2007, III.5, S. 156f. 
487 Cf. Giovanelli 2007, S. 292. 
488 Cf. Herry 2009, S. 378. 



 

 145 

des patriarchalen Familienoberhaupts herausfordert, und zwar nicht durch soziale 

Autorität, sondern durch rhetorische Wirksamkeit und moralische Kohärenz.489 

Der darauffolgende Monolog Corallinas stellt eine direkte Anklage dar, die nicht nur 

Ottavios individuelles Verhalten, sondern auch die strukturellen Geschlechter- und 

Familienverhältnisse kritisiert. Sie wirft ihm vor, seinen Sohn der Willkür einer 

habgierigen Stiefmutter geopfert zu haben: „Vi par poco eh, aver rovinato un figlio per 

secondare l’avarizia della matrigna?“ Die Metapher der rovina (des Verderbens) 

verweist sowohl auf Florindos gesellschaftlichen Abstieg als auch auf Ottavios 

moralisches Versagen. Besonders bemerkenswert ist hierbei, dass die Figur der 

Stiefmutter, ein typisiertes dramatisches Motiv, nicht als alleinige Schuldige dargestellt 

wird; vielmehr richtet sich Corallinas Anklage primär gegen Ottavio selbst. Diese 

Verschiebung der Schuldverhältnisse ist entscheidend: Nicht die Frau als verführerische 

Bedrohung, sondern der Mann, der seiner Verantwortung nicht gerecht wird, wird zur 

zentralen negativen Figur des moralischen Diskurses.490 

Corallina steigert ihre Anklage zu einem rhetorisch wie emotional intensiven 

Höhepunkt, indem sie Ottavio vor Augen führt, welche langfristigen Konsequenzen sein 

Verhalten nach sich ziehen wird: Sollte Florindo sich aus Verzweiflung „alla vita trista“ 

hingeben, werde allein Ottavio die Schuld an dessen Verfehlungen tragen, nicht nur 

juristisch oder sozial, sondern auch vor dem moralischen Tribunal seines eigenen 

Gewissens: „Morirete pieno di rimorsi, pieno di rossore e di pentimento.“ Die dreifache 

Wiederholung von „pieno di“ unterstreicht die emotionale Wucht der Aussage und 

verweist auf eine Schuld, die nicht mehr externalisierbar ist. Corallinas Sprache nähert 

sich in diesem Moment einem religiös konnotierten Vokabular an, rimorso 

(Gewissensbiss), rossore körperliche Schamreaktion(Erröten)), pentimento (Buße), und 

verbindet somit aufklärerische Ethik mit tradierten Formen katholischer 

Gewissensbildung.491 

Abschließend wiederholt Corallina mit gespielter Leichtigkeit: „Ma non voglio più 

affliggervi; parliamo di cose allegre.“ Diese Rückkehr zur Ironie dient weniger der 

Beruhigung als vielmehr der emotionalen Rahmung des zuvor Gesagten: Die 

 
489 Cf. Momo 1992, S. 101f. 
490 Cf. Herry 2009, S. 381. 
491 Cf. hierzu Peter Burke, The Fabrication of Louis XIV, London: 1992, S. 138–145. Burke untersucht in 

seiner Studie die gezielte Inszenierung und mediale Konstruktion der königlichen Autorität Ludwigs 
XIV. unter besonderer Berücksichtigung der Rolle von Kunst, Ritual, Bildsprache und Sprache. Im 
analysierten Abschnitt zeigt er auf, wie religiös konnotierte Begriffe wie „Buße“ (pentimento) oder 
„Reue“ (rimorso) im Dienste einer politisch motivierten Symbolik funktionalisiert und semantisch 
umgedeutet wurden – ein Phänomen, das auch für den Übergang vom religiösen zum aufklärerisch-
moralischen Diskurs im 18. Jahrhundert von Bedeutung ist. 



 

 146 

Affektspannung bleibt bestehen, doch wird sie sprachlich in das dramaturgische Muster 

des Komödiengenres eingebettet. Goldoni gelingt hier eine feine Balance zwischen 

moralischer Ernsthaftigkeit und komischer Form.  

Der Dialog zwischen Ottavio und Corallina kulminiert in einer moralischen 

Erschütterung, die nicht nur den individuellen Gewissenskonflikt des alten Kaufmanns 

sichtbar macht, sondern zugleich tiefgreifende Einsichten in die sozialen, familiären und 

geschlechterbezogenen Konstellationen des 18. Jahrhunderts vermittelt. 

OTTAVIO: Eh! ora non cerco allegria. Cara Corallina, sento una spina al cuore. Son 
vecchio, son vicino alla morte. Oimè! Tremo. Illuminatemi per carità. 

CORALLINA: Conoscete voi la signora Beatrice? 

OTTAVIO: La conosco. 

CORALLINA: Quanto vale, che non la conoscete? 

OTTAVIO: È mia moglie, la conosco. 

CORALLINA: Quant’è che è vostra moglie? 

OTTAVIO: Non lo sai? Un anno. 

CORALLINA: A conoscere una donna non bastano dieci anni. Voi non la conoscete. 

OTTAVIO: Ma perché? 

CORALLINA: Perché, se la conosceste, non vi lascereste da lei menar per il naso. 

OTTAVIO: Oh via: sapete che le voglio bene, son contento di lei, non m’inquietate. 

CORALLINA: Avete ragione. Parliamo di cose allegre. Finalmente io non ci devo 
entrare. È vero che sono nata in casa vostra, che vi ho amato e vi amo 
come padre; ma finalmente sono una povera serva. Che ha da importare 
a me, che il mio padrone si lasci ingannare da una donna finta? Ch’ella 
gli faccia le belline sul viso, e lo maledica dietro le spalle? Che mostri 
d’amarlo, e non veda l’ora ch’ei crepi? Che gli faccia scacciare il 
proprio figliuolo, per arricchire il figliastro? Che gli voglia far far 
testamento, per assicurare la sua fortuna, e dopo accelerar la morte del 
povero vecchio benefattore? Finalmente queste cose a me non faranno 
né male, né bene; non ci voglio pensare, non ne voglio discorrere. 
Signor padrone, parliamo di cose allegre. 

OTTAVIO: Ah Corallina... Non più cose allegre; cose tetre, cose miserabili... 
Come! Si vuol ch’io faccia testamento per farmi poscia morire? 

CORALLINA: Pur troppo è la verità. Ma non voglio infastidirvi. Mutiamo discorso. 
[…] che torto fate voi alla signora Beatrice, a dubitar di lei per un poco? 

OTTAVIO: Niente affatto. 

CORALLINA: Dunque fate così. Dubitate di lei per un’ora, ed io m’impegno di farvi 
toccar con mano la verità. O sarà ella una buona donna, e voi fate tutto 
a suo modo; o sarà una finta, una bugiarda, e voi farete quello che più vi 



 

 147 

tornerà a conto. […] (Voglia il cielo ch’io possa condurre a fine il 
disegno).492 

Der Wendepunkt der Szene liegt in der von Ottavio geäußerten existenziellen Unruhe: 

„Eh! ora non cerco allegria. Cara Corallina, sento una spina al cuore. Son vecchio, son 

vicino alla morte. Oimè! Tremo. Illuminatemi per carità.“ Mit dieser Äußerung 

vollzieht Ottavio einen Bruch mit seiner bisherigen Haltung, die von emotionaler 

Zurückhaltung, patriarchaler Autorität und rationaler Distanzierung geprägt war. Nun 

zeigt er Reue, Unsicherheit und Angst, Affekte, die im Männlichkeitsideal des 18. 

Jahrhunderts in der Regel unterdrückt oder als Schwäche abgewertet wurden.493 In der 

Selbstbeschreibung als „vecchio“ und „vicino alla morte“ offenbart sich ein Moment 

der Selbstrelativierung, das die Bühne für eine moralische Öffnung bereitet. Besonders 

bedeutungsvoll ist sein Appell an Corallina, ihn zu „illuminare“, eine Formulierung, die 

sowohl religiöse als auch aufklärerische Konnotationen trägt und Corallina symbolisch 

in die Rolle der erleuchtenden Instanz rückt. 

Diese Umkehrung des tradierten Machtverhältnisses zwischen Herr und Dienerin, 

Mann und Frau, vollzieht sich jedoch nicht als abruptes Machtvakuum, sondern wird 

von Corallina mit bemerkenswerter strategischer Raffinesse orchestriert. 494  Anstatt 

Ottavios Unruhe direkt zu instrumentalisieren, setzt sie auf ein dialektisches Spiel 

zwischen Zustimmung und Infragestellung. Ihre Behauptung, Beatrice sei dem 

Anschein nach zwar seine Ehefrau, aber in Wahrheit nicht erkannt („A conoscere una 

donna non bastano dieci anni“), zielt auf eine radikale Verunsicherung des ehelichen 

Selbstbildes. Der Satz stellt das bürgerlich-patriarchale Verständnis der Ehe als 

kontrollierbares und stabilisierendes Ordnungsprinzip infrage. Er betont die 

Undurchschaubarkeit weiblicher Subjektivität und verweigert der männlichen Autorität 

den epistemischen Zugriff auf die Ehefrau. 

Diese Kritik an der patriarchalen Eheordnung wird durch die Rhetorik der Ironie und 

der performativen Selbstverkleinerung verstärkt: Corallina betont zunächst, sie sei eine 

bloße Dienerin, ohne gesellschaftliche Relevanz („... sono una povera serva“), um im 

gleichen Moment eine lange, detailreiche Aufzählung möglicher Intrigen Beatrices zu 

präsentieren. In dieser enumeratio entfaltet sie ein Panorama moralischer Täuschung: 

Beatrice täusche Zuneigung vor, verfluche Ottavio hinter dessen Rücken, vertreibe 

dessen Sohn zugunsten des eigenen Kindes und plane, sich durch ein Testament die 

Erbschaft zu sichern, um letztlich sogar den Tod ihres Mannes zu beschleunigen. Diese 

 
492 Goldoni 2007, III.5, S. 158f. 
493 Cf. Giovanelli 2007, S. 292. 
494 Cf. Herry 2009, S. 380. 



 

 148 

Schilderung kombiniert Elemente des bürgerlichen Familienkonflikts mit Topoi der 

klassischen Intrigenkomödie und verweist zugleich auf reale Ängste im Hinblick auf 

Erbfolge, Loyalität und Altersmacht im 18. Jahrhundert. 

Auffällig ist, wie Corallina die rhetorische Struktur dieses Abschnitts organisiert. Sie 

rahmt ihre drastischen Aussagen jeweils mit formelhaften Rückzügen: „Parliamo di 

cose allegre“, „... a me non faranno né male, né bene“, „non ci voglio pensare“. Diese 

Sprechakte der vermeintlichen Zurückhaltung sind jedoch nicht Ausdruck tatsächlicher 

Distanz, sondern erfüllen eine strategische Funktion: Sie verschaffen Corallina die 

Freiheit, inhaltlich brisante Aussagen zu tätigen, ohne gegen die Konventionen ihrer 

sozialen Rolle als Dienerin zu verstoßen. In diesem Sinne inszeniert sie ihre 

Unterordnung performativ, um innerhalb des durch Stand und Geschlecht vorgegebenen 

Rahmens Handlungsspielräume zu öffnen.495 

Die Reaktion Ottavios auf Corallinas Enthüllungen ist eine Mischung aus Schock 

und zunehmender innerer Bewegung: „Ah Corallina... Non più cose allegre; cose tetre, 

cose miserabili... Come! Si vuol ch’io faccia testamento per farmi poscia morire?“ 

Diese Wendung signalisiert eine entscheidende Transformation: Ottavio erkennt nicht 

nur die Gefahr, in der er sich befindet, sondern auch seine bisherige Verblendung. In 

dieser emotionalen Öffnung spiegelt sich der aufklärerische Prozess der 

Selbsterkenntnis, wie ihn die dramatische Poetik des 18. Jahrhunderts, im Anschluss an 

Aristoteles’ Anagnorisis-Begriff, als Voraussetzung für moralisches Handeln verstand. 

Entscheidend ist, dass diese Selbsterkenntnis nicht von innen kommt, sondern durch 

eine weibliche Figur angestoßen wird, eine Figur, die formal untergeordnet, aber 

intellektuell und ethisch überlegen ist.496 

Corallinas abschließende Intervention („Dubitate di lei per un’ora, ed io m’impegno 

di farvi toccar con mano la verità“) ist nicht nur Ausdruck rhetorischer Souveränität, 

sondern auch ein Beleg für ihren aufklärerischen Habitus: Sie fordert Ottavio nicht zu 

blindem Glauben auf, sondern zu prüfendem Zweifel, einem zentralen Paradigma der 

Aufklärung. Der Ausdruck „toccar con mano“ verweist auf ein empirisches 

Wahrheitsverständnis, das auf sinnlicher Erfahrung und kritischer Beobachtung 

basiert.497 Damit erhebt Corallina den Anspruch, durch methodische Beobachtung eine 

moralische Wahrheit sichtbar zu machen, ein Ansatz, der deutlich über die emotionale 

 
495 Cf. Hösle 1993, S. 10. 
496  Cf. hierzu Aristoteles (2012), der in seiner Poetik	 das Konzept der	 Anagnorisis	 als zentrales 

dramaturgisches Element beschreibt, das einen Wandel vom Unwissen zum Wissen markiert und 
häufig mit einem emotionalen oder moralischen Umschwung der handelnden Figur verbunden ist. 

497 Cf. Lombardi 2001, S. 199. 



 

 149 

Argumentation hinausgeht und rational begründete Erkenntnis als Handlungsgrundlage 

etabliert. 

In dieser Szene verdichtet sich exemplarisch Goldonis dramatisches Interesse an der 

produktiven Spannung zwischen sozialer Ordnung und individueller Einsicht. Die Figur 

Corallina steht für eine neue Form weiblicher Handlungsmacht, die nicht auf 

institutioneller Autorität, sondern auf sprachlicher Kompetenz, psychologischer 

Beobachtungsgabe und moralischer Integrität beruht. Sie unterläuft die rigide 

Geschlechterordnung des 18. Jahrhunderts nicht durch offenen Widerstand, sondern 

durch strategischen Einsatz von Sprache, Rollenbewusstsein und affektiver Intelligenz. 

Damit gelingt es Goldoni, ein Frauenbild zu entwerfen, das nicht in binären Mustern 

von Tugend und Laszivität gefangen ist, sondern die Frau als reflektiertes, aktives und 

autonom handelndes Subjekt zeigt. 

In der Figur Corallinas spiegelt sich ein tiefgreifender Wandel im Theaterverständnis 

des 18. Jahrhunderts: Die dienende Frau, bislang in der dramatischen Tradition oft auf 

eine Rolle der passiven Unterordnung oder der komischen List reduziert, wird bei 

Goldoni zur Trägerin moralischer Wahrheit und zur Vermittlerin zwischen patriarchaler 

Verblendung und aufklärerischer Selbstprüfung.498 Ihre Handlungsmacht gründet nicht 

in ökonomischer Unabhängigkeit oder gesellschaftlicher Stellung, sondern einzig in 

ihrer Fähigkeit, Sprache als Instrument kritischer Erkenntnis und ethischer Intervention 

einzusetzen. Durch dramaturgische Zuspitzung und fein austarierte dialogische 

Strukturen gelingt es Goldoni, in der Figur Corallinas einen emanzipatorischen Impuls 

zu formulieren, der sich hinter der formalen Leichtigkeit der Komödie als ernsthafter 

Beitrag zur Reflexion über Autorität, Moral und Geschlechterrollen verbirgt. 

Demgegenüber steht Ottavio als Repräsentant einer überkommenen patriarchalischen 

Ordnung. Er agiert zu Beginn des Stücks aus der Position des Vormunds, des 

autoritativen Familienoberhaupts und Hüters der sozialen Konventionen, eine Rolle, die 

ihn zunächst als unangefochtene Instanz erscheinen lässt. Seine autoritäre Haltung wird 

durch eine Mischung aus Selbstgewissheit und affektiver Verschlossenheit gestützt, die 

typisch ist für das männliche Rollenbild seiner Generation. Doch im Verlauf der Szene 

offenbart sich, dass diese Autorität auf einem brüchigen Fundament steht. Die 

Auseinandersetzung mit Corallina bringt Ottavios Unsicherheit, seine emotionale 

Verletzbarkeit und seine Abhängigkeit von äußeren Bestätigungen zutage. Trotz seiner 

hierarchisch übergeordneten Stellung zeigt sich Ottavio im Dialog mit Corallina als 

manipulierbar, innerlich zerrissen und moralisch verunsichert. 

 
498 Cf. Gentile 1951, S. 47. 



 

 150 

Die rhetorische Struktur der Szene ist dabei gezielt auf die schrittweise 

Destabilisierung dieser männlichen Autorität ausgelegt. Corallina beginnt mit 

vorsichtigen, in höflicher Formulierung verpackten Anfragen, die auf Ottavios 

Gewissen zielen, und steigert sich allmählich zu direkter Anklage und offen 

formulierter moralischer Kritik. Diese Eskalation in Tonfall und Argumentation folgt 

einem dramaturgisch durchdachten Aufbau: Nicht Lautstärke oder Aggression, sondern 

argumentative Präzision und emotionale Intelligenz führen dazu, dass Ottavio seine 

Haltung hinterfragt. Die Wirkung von Corallinas Worten liegt in ihrer inneren Kohärenz 

und ethischen Schärfe, nicht in äußerer Rebellion, ein entscheidender Unterschied zu 

früheren Dienerfiguren in der commedia dell’arte. Indem Goldoni Corallina diese 

sprachliche und moralische Autorität verleiht, gelingt ihm ein Bruch mit traditionellen 

Geschlechter- und Standesbildern: Der weiblichen, dienenden Figur wird die Fähigkeit 

zur ethischen Lenkung und zur inneren Umgestaltung des Patriarchen zugesprochen, 

eine Funktion, die sowohl die komische Struktur des Stücks trägt als auch das 

aufklärerische Anliegen des Autors reflektiert. 

7.4. „Viva il nostro sesso”, scena ultima 
Die folgende Untersuchung setzt mit der vorletzten Szene III.19 an, um durch eine 

präzise Analyse ihrer rhetorischen und performativen Strukturen die diskursiven und 

kompositorischen Voraussetzungen für die scena ultima (Schlussszene) erschließend 

darzustellen. 

In dieser Szene setzt Corallina ihre rhetorischen und affektiven Strategien bewusst 

als Trägerinnen von Autorität ein, obwohl sie formal noch der Dienerin-Rolle 

verpflichtet ist. Ihre Aussagen verknüpfen sich auf drei analytischen Ebenen: Erstens 

beansprucht sie in ihrer narrativen Selbstzuschreibung („Tutta opera mia…“) 499 

epistemische Souveränität, indem sie ihre eigenen Interventionen als ursächlich für die 

Handlungskonstellation darstellt. Zweitens transformiert sie die formalen Rituale von 

Ehe und Mitgift in Verhandlungsinstrumente, indem sie die Mitgift als 

Verhandlungskapital und den Eheschluss als performatives Moment neu definiert. 

Drittens dekonstruiert sie höfische Konventionsformen durch eine doppelschichtige 

Sprechweise, in der Höflichkeitsfloskeln diskursive Machtakte kaschieren. Diese 

Dimensionen illustrieren, wie Corallina, im Kontext der restriktiven Rollenerwartungen 

 
499 Cf. Goldoni 2007, III.19, S. 173. 



 

 151 

des 18. Jahrhunderts, sprachlich-affektive Interventionen nutzt, um soziale Hierarchien 

temporär aufzulösen und weibliche Handlungsfähigkeit zu realisieren: 

NOTAIO: Sarete persuaso, che quel che ho fatto, l’ho fatto con una onesta 
finzione, consigliato e animato da Corallina. 

CORALLINA: Tutta opera mia, tutte invenzioni mie, tutta condotta mia, per 
illuminarvi una volta, per disingannarvi, per farvi conoscere la verità, 
per assistere un figlio oppresso, per soccorrere un padre assassinato, per 
correggere una matrigna ingrata. 

OTTAVIO: Ah Corallina mia, voi mi date la vita! Voi ora mi fate piangere per 
tenerezza. 

CORALLINA: Orsù: parliamo di cose allegre. Signor padrone il buono piace a tutti. Vi 
siete voi rimaritato? Ci vogliamo maritare anche noi. Il signor Florindo 
ed io abbiamo bisogno di matrimonio, e ci raccomandiamo a voi, 
perché ci facciate generosamente il mezzano. 

OTTAVIO: Sì, cari, sì, venite qui. Tutti due lo meritate. Florindo, vien qui; vien qui, 
Corallina. Non vi è rango, non vi è disparità. Io vi congiungo, io mi 
contento. Siete marito e moglie. 500 

Die hier vorliegende Szene III.19 zeigt, wie Corallina, formal noch in der Rolle der 

Dienerin verhaftet, durch eine selbstbewusste Rede nicht nur den dramatischen Konflikt 

löst, sondern zugleich die engen Rollenvorgaben des 18. Jahrhunderts markant 

unterläuft. Ihre prägnante Selbstzuschreibung „Tutta opera mia, tutte invenzioni mie, 

tutta condotta mia…“ beansprucht Urheberschaft und Deutungshoheit über die gesamte 

Handlung und stellt damit eine seltene Form weiblicher epistemischer Souveränität 

dar.501 In der Anapher verdichtet Corallina ihre Interventionen, von der Rettung des 

„figlio oppresso“ bis zur Korrektur der „matrigna ingrata“, zu einem kohärenten 

narrativen Ganzen und macht damit informelles, affektives Wissen öffentlich wirksam. 

Ottavios Rührung („Ah Corallina mia, voi mi date la vita!“) belegt, dass Empathie 

und Fürsorge in Goldonis Komödie nicht bloß private Tugenden bleiben, sondern als 

politisches Instrument fungieren können. Corallina verschiebt die Quelle von 

Legitimität und Macht von physischer Hierarchie hin zu affektiv-rhetorischer 

Überzeugung, was sie zur unsichtbaren Regisseurin des Haushaltskosmos erhebt. 

Mit dem Übergang zu „Orsù: parliamo di cose allegre […] il signor Florindo ed io 

abbiamo bisogno di matrimonio“ transformiert sie die formalen Rituale von Ehe und 

Mitgift in Verhandlungsstrategien ihrer eigenen Gestaltung. Das scheinbar harmlose 

„parliamo di cose allegre“ markiert den Umschlag in einen neuen Diskursmodus, in 

dem höfische Konventionen nicht nur zitiert, sondern subversiv auf eine Dienerin 

 
500 Goldoni 2007, III. 19, S. 173. 
501 Cf. Maddalena 1900, S. 16. 



 

 152 

ausgedehnt werden. Die Mitgift, traditionell ein Zeichen ökonomischer Reproduktion 

und familiärer Kontrolle, wird hier von Corallina aktiv disponiert: Indem sie das dote-

Budget festlegt und die Eheschließung initiiert, dehnt sie ökonomische Souveränität auf 

sich selbst aus und dekonstruiert zugleich die exklusive Bindung dieser Rituale an Adel 

und Besitz. 502 

Ottavios abschließende Formel „Non vi è rango, non vi è disparità. […] Siete marito 

e moglie“ vollendet die Auflösung starrer Standes- und Geschlechterhierarchien. Die 

symbolische Erhebung Corallinas und Florindos auf dieselbe Stufe formeller Gleichheit 

impliziert ein utopisches Gleichheitsprinzip, das in keinem zeitgenössischen 

Rechtssystem verankert war. Vor dem Hintergrund des 18. Jahrhunderts, in dem Frauen 

rechtlich, ökonomisch und bildungspolitisch marginalisiert blieben, zeichnet Goldoni 

mit Corallina eine proto-feministische Figur: Durch sprachlich-affektive Interventionen 

erschafft sie temporäre Räume der Inklusion und Partnerschaftlichkeit und demonstriert, 

dass weibliche Selbstbestimmung nicht erst durch gesetzliche Reformen, sondern 

bereits durch souveränes Sprechen und empathisches Handeln realisiert werden kann.503 

Corallina vollzieht den entscheidenden Schritt von der dienenden Nebenfigur zur 

aktiven Architektin familiärer Beziehungen und ritueller Ordnung: 

BEATRICE: Ecco dove tendeano le mire di questa virtuosa eroina. 

CORALLINA: Oh che bei termini! Che bei concetti! Ammiro la sua intrepidezza. Ella 
in mezzo alle sue disgrazie è spiritosa e brillante. (a Beatrice, 
deridendola) 

BEATRICE: Ah, non ho più sofferenza... (vuol partire) 

CORALLINA: Si fermi, e sarà meglio per lei. (a Beatrice) 

BEATRICE: Come! 

CORALLINA: La supplico. Il signor Ottavio mi vuole sposare al signor Florindo, ed io 
prima di farlo gli voglio dare la dote. 

BEATRICE: Che dote? 

CORALLINA: Ora lo vedrà. Con sua licenza, gentildonna. (parte) 

BEATRICE: Ed io soffrirò che m’insulti, e voi lo soffrirete? Voi che tanto mi 
amaste? Non vi ricordate più di quelle tenerezze che provaste per me? 
Caro signor Ottavio, chi avrà cura di voi, chi vi assisterà il giorno, chi 
vi darà soccorso la notte? (ad Ottavio) 

OTTAVIO: Ah! Voi... voi mi avete tradito.504 

 
502 Cf. Giovanelli 2007, S. 304. 
503 Cf. Pagliari 1907, S. 402. 
504 Goldoni 2007, S. 174. 



 

 153 

Ihr erstarkter Status zeigt sich zunächst in der pointierten Replik auf Beatrices gehässige 

Bemerkung: „Ecco dove tendeano le mire di questa virtuosa eroina“: Mit dem 

ironischen Ausruf: „Oh che bei termini! Che bei concetti!“ demontiert Corallina das 

Selbstbild der Widersacherin, indem sie deren pathetisches Vokabular karikiert und so 

die Deutungshoheit an sich reißt. Die Doppelexklamation setzt das rhetorische Arsenal 

der Höflichkeit bewusst in den Dienst einer subversiven Kraftübernahme, eine 

Strategie, die im 18. Jahrhundert Frauen formal verwehrt, faktisch aber in häuslichen 

Mikrodiskursen bereits seit langem erprobt war. 

Unmittelbar daran knüpft Corallina ihre eigenmächtige Definition ehelicher 

Verhältnisse an: „Il signor Ottavio mi vuole sposare al signor Florindo, ed io prima di 

farlo gli voglio dare la dote.“ Mit diesem Satz verschiebt sie das Traditionsritual der 

Mitgift von einer passiven Vorbedingung zur aktiven Verhandlungsmasse. Indem sie 

die Verfügung über die dote selbst in die Hand nimmt, demonstriert sie ökonomische 

Souveränität, die Frauen in der realen Gesellschaft des 18. Jahrhunderts nahezu gänzlich 

versagt war. Gleichzeitig legt sie den Grundstein für die tatsächliche Mitgiftübergabe, 

die erst in der Schlussszene konturiert und symbolisch vollzogen wird.505  So nutzt 

Corallina die rhetorische Vorwegnahme als strategisches Instrument, um bereits im 

Vorfeld die Rahmenbedingungen für die abschließende Festigung ihrer 

Heiratsvermittlung zu setzen. Mit diesem strategischen Zugriff auf sowohl sprachliche 

Konvention als auch ökonomische Praxis etabliert Corallina schließlich eine neue 

Legitimitätsquelle: das affektiv-rhetorische Bündnis von Empathie und Überzeugung. 

Ihr Plädoyer für Ottavios Zustimmung lädt das Fürsorge- und Eheritual mit emotionaler 

Intensität auf, wodurch der patriarchale Entscheidungsspielraum faktisch entmachtet 

wird. 506  Ottavios verzweifelter Ausruf: „Ah! voi mi avete tradito!“ belegt, dass 

Corallinas Interventionen nicht bloß familiäre Konflikte regeln, sondern das 

Selbstverständnis aller Beteiligten neu formen. 

Durch die geschickte Verschränkung von Ironie, ritualisierter Rede und affektiver 

Appellation erschließt Corallina neue Handlungsräume und demonstriert, dass 

sprachlich-affektive Performance bereits im eng gesteckten Rahmen gesellschaftlicher 

Normen politische Wirkung erzielen kann. Sie wird so zum Prototyp einer proto-

feministischen Gestalt, die zeigt, wie informelle Formen weiblicher Agency 

institutionelle Schranken unterlaufen und hinterfragen. 

 
505 Cf. Giovanelli 2007, S. 304. 
506 Cf. Pagliari 1907, S. 405. 



 

 154 

In der abschließenden Szene III. scena ultima erreicht das Drama seinen 

komödiantischen und zugleich gesellschaftskritischen Höhepunkt, indem die Dienerin 

Corallina die Handlung nicht bloß vermittelt, sondern aktiv steuert und damit ein 

Modell weiblicher Handlungsmacht im 18. Jahrhundert entwirft: 

CORALLINA: Signori miei, ecco la mia dote. Ecco la signora Rosaura, ch’io presento 
al signor Florindo. 

OTTAVIO: Come! 

CORALLINA: Signor padrone, voi in premio della mia buona servitù, mi avete 
regalato il signor Florindo; il signor Florindo è mio, ne posso far quel 
ch’io voglio. Lo posso vendere, impegnare e donare. Io lo dono alla 
signora Rosaura, degna di lui per nascita, per facoltà, per costumi. A me 
preme l’onore della vostra casa, il bene di vostro figlio, la salvezza del 
mio decoro; e in questa maniera il padre sarà contento, il figlio sarà 
consolato, e la povera serva compatita ed amata.507 

Corallinas Proklamation „Signori miei, ecco la mia dote“ gewinnt ihre volle Sprengkraft 

erst vor dem Hintergrund der im 18. Jahrhundert geltenden Geschlechter- und 

Eigentumsverhältnisse, in denen Frauen rechtlich und ökonomisch weitgehend 

entmündigt, ihre Wirkmacht auf den häuslichen Bereich und formelhafte 

Höflichkeitskonventionen beschränkt war. 508  Indem Corallina nicht Schmuck oder 

Geld, sondern den Bräutigam Florindo selbst als dote präsentiert, unterläuft sie das 

patriarchale Vermögensregime, das Ehefrauen zwar verpflichtete, Vermögen in die Ehe 

einzubringen, ihnen aber nicht gestattete, selbständig über dieses zu verfügen. Hier wird 

die Dienerin zur Eigentümerin eines Menschen, ein radikaler symbolischer Entzug 

männlicher Deutungs- und Verfügungsgewalt. 

Sprachlich verbindet sie höfische Unterwürfigkeit („Signor padrone“) mit 

dispositiver Terminologie („vendere, impegnare e donare“), die in notarielle und 

ökonomische Kontexte gehört. Diese Kombination evoziert einerseits das Ideal der 

galanten Conduite, in der Frauen als Inbegriff von Anstand und Empfindsamkeit galten, 

bricht dieses Register aber unmittelbar durch, indem das Vokabular formaler Autorität 

zur Beschreibung ihrer eigenen Handlungsmacht dient. Die triadische Asyndeton-Figur 

steigert dabei die dramatische Wucht ihrer Verfügung und signalisiert: Corallina ist 

nicht länger Adressatin, sondern Disponentin familärer Entscheidungen. Ihr Anspruch, 

Florindo „alla signora Rosaura, degna di lui per nascita, per facoltà, per costumi“ zu 

übertragen, adressiert zugleich soziale Normen der Standesgerechtigkeit. In einer 

 
507 Goldoni 2007, III.scena ultima, S. 174f. 
508  Zur detaillierten Erörterung der rechtlichen Stellung der Frau im 18. Jahrhundert siehe die 

Ausführungen in den Kapiteln 6.1, 6.2 und 6.3. 



 

 155 

Gesellschaft, die Heiratspolitik als Vehikel sozialer Reproduktion verstand und in der 

Frauen über Mitgiftordnungen eng an familiäre Strategien gebunden waren, tritt 

Corallina als moralische Instanz auf: Sie wahrt „l’onore della vostra casa“ und das 

„bene di vostro figlio“, während sie faktisch die traditionellen Ehebörsen-Logiken 

rekodiert. Damit schlägt sie eine Brücke zwischen aufklärerischem Vernunftdenken, in 

dem Gefühl und Ehre als zumutbare Argumentationsmittel diskutiert wurden, und 

proto-emanzipatorischer Praxis. 

Vor dem Hintergrund der rechtlichen Leibeigenschaft, Frauen konnten weder 

testamentarisch noch gerichtlich eigenständig handeln, demonstriert Corallina, wie 

informelle Machtressourcen in privaten und komödiantischen Kontexten wirksam 

werden können. Ihre Rede zeigt, dass weibliche Selbstbestimmung im 18. Jahrhundert 

keineswegs erst mit gesetzlichen Gleichstellungsdebatten einsetzte, sondern bereits in 

der Alltagsrhetorik und affektiven Vernetzung eine Subversion des Patriarchats möglich 

war. 

Diese Form strategischer Selbstbehauptung manifestiert sich exemplarisch in 

Corallinas Verhalten:	 Sie nutzt nicht etwa formale Emanzipationsinstrumente, sondern 

wendet die ihr auferlegten sozialen Rituale und sprachlichen Konventionen gegen das 

patriarchale System selbst. Indem sie die dote- und Eheschließungsrituale 

instrumentalisiert, verwandelt Corallina ihre dienende Rolle in eine „Waffe“, ganz im 

Sinne Beauvoirs, die darin die subversive Kraft weiblicher Klugheit und 

Situationsausnutzung sieht.  

Corallina übernimmt erneut die Rolle nicht nur als Vermittlerin, sondern als aktive 

Moderatorin und strategische Gestalterin ehelicher Arrangements: 

CORALLINA: Parliamo di cose allegre. Sposini, siete voi contenti? 

FLORINDO: Io ne son contentissimo; amo la signora Rosaura; confesso che avrei a 
tutto preferito il debito che ho con voi, ma poiché, generosa mia 
Corallina... 

CORALLINA: Parliamo di cose allegre. Signora Rosaura, lo fate di buon animo? 

ROSAURA: Sì, cara Corallina, sapete voi la mia inclinazione. A voi l’ho confidata. 
Voi avete il merito d’averla alimentata e resa felice. Mio padre vi 
acconsente, il signor Ottavio l’approva, il signor Florindo mi ama, che 
più desiderare potrei al mondo? Sì, desidero unicamente poter a voi 
procurar quella ricompensa... 

CORALINA: Sì signora, parliamo un poco di me. È giusto, che ancor io sia contenta. 
Ho bisogno di marito e di dote. Il marito lo troverò io, la dote me la 
darà il signor Ottavio. 

OTTAVIO: Sì, volentieri. Trova il marito. 



 

 156 

CORALLINA: Eccolo. (accenna Brighella) 

BRIGHELLA: Oh cara! (s’accosta a Corallina) 

OTTAVIO: Ed io ti darò mille scudi. Bastano? (a Corallina) 

BRIGHELLA: Se i fusse do mille... 

PANTALONE: Mille ghe ne farò mi de contradota. 

FLORINDO: E mille io... 

CORALLINA: Basta, basta, non tanta roba, non merito tanto.509 

Mit der mehrfachen Wendung „Parliamo di cose allegre“ initiiert sie einen bewussten 

Diskurswechsel vom formellen Verhandlungsrahmen hin zu einer heiteren, 

gemeinschaftlichen Gesprächsatmosphäre. 510  Grammatisch fungiert der Imperativ 

„parliamo“ hier als metasprachliches Steuerungssignal: Corallina erlangt nicht nur das 

Rederecht, sondern die Deutungshoheit darüber, was überhaupt besprochen wird. Im 

Kontext des 18. Jahrhunderts, in dem Dienerinnen sprachlich marginalisiert waren, ist 

dies eine subtile, aber wirkungsvolle Machtdemonstration, die zeigt, wie informelle 

Sprechakte soziale Hierarchien unterlaufen können. 

Gleich im Anschluss verschiebt sie das theatralische Zentrum auf ihr eigenes 

Interesse: „Sì signora, parliamo un poco di me. È giusto, che ancor io sia contenta. Ho 

bisogno di marito e di dote.“ Indem sie ihren persönlichen Bedarf, Ehe und Mitgift, 

selbst in den Vordergrund rückt, wendet sie ein traditionelles patriarchales Ritual gegen 

seine eigene Logik. In einem gesellschaftlichen Milieu, in dem Frauen rechtlich weder 

Eigentumsrechte besaßen noch über ihre Heirat selbst entscheiden durften, markiert 

dieser Moment eine radikale Aneignung symbolischer Ressourcen. Sie beansprucht die 

Mitgift nicht als Zuschuss zu fremden Machtinteressen, sondern als Instrument ihrer 

eigenen ökonomischen und sozialen Selbstermächtigung. Der zweite Teilsatz „Il marito 

lo troverò io, la dote me la darà il signor Ottavio“ illustriert die Komplexität ihrer 

Verhandlungsführung. Corallina übernimmt die Partnerwahl, ein Privileg, das im 18. 

Jahrhundert Ehevermittlern oder Familienältesten vorbehalten war, und delegiert 

zugleich die finanzielle Absicherung an Ottavio, den Hausherrn. 511  Durch diese 

symbiotische Verknüpfung von Autonomie in der Partnerwahl und ökonomischer 

Absicherung etabliert sie sich als souveräne Akteurin, die traditionelle Machtzentren 

pluralisiert und neu konfiguriert. 

 
509 Goldoni 2007, III.scena ultima, S. 175. 
510 Cf. Giovanelli 2007, S. 305. 
511 Zur weiteren Ausführung bzgl. der Mitgift vgl. Kapitel 6.3. 



 

 157 

Die folgende Szene, in der Corallina Brighella als „Ehemann“ präsentiert und von 

Ottavio, Pantalone und Florindo gegeneinander Mitgiftangebote aushandeln lässt, führt 

diese Strategie konsequent fort. Jeder Herrscher der häuslichen Ökonomie, der 

Hausherr, der väterliche Schwiegervater und der eigentliche Gatte, wird zum 

potenziellen Sponsor erhoben. Diese Verteilung von obrigkeitlicher Großzügigkeit auf 

mehrere Adressaten stellt das monolithische Modell patriarchaler Entscheidungsmacht 

in Frage und deutet gleichzeitig die Vielstimmigkeit informeller Macht an, die Frauen 

durch geschickte Rhetorik und affektive Vernetzung nutzbar machen konnten. 

Eingebettet in eine Epoche, in der Frauen formal von politischen und juristischen 

Prozessen ausgeschlossen waren, zeigt Corallina, dass weibliche Handlungsfähigkeit 

bereits durch sprachlich-affektive Inszenierung realisiert werden konnte. Ihre 

Performance verweist auf die in zeitgenössischen Salonkulturen gepflegten 

Kompetenzen aristokratischer Damen, gewandt im rhetorischen Spiel, versiert in 

ökonomischen Umgangsformen, die im bürgerlichen Milieu übernommen und adaptiv 

genutzt wurden. Corallinas Klugheit liegt dabei in der Verbindung von 

Höflichkeitskonvention und subversivem Kalkül: Sie wahrt Formeln der galanten 

Conduite, bricht deren inhaltliche Begrenzung jedoch, indem sie sie zur Basis eigener 

Machtansprüche macht. 

Affektiv-strategisch kann ihr Vorgehen als frühes Modell feministischer 

Ressourcennutzung verstanden werden. An Stelle einer direkten politischen Forderung 

tritt hier eine stille Subversion: Corallina verändert Machtverhältnisse, ohne die 

formalen Institutionen aufbrechen zu müssen. Sie rekurriert auf Alltagsrhetorik, um die 

Patriarchatsordnung zu reorganisieren. So eröffnet Goldoni der Figur eine bis dahin 

kaum gesehene Rolle, in der eine Dienerin zum Prototyp weiblicher Selbstbestimmung 

avanciert und zeigt, dass Komödiendialoge mehr sein können als bloße Unterhaltung, 

sie können als Laboratorium proto-feministischer Praxis fungieren. 

In dieser Schlusspassage verdichtet sich Corallinas subversive Inszenierung 

weiblicher Handlungsfähigkeit zu einem regelrechten Manifest der Solidarität und 

Selbstermächtigung: 

BEATRICE: Tutti allegri, ed io misera sono in pianto. 

OTTAVIO: Vostro danno: andate fuori di casa mia, senza nulla, come siete venuta. 

BEATRICE: Ah pazienza! 

CORALLINA: Caro signor Ottavio, la supplico di una grazia. 

OTTAVIO: Comandate, la mia cara Corallina. 



 

 158 

CORALLINA: Per salvezza del suo decoro, e giacché ha tanta bontà per me, si contenti 
di fare un assegnamento alla signora Beatrice, che possa vivere. È ancor 
giovine, potrebbe fare degli spropositi. 

OTTAVIO: Via, in grazia vostra, le assegnerò dugento scudi l’anno, ma fuori di 
casa mia. 

BEATRICE: Ah Corallina, voi mi fate arrossire... 

CORALLINA: Così mi vendico delle sue persecuzioni. Io non ho mai avuto odio con 
lei, ma tutto ho fatto per il povero mio padrone. Se non era io, sarebbe 
egli precipitato. L’ho soccorso, l’ho assistito, l’ho rimesso in casa e in 
grazia del padre. L’ho ammogliato decentemente, l’ho assicurato della 
sua eredità, l’ho liberato da’ suoi nemici. Una serva amorosa cosa 
poteva mai far di più? Or vengano que’ saccenti, che dicon male delle 
donne; vengano que’ signori poeti, a cui pare di non potere avere 
applauso, se non ci tagliano i panni addosso. Io li farò arrossire, e ciò 
faranno meglio di me tante e tante nobili virtuose donne, le quali 
superano gli uomini nelle virtù, e non arrivano mai a paragonarli nei 
vizi. Viva il nostro sesso, e crepi colui che ne dice male.512 

Zunächst bricht Corallina mit der von Ottavio ausgesprochenen Verstoßerklärung 

(„andate fuori di casa mia, senza nulla, come siete venuta“) die lineare Logik 

patriarchaler Strafe, indem sie nicht Beatrice alleine überlässt, sondern als kollektive 

Pflicht aller Handelnden artikuliert. Mit dem höflich-bittenden „Caro signor Ottavio, la 

supplico di una grazia“ wahrt Corallina die Formen der galanten Conduite, übersetzt die 

moralische Erwartung an den Hausherrn jedoch in eine ökonomische Solidarleistung: 

Die Gewährung einer Jahresrente stellt hier einen informellen Ausgleich dar, den 

Frauen ohne testamentarische oder gerichtliche Rechte des 18. Jahrhunderts durch 

soziale Vernetzung erzwingen konnten. 

Im folgenden Monolog rechnet Corallina in einer kraftvollen Aneinanderreihung 

(„l’ho soccorso, l’ho assistito, l’ho rimesso…, l’ho ammogliato…, l’ho assicurato…, 

l’ho liberato…“) eindringlich vor, dass ihre unsichtbaren Diensterweisen, von der 

finanziellen Rettung bis zur familiären Wiedereingliederung, eine umfassende 

Fürsorgeleistung darstellen, die weit über traditionelle Hausarbeit hinausreicht. Diese 

asyndetische Serie juristisch anmutender Verben verleiht ihrer Rede nicht nur 

rhythmische Dringlichkeit, sondern beansprucht zugleich das Deutungsmonopol über 

den dramatischen Verlauf: Corallina erhebt ihre Alltagskompetenz in den Rang 

öffentlichen Verdienstes. 513 

Im Höhepunkt wendet sie sich gegen diejenigen saccenti (Rechthaber) und signori 

poeti (Herren Poeten), die Frauen literarisch herabwürdigen, und erhebt mit „Viva il 

 
512 Goldoni 2007, III.scena ultima, S. 176. 
513 Cf. Giovanelli 2007, S. 305. 



 

 159 

nostro sesso, e crepi colui che ne dice male“ eine geschlechterübergreifende Parole. 

Diese kollektive Anrufung weiblicher Tugendhaftigkeit, explizit kontrastiert mit 

männlichen vizi (Lastern), formuliert eine proto-feministische Vision, in der 

verschwiegenes Leiden und informelle Fürsorgearbeit zur Quelle moralischer Autorität 

werden. 

Vor dem Hintergrund des 18. Jahrhunderts, in dem Frauen der patria potestas 

unterlagen und ökonomisch kaum Handlungsautonomie besaßen, zeigt Goldoni 

exemplarisch, wie sprachlich-affektive Interventionen und ritualisierte Netzwerke im 

häuslichen Raum als Waffe gegen institutionelle Entrechtung fungieren konnten. 

Corallina wird so zur paradigmatischen Gestalterin sozialer Ordnung, eine Dienerin, die 

das Komödienlaboratorium zur Bühne proto-feministischer Emanzipation macht. 

Goldonis Schlussrede überträgt der Dienerin Corallina programmatisch jene 

Wertschätzung zu, die der Autor selbst dem weiblichen Geschlecht entgegenbrachte. 

Die betonte Scham („far arrossire di vergogna“) über die Verleumder und der Ausblick 

auf künftige „nobili virtuose donne“ konstruieren nicht nur ein individuelles Lob, 

sondern ein kollektives Emanzipationsversprechen. 514  Dramaturgisch verankert im 

komischen Finale, fungiert Corallina hier gezielt als Sprachrohr des Autors: Ihre 

Selbstbehauptung verweist auf eine im 18. Jh. selten artikulierte Anerkennung 

weiblicher Tugend und Leistungsfähigkeit, lange bevor legale Gleichstellungsdebatten 

einsetzten. 

8. La locandiera (1753)515 
„Nous ouvrîmes donc le spectacle le 26 décembre par La locandiera. Ce mot vient de 
locanda, qui signifie, en italien, la même chose qu’hôtel garni en français. Il n’y a pas 
de mot propre, dans la langue française, pour indiquer l’homme ou la femme qui 
tiennent un hôtel garni. Si on voulait traduire cette pièce en français il faudrait chercher 
le titre dans le caractère, et ce serait, sans doute, la Femme adroite.“516 

Im Kontext der Geschlechterverhältnisse des 18. Jahrhunderts gewinnt Goldonis 

Kommentar zur französischen Rezeption von La locandiera eine zusätzliche 

Tiefenschärfe. Die Anmerkung, dass im Französischen kein adäquates Wort für 

 
514 Cf. Scognamiglio 2002, S. 88. 
515 Kapitel 9 sowie die dazugehörigen Unterkapitel zur Komödie La locandiera gehen in Teilen auf 

Überlegungen aus meiner Masterarbeit aus dem Sommersemester 2018 mit dem Titel: „Das 
Frauenbild in den Komödien ‚La Locandiera‘ und ‚Trilogia della Villeggiatura‘ von Carlo Goldoni“ 
zurück. Diese früheren Ansätze wurden grundlegend überarbeitet, erweitert und im Hinblick auf 
Fragestellung und wissenschaftliche Tiefe an die Anforderungen der vorliegenden Dissertation 
angepasst. 

516  Carlo Goldoni, Mémoires de M. Goldoni pour servir à l’histoire de sa vie et à celle de son théâtre. 
Introduction et notes de Paul de Roux, Paris: 2003, S. 339. 



 

 160 

locandiera existiere, reflektiert nicht nur eine sprachliche, sondern auch eine 

gesellschaftliche Unsichtbarkeit weiblicher Berufstätigkeit und Selbstständigkeit. 

Frauen waren im 18. Jahrhundert rechtlich wie ökonomisch weitgehend vom 

männlichen Vormund abhängig, sei es als Tochter, Ehefrau oder Witwe. 517  Dass 

Goldoni seine Protagonistin dennoch nicht nur als wirtschaftlich aktive, sondern auch 

als strategisch überlegene Frau inszeniert, stellt in diesem historischen Kontext einen 

bemerkenswerten Akt literarischer Emanzipation dar. 

Die von ihm vorgeschlagene französische Übersetzung La Femme adroite (Die 

geschickte Frau) unterstreicht dabei nicht den sozialen Status der Figur, sondern deren 

persönliche Fähigkeiten, Klugheit, Selbstbeherrschung, soziale Intelligenz. Diese Form 

von Handlungsmacht stellt eine subtile, aber wirkungsvolle Form der weiblichen 

Selbstermächtigung dar, die sich gerade nicht durch offene Rebellion gegen patriarchale 

Strukturen ausdrückt, sondern durch deren bewusste, kalkulierte Nutzung zum eigenen 

Vorteil. Dass Goldoni zudem auf die Bedeutung des Titels hinweist, offenbart ein 

metatextuelles Bewusstsein dafür, wie Frauenrollen benannt, beschrieben und 

gesellschaftlich gerahmt werden. Im 18. Jahrhundert war es in Italien für weibliche 

Figuren ungewöhnlich, über die Zuschreibung der Tugendhaftigkeit hinaus als aktiv 

steuernde Subjekte dargestellt zu werden. Mirandolina jedoch entzieht sich dieser 

Konvention: Sie ist nicht das Objekt männlicher Projektion, sondern agiert als femme 

adroite, als Figur, die sich der Erwartungsmechanismen bewusst ist und sie zu 

unterlaufen weiß. In dieser Lesart ist Goldonis Vorschlag nicht nur eine sprachlich-

pragmatische Lösung, sondern ein bewusst gesetzter Hinweis auf die emanzipatorische 

Qualität seiner weiblichen Hauptfigur im Spannungsfeld zwischen Aufklärung und 

Geschlechterordnung. 

Eine der bekanntesten Komödien Goldonis, nämlich La locandiera, ist insofern 

bemerkenswert, als sie, im Gegensatz zu vielen anderen Werken des Autors, nicht im 

venezianischen Kontext, sondern in Florenz verortet ist. Der Handlungsraum der 

Komödie ist das Gasthaus der Titelheldin Mirandolina, das sie als Erbin ihres 

verstorbenen Vaters eigenständig führt.518  Die Verlagerung des Theaterstückes nach 

Florenz hatte, laut Hösle, zwei Motive: Zum einen  

„ließ sich dadurch eventueller Ärger mit der Zensur leichter vermeiden (immerhin 
treten in der Komödie drei lächerliche Adlige auf), [und zum anderen] kam die 

 
517 Cf. hierzu ausführlich Teil 2 dieser Dissertation zur rechtlichen und sozialen Stellung der Frau im 

Italien des 18. Jahrhunderts. 
518  Cf. Franca Angelini, «In maschera voi siete / senza maschera al volto?» Note su Goldoni, Rom: 2012, 

S. 91. 



 

 161 

toskanische Hauptstadt dem Bedarf nach Theaterstücken mit überregionalem 
nationalen Charakter entgegen.“519 

Ein weiterer bemerkenswerter Aspekt von La locandiera besteht darin, dass Goldoni, 

im Gegensatz zu zahlreichen anderen seiner Komödien, die er im venezianischen 

Dialekt verfasste, hier auf die Verwendung des Italienischen zurückgreift. Diese 

bewusste sprachliche Entscheidung zielt auf eine breitere Verständlichkeit und 

Rezeption im gesamten italienischen Sprachraum ab und verleiht dem Werk somit einen 

überregionalen Charakter. Die Wahl der Hochsprache kann in diesem Zusammenhang 

als Ausdruck einer aufklärerischen Intention gelesen werden, das Theater nicht nur als 

regionales, sondern als gesamtgesellschaftliches Kommunikationsmedium zu etablieren. 

Der Erfolg, den La locandiera beim zeitgenössischen Publikum verzeichnete, war 

außergewöhnlich: „Le succès de cette pièce fut si brillant qu’on la mit au pair, et au-

dessus même, de tout ce que j’avais fait dans ce genre, où l’artifice supplée à 

l’intérêt.“520 Aus Gründen persönlicher Rivalität und vermutlich aus Eifersucht soll die 

Primadonna Teodora Medebach maßgeblich darauf hingewirkt haben, die 

Aufführungsserie von La locandiera frühzeitig zu beenden. 521  In der Folge wurde 

stattdessen La Pamela auf den Spielplan gesetzt.522  Diese Entscheidung stieß beim 

Publikum auf deutliche Ablehnung, doch der Theaterdirektor Girolamo Medebach 

konnte sich dem Wunsch seiner Ehefrau offenbar nicht entziehen. 523  In der 

Neuansetzung übernahm Teodora Medebach erneut die Hauptrolle. 

Auch Goldoni zeigte sich mit diesem Vorgehen unzufrieden und beendete nach der 

dritten Aufführung von La locandiera im venezianischen Teatro Sant’Angelo sein 

Engagement bei Girolamo Medebach. 524  In der Folge wechselte er an das 

konkurrierende Teatro San Luca, das sich im Besitz des noblen Francesco Vendramin 

befand. Der Wechsel war nicht nur strategisch motiviert, sondern erfolgte auch vor dem 

Hintergrund wiederholter Unstimmigkeiten zwischen Goldoni und Medebach, wie in 

Kapitel 2.1 (S. 11) dieser Dissertation dargestellt. Mit Vendramin hatte Goldoni bereits 

zuvor einen langfristigen, auf zehn Jahre angelegten Vertrag abgeschlossen. 525  Der 

 
519  Hösle 1993, S. 158. 
520  Goldoni 2003, S. 340. 
521 Siehe hierzu ausführlich Kapitel 3, S. 23. 
522 Cf. Alessandra Domini, Goldonis Theater im Zeichen der Aufklärung, Saarbrücken: 2008, S. 18 sowie 

Hösle 1993, S. 158. So auch zitiert bei: Goldoni 2003, S. 340: „D’après la jalousie que les progrès de 
Corallina produisaient dans l’âme de Madame Medebac, cette dernière pièce aurait dû l’enterrer; mais 
comme ses vapeurs étaient d’une espèce singulière, elle quitta le lit deux jours après et demanda qu’on 
coupât le cours des représentations de La Locandiera et qu’on remît au théâtre Pamela.“ 

523  Cf. Goldoni 2003, S. 340. 
524  Cf. Cesare De Michelis, Goldoni nostro contemporaneo, Venedig: 2008, S. 71. 
525  Cf. Ferrone 2011, S. 88. 



 

 162 

Wechsel markiert nicht nur einen bedeutenden Einschnitt in Goldonis beruflicher 

Laufbahn, sondern spiegelt zugleich die dynamischen und mitunter konfliktgeladenen 

Bedingungen des venezianischen Theaterbetriebs im 18. Jahrhundert wider. 

Indessen gilt das Theaterstück La locandiera, so Kapp, als „das repräsentative Stück 

der frühen 50er Jahre, in dem Goldoni mit den bürgerlichen Normen geradezu spielt 

und mit der Figur der Mirandolina statt einer bloßen Typenfigur einen individuellen 

Charakter auf die Bühne stellt.526 Goldoni selbst bezeichnet die Komödie in seinem 

Vorwort (l’autore a chi legge) als: „ […] la più morale, la più utile, la più istruttiva.“527 

Inwieweit der moralische Gehalt vorhanden ist und wie die Protagonistin, ein 

ambivalenter Typus, mittels ihrer Verführungskünste am Ende der Komödie 

triumphiert, gilt es in den folgenden Kapiteln darzulegen. 

Vor dem Hintergrund dieser bewegten Produktionsgeschichte rückt La locandiera 

eine weibliche Hauptfigur ins Zentrum, die selbstbewusst gegen konventionelle 

Rollenzuschreibungen auftritt: Mirandolina, die das florentinische Gasthaus ihres 

verstorbenen Vaters führt, ist es gewohnt, von Männern umworben zu werden, und 

weiß die ihr entgegengebrachte Aufmerksamkeit gezielt für sich zu nutzen. Bereits zu 

Beginn der Komödie wird jedoch deutlich, dass sie keinerlei Absicht hegt, den 

Erwartungen ihrer Umgebung zu entsprechen: Weder ein komfortables Leben an der 

Seite eines wohlhabenden Ehemanns noch ein möglicher Aufstieg in den Adelsstand 

üben auf sie Reiz aus, im Gegenteil, sie will sich nicht binden und ihre ökonomische 

und persönliche Autonomie nicht preisgeben. Mirandolina wird von zwei 

gegensätzlichen männlichen Bewerbern umworben: dem Marchese di Forlipopoli, 

einem verarmten Adligen, der sich auf seinen Titel beruft, und dem Conte d’Albafiorita, 

einem wohlhabenden Bürger, der durch materielle Großzügigkeit um ihre Gunst wirbt. 

Beide versuchen, Mirandolinas Aufmerksamkeit zu gewinnen, indem sie einander mit 

Geschenken und Avancen zu übertrumpfen suchen. Eine dritte männliche Figur, der 

Cavaliere di Ripafratta, fungiert als Kontrast- und Antagonistfigur: Er lehnt Frauen 

grundsätzlich ab und begegnet ihnen mit ausgeprägter Misogynie, wodurch er sich 

demonstrativ von den werbenden Männern abgrenzt. Diese Haltung trifft bei 

Mirandolina auf Widerstand. Gekränkt von der Geringschätzung, die ihr als Frau 

entgegengebracht wird, entwickelt sie eine gezielte Strategie, um den Cavaliere 

emotional zu überwältigen. Mit psychologisch geschicktem Verhalten gelingt es ihr, 

dessen Widerstand zu brechen und ihn letztlich in eine leidenschaftliche, aber 
 

526  Cf. Kapp 2007, S. 219. 
527  Carlo Goldoni, La locandiera. A cura di Davico Bonino con uno scritto di Giorgio Strehler, Mailand: 

2012, L’autore a chi legge, S. 7. 



 

 163 

unerwiderte Verliebtheit zu treiben. Ihre Triumphgeste über die emotionale Niederlage 

des Cavaliere bringt diesen jedoch in eine existentielle Krise. Die anfängliche 

Genugtuung Mirandolinas schlägt in Besorgnis um: Sie fürchtet mögliche 

Konsequenzen aus dem verletzten Stolz des Mannes. Aus pragmatischen Erwägungen 

und im Bewusstsein möglicher gesellschaftlicher wie persönlicher Gefahren entschließt 

sie sich zur Heirat mit ihrem langjährigen Vertrauten und Hausverwalter Fabrizio, eine 

Verbindung, die bereits vom Vater vorgesehen war. Der Cavaliere hingegen zieht sich 

am Ende der Komödie resigniert aus der Szene zurück, gedemütigt und emotional 

desillusioniert. 

8.1. Feminismus und Misogynie 
Obgleich Mirandolina und der Cavaliere di Ripafratta auf den ersten Blick als 

Gegenspieler erscheinen, offenbart eine vertiefte Analyse zentrale Gemeinsamkeiten, 

die sie, jenseits ihrer geschlechtsspezifischen Rollenzuweisungen, miteinander 

verbinden. Insbesondere im Kontext der Komödie, die in der intellektuellen 

Atmosphäre der Aufklärung des 18. Jahrhunderts verortet ist, kristallisiert sich ein 

Schlüsselbegriff als verbindendes Moment heraus: libertà (Freiheit). 528  Sowohl 

Mirandolina als auch der Cavaliere streben in unterschiedlicher Weise nach 

persönlicher Unabhängigkeit und Selbstbestimmung, sei es in der Ablehnung 

traditioneller Liebesbindungen oder im Versuch, sich gegenüber gesellschaftlichen 

Erwartungen autonom zu positionieren. Dieses geteilte Freiheitsideal fungiert als 

subtextuelles Bindeglied zwischen den beiden Figuren und verleiht der Komödie eine 

tiefere Reflexionsebene über Geschlechterrollen, emotionale Souveränität und 

aufklärerische Selbstentwürfe. Die Protagonistin Mirandolina bedient sich gezielt einer 

arte della simulazione529, also der Kunst der Täuschung, um sich dem Cavaliere di 

Ripafratta als gleichwertige, autonome Figur entgegenzustellen. Der Begriff libertà 

fungiert dabei nicht nur als gemeinsame ideelle Grundlage, sondern auch als zentraler 

Verbindungspunkt zwischen beiden Figuren. In Szene I.4 der Komödie wird dieses 

Spannungsfeld paradigmatisch inszeniert: Während der Cavaliere sich offen misogyner 

Äußerungen bedient und seine Abneigung gegenüber weiblicher Einflussnahme als 

Ausdruck seines Freiheitsstrebens präsentiert, kontrastieren die beiden anderen 

männlichen Figuren, der Conte d’Albafiorita und der Marchese di Forlipopoli, mit einer 

überschwänglichen Lobpreisung Mirandolinas. Diese Szene fungiert insofern als 
 

528  Cf. Angelini 2012, S. 95. 
529  Cf. Scognamiglio 2002, S. 110. 



 

 164 

kompositorische Kontrastfolie, vor deren Hintergrund Mirandolinas strategisches 

Handeln und ihre bewusste Positionierung im Diskurs um weibliche Freiheit und 

Selbstbehauptung deutlich hervortreten. Ihr Umgang mit dem Cavaliere ist somit nicht 

bloß Ausdruck persönlicher List, sondern ein Akt performativer Emanzipation innerhalb 

eines von patriarchalen Diskursen durchzogenen sozialen Raums. 

MARCHESE: In quanto a questo poi, Mirandolina ha un merito estraordinario. 

CONTE:  Sin qua il signor Marchese ha ragione. La nostra padroncina della 
locanda è veramente amabilde. 

MARCHESE: Quanto l’amo io, potete credere che in lei vi sia qualche cosa di grande. 

CAVALIERE:  In verità mi fate ridere. Che mai può avere di stravagante costei, che 
non sia comune all’altre donne? 

MARCHESE:  Ha un tratto nobile, che incatena. 

CONTE:  È bella, parla bene, veste con pulizia, è di un ottimo gusto. […] Non 
siete mai stato innamorato? 

CAVALIERE:  Mai, né mai lo sarò. Hanno fatto il diavolo per darmi moglie, né mai 
l’ho voluta.530 

Dieser Dialogabschnitt bietet eine aufschlussreiche Momentaufnahme der 

geschlechtsspezifischen Dispositionen innerhalb des sozialen Gefüges der Komödie. 

Insbesondere die Haltung des Cavaliere di Ripafratta manifestiert sich als dezidiert 

ablehnend gegenüber dem weiblichen Geschlecht.531 Auf die Frage des Conte, ob er 

jemals verliebt gewesen sei, antwortet der Cavaliere knapp und kategorisch, dass er 

weder je geliebt habe noch jemals lieben wolle, ein Bekenntnis, das seine fundamentale 

Abwehrhaltung gegenüber emotionalen Bindungen und insbesondere gegenüber Frauen 

markiert. Diese Positionierung ist Ausdruck eines radikal verstandenen 

Freiheitsbegriffs, der sich in der bewussten Vermeidung sozialer und affektiver 

Verpflichtungen artikuliert. Wie Bertani betont, ist die Figur des Cavaliere mit 

besonderer dramaturgischer Präzision konstruiert 532 : Er erscheint als emotional 

unterkühlter Rationalist, dem die Kategorie des Herzens fremd bleibt und der daher 

unfähig ist, Zuneigung oder Empathie zu artikulieren. Dieses affektive Defizit dient 

zugleich als Gegenfolie zur emotional-intellektuellen Agilität Mirandolinas. 

 
530  Goldoni 2012, I.4, S. 17 f. 
531  Cf. zur vertieften Analyse der misogynen Haltung des Cavaliere insbesondere Kapitel 3.3 dieser 

Dissertation, das sich ausführlich mit seiner Frauenfeindlichkeit im Kontext der Geschlechterdiskurse 
des 18. Jahrhunderts auseinandersetzt. 

532 Cf. Odoardo Bertani, Goldoni. Una drammaturgia della vita. Prefazione di Guido Davico Bonino, 
Mailand: 1993, S. 43. 



 

 165 

In Szene I.15, der sogenannten Verführungsszene, wird die Thematik der libertà 

erneut zentral. In dieser Konstellation begegnen sich Mirandolina und der Cavaliere auf 

einer neuen Ebene gegenseitiger Wahrnehmung: Es kommt zu einer Form der 

wechselseitigen Spiegelung, bei der sich beide, trotz ihrer Antagonismen, als alter ego 

erkennen.533  Bemerkenswerterweise ist es der Cavaliere selbst, der in dieser Szene 

Mirandolinas Freiheitsdrang würdigt und anerkennt, ein Moment, der nicht nur seine 

beginnende emotionale Öffnung markiert, sondern zugleich das Leitmotiv individueller 

Autonomie als gemeinsamen Nenner beider Figuren ins Zentrum rückt: 

MIRANDOLINA: Che dice della debolezza di quei due cavalieri? Vengono alla locanda 
per alloggiare, e pretendono poi di voler far all’amore colla locandiera. 
Abbiamo altro in testa noi, che dar retta alle loro ciarle. Cerchiamo di 
fare il nostro interesse; se diamo loro delle buone parole, lo facciamo 
per tenerli a bottega; e poi, io principalmente, quando vedo che si 
lusingano, rido come una pazza. 

CAVALIERE:  Bravo! Mi piace la vostra sincerità. 

MIRANDOLINA:  Oh! Non ho altro di buono, che la sincerità. 

CAVALIERE:  Ma però, con chi vi fa la corte, sapete fingere. 

MIRANDOLINA: Io fingere? Guardimi il cielo. Domandi un poco a quei due signori che 
fanno gli spasimati per me, se ho dato loro un segno d’affetto. Se ho 
mai scherzato con loro in maniera che si potessero lusingare con 
fondamento. […] Questi uomini effeminati non li posso vedere. Sì 
come abborrisco anche le donne, che corrono dietro agli uomini. Vede? 
Io non sono una ragazza. Ho qualche annetto; non son bella, ma ho 
avute delle buone occasioni; eppure non ho mai voluto maritarmi, 
perché stimo infinitamente la mia libertà. 

CAVALIERE:  Oh sì, la libertà è un gran tesoro. 

MIRANDOLINA:  E tanti la perdono scioccamente. 

CAVALIERE:  So ben io quel che faccio. Alla larga. 

MIRANDOLINA:  Ha moglie V.S. illustrissima? 

CAVALIERE:  Il cielo me ne liberi. Non voglio donne. 

MIRANDOLINA:  Bravissimo. Si conservi sempre così. […].534 

Die Vorgehensweise von Mirandolina ist in diesem Fall persuasiv: In diesem 

betreffenden Dialogabschnitt offenbart sich ein deutliches Ungleichgewicht in der 

dialogischen Beteiligung: Während Mirandolina die Gesprächsführung übernimmt, 

bleibt der Cavaliere vergleichsweise sprachlich zurückhaltend. Nach Angelini ist es 

 
533  Cf. Perle Abbrugiati, Un’idea di Goldoni. L’illusione di un realista, Aix-en-Provence: 2014, S. 167. 
534  Goldoni 2012, I.15, S. 31 f. 



 

 166 

gerade Mirandolinas Fähigkeit, dem Gegenüber sprachliche Angebote zu unterbreiten, 

die seine Verteidigungsmechanismen unterminieren: Sie sei es, „che offre all’altro 

quella battuta che egli ancora non sa di voler dire; così cadono le sue difese.“ 535 

Mirandolinas Äußerungen sind nicht spontan, sondern rhetorisch konstruiert, sie 

verfolgt das Ziel, durch sprachliche Geschicklichkeit ein emotionales Band zum 

Cavaliere zu etablieren. Dabei passt sie sich nicht nur inhaltlich, sondern auch formal an 

die Kommunikationsweise des Cavaliers an. Durch den gezielten Einsatz sachlicher und 

prägnanter Ausdrucksformen bedient sie sich einer rhetorischen Strategie, die 

traditionell mit männlich konnotierten Sprechweisen assoziiert wird.	 Damit 

überschreitet sie zugleich die im 18. Jahrhundert übliche Erwartung an die Frau als 

zurückhaltende, passive Gesprächspartnerin und demonstriert, dass weibliche 

Handlungsmacht auch über sprachliche Souveränität entstehen kann. Diese Strategie, 

die in Kapitel 9.3. eingehender analysiert wird, markiert den Beginn ihrer 

Verführungstaktik, die letztlich in der symbolischen Eroberung des einst 

frauenfeindlichen Aristokraten mündet. 

Die libertà, die sich als zentrales Motiv durch die gesamte Komödie zieht, besitzt für 

beide Protagonisten eine jeweils spezifische semantische Dimension. Für Mirandolina 

bedeutet sie in erster Linie die Erhaltung ihrer persönlichen Autonomie, wie ihre 

explizite Äußerung „stimo infinitamente la mia libertà“ 536  deutlich macht. Damit 

unterstreicht sie nach Alonge „una ricchiezza interiore che le permette di aprirsi al 

mondo.“ 537  Ihre Freiheit impliziert nicht lediglich die Abwesenheit männlicher 

Dominanz, sondern eröffnet ihr die Option, über soziale, ökonomische und, potenziell, 

erotische Beziehungen selbstbestimmt zu verfügen.538 

In diesem Sinne wird libertà zu einem dynamischen Konzept, das die Entfaltung 

ihrer Persönlichkeit, ihren wirtschaftlichen Erfolg und ihre soziale Mobilität ermöglicht, 

und somit den Grundstein für ein substanzielles, autonomes Leben legt. Wie Spranzi 

hervorhebt, kündigt Mirandolina damit bereits ein deutlich aufgeklärtes 

Selbstverständnis an („un orientamento illuminista“), das die Autonomie der Frau ins 

Zentrum stellt. 539  Vor dem Hintergrund der in Kapitel 4.2. beschriebenen 

gesellschaftlichen Kontexte des 18. Jahrhunderts, einer Epoche, die zunehmend von der 

Frage nach weiblicher Partizipation und Bildung durchdrungen ist, erscheint 

Mirandolina exemplarisch für die neue bürgerliche Weiblichkeit, die sich gegen 
 

535  Angelini 2012, S. 102. 
536  Goldoni 2012, I.15, S. 31 f. 
537  Roberto Alonge, Goldoni. Dalla commedia dell’arte al dramma borghese, Mailand: 2004, S. 83. 
538  Cf. Alonge 2004, S. 83. 
539  Cf. Spranzi 2010, S. 143. 



 

 167 

patriarchale Reduktionen zur Wehr setzt. In der aufklärerischen Debatte artikulierte sich 

diese Entwicklung u. a. durch ein breites publizistisches Engagement, das, wie 

dokumentiert, „ampiamente sulla necessità di un nuovo e più importante ruolo per la 

donna nella società“ 540 reflektierte. Goldoni greift diese Tendenzen in La locandiera 

auf und übersetzt sie in eine theatrale Form, in der weibliche Selbstbestimmung nicht 

nur verhandelt, sondern performativ realisiert wird. 

Im Hinblick auf das Freiheitsverständnis des Cavaliere offenbart sich ein 

grundsätzlich divergentes Konzept von libertà im Vergleich zur Protagonistin 

Mirandolina. Während diese ihre Freiheit als Ausdruck innerer Autonomie und sozialer 

Handlungsmacht begreift, erscheint sie für den Cavaliere vielmehr als ein externer 

Besitzstand, den es zu bewahren gilt. Bereits seine Beschreibung der Freiheit als gran 

tesoro541(höchstes Gut) verweist auf einen materiell konnotierten Begriff, der weniger 

mit innerer Selbstbestimmung als mit Rückzug und Distanz in Verbindung steht. 

Alonge interpretiert diese Haltung als Symptom einer aristokratischen 

Selbstvergewisserung: Die libertà fungiere für den Cavaliere „come una corazza“542, 

also als Schutzpanzer gegenüber einer als bedrohlich empfundenen Außenwelt. Seine 

adelige Herkunft wird zur sozialen Rüstung, die ihn vor emotionaler Verletzlichkeit 

bewahren soll. Der Rückzug in eine vermeintliche Unabhängigkeit erscheint demnach 

als Ausdruck tiefer Unsicherheit: Der Cavaliere ist nicht frei im Sinne innerer 

Souveränität, sondern isoliert seine libertà, entspricht eher einem Reichtum an 

materiellen Ressourcen und gesellschaftlicher Distinktion, denn einer authentischen 

Selbstentfaltung. Diese Angst vor Nähe manifestiert sich insbesondere in seinem 

Verhältnis zum weiblichen Geschlecht. Für den Cavaliere wird die Liebe, und in 

weiterer Konsequenz die Ehe, nicht als Möglichkeit emotionaler Erfüllung, sondern als 

Bedrohung seiner Selbstbestimmung wahrgenommen. Die Vorstellung, sich zu 

verlieben, bedeutet für ihn den Verlust der persönlichen Freiheit („perdita della 

libertà“) 543 . Aus dieser Perspektive erklärt sich sein konsequentes Meiden von 

Beziehungen, insbesondere zu Frauen, als Schutzmechanismus gegenüber emotionaler 

Verwundbarkeit und gesellschaftlicher Verpflichtung. Der Cavaliere repräsentiert somit 

eine Figur, die innerhalb des bürgerlich-aufklärerischen Diskurses zunehmend als 

überholt erscheint, ein Relikt aristokratischer Ideologie, das den sozialen und 

emotionalen Anschluss an die sich verändernde Gegenwart verloren hat. 

 
540  Spranzi 2010, S. 143. 
541  Cf. Goldoni 2012, I.15, S. 31. 
542  Cf. Alonge 2004, S. 83. 
543  Cf. Spranzi 2010, S. 91. 



 

 168 

Die Figur der Mirandolina lässt sich als weibliches Spiegelbild des Cavaliere di 

Ripafratta lesen, beide Figuren eint ein ausgeprägtes Freiheitsstreben und eine 

grundsätzliche Ablehnung traditioneller Beziehungsnormen. Während der Cavaliere 

seine Unabhängigkeit durch demonstrative Abwehr jeglicher emotionalen Bindung zu 

Frauen verteidigt, artikuliert Mirandolina ihre Ablehnung gegenüber der Ehe als 

bewusste Strategie zur Sicherung ihrer persönlichen Autonomie. Für sie stellt die Ehe 

nicht nur eine Einschränkung ihrer sozialen und ökonomischen Handlungsspielräume 

dar, sondern impliziert zugleich die Gefahr, auf eine normative Geschlechterrolle als 

dem Mann untergeordnete Ehefrau reduziert zu werden, ein Rollenbild, das im 18. 

Jahrhundert für Frauen weithin verbindlich war. In einer Gesellschaft, in der weibliche 

Selbstbestimmung meist auf den häuslichen Bereich beschränkt blieb und Heirat als 

primäre Lebensaufgabe der Frau galt, erscheint Mirandolinas Haltung umso 

bemerkenswerter: Sie entzieht sich bewusst der ihr zugedachten Rolle und wahrt ihre 

Freiheit als Kern ihrer Identität, wodurch sie ein Gegenmodell zu den konventionellen 

Geschlechterrollen ihrer Zeit entwirft.544 

Diese Parallelität der Haltungen wird innerhalb der Komödie mehrfach narrativ 

inszeniert. Der Cavaliere bringt bereits in Szene I.11 explizit zum Ausdruck, dass er 

weder umworben werden noch in eine Bindung verwickelt werden möchte („Lo sanno 

pure ch’io non voglio donne per i piedi“)545, womit er seine kompromisslose Distanz 

gegenüber dem weiblichen Geschlecht bekräftigt. Ebenso lehnt Mirandolina die 

Vorstellung emotionaler Hingabe ab: Ihre Interaktionen mit Männern sind kalkuliert, ihr 

Flirtverhalten strategisch, und ihre emotionale Distanz dient letztlich der 

Aufrechterhaltung ihrer libertà. 

Diese Haltung kulminiert in der finalen Täuschung gegenüber dem Cavaliere. Die 

Frage, die sich dabei stellt, wie Abbrugiati zurecht problematisiert, ist, ob Mirandolina 

seine Liebeserklärung deshalb provoziert, um einen öffentlichen Triumph über das 

männliche Geschlecht zu erzielen, oder ob sich hinter ihrem Verhalten doch ein latentes 

Bedürfnis nach Anerkennung verbirgt.546 Ihre emotionale Kälte am Ende der Komödie 

lässt sich jedenfalls als Akt des Selbstschutzes deuten, der verhindern soll, dass sie ihre 

Unabhängigkeit durch eine emotionale Bindung aufs Spiel setzt. 

In diesem Zusammenhang wird auch die Heirat mit Fabrizio lesbar: Sie stellt keinen 

Akt emotionaler Erfüllung dar, sondern vielmehr eine pragmatische Maßnahme zur 

Wahrung ihres gesellschaftlichen Status. Die von ihr inszenierte Eheschließung, die 
 

544  Cf. Alonge 2004, S. 79. 
545  Goldoni 2012, I.11, S. 26. 
546  Cf. Abbrugiati 2014, S. 143. 



 

 169 

ursprünglich nur vorgetäuscht war, gerät zur notwendigen Konsequenz einer Situation, 

in der Mirandolina selbst durch die Dynamik ihrer Intrige zum Handeln gezwungen ist. 

Diese Entwicklung verweist auf eine grundlegende Ambivalenz: Obwohl Mirandolina 

im narrativen Sinne als Siegerin erscheint – sie behält die Kontrolle und wahrt ihre 

Unabhängigkeit – bleibt ihr emotionaler Rückzug als Preis einer solchen 

Selbstbehauptung bestehen. Auch der Cavaliere tritt, obwohl gedemütigt, ohne 

Gesichtsverlust ab: Er vermeidet ein öffentliches Liebesgeständnis und entzieht sich 

damit der vollständigen Preisgabe seiner Gefühle. Der tragische Subtext dieser 

Konstellation liegt in der Tatsache, dass emotionale Nähe nur unter dem Vorzeichen 

von Täuschung überhaupt möglich wird, sowohl Mirandolina als auch der Cavaliere 

sind letztlich Figuren, deren Bedürfnis nach libertà eine echte affektive Bindung 

unterminiert. Besonders an Mirandolina zeigt sich hier ein für das 18. Jahrhundert 

charakteristisches Spannungsfeld: Einerseits sprengt sie durch ihre sprachliche und 

soziale Souveränität die Grenzen eines weiblichen Rollenbildes, das traditionell auf Ehe 

und Unterordnung beschränkt war, andererseits führt sie das Spiel der Konvention 

insofern fort, als die Ehe für sie letztlich doch zur gesellschaftlich anerkannten Lösung 

wird. Ihre Beziehung bleibt somit symptomatisch für ein Spannungsfeld zwischen 

Selbstbehauptung und emotionaler Entfremdung, das zugleich den eingeschränkten, 

aber durchaus vorhandenen Handlungsspielraum von Frauen in der Gesellschaft des 18. 

Jahrhunderts sichtbar macht und exemplarisch aufklärerische Geschlechterverhältnisse 

verhandelt. 

Bereits zu Beginn der Komödie wird Mirandolinas ambivalente Position innerhalb 

dieses Spannungsfeldes angedeutet. In Szene I.4 charakterisiert der Marchese sie als 

eine bemerkenswert dynamische Persönlichkeit, die es versteht, grazia (Anmut) und 

decoro (Anstand) mit bemerkenswerter Souveränität zu vereinen: 

MARCHESE: Non è come le altre, ha qualche cosa di più. Io che ho praticate le prime 
dame, non ho trovato una donna che sappia unire, come questa, la 
gentilezza e il decoro.547 

Mirandolinas Haltung ist durch ein ausgeprägtes Bewusstsein ihrer geschlechtlichen 

Zugehörigkeit geprägt, das sich insbesondere in ihrer sprachlichen Selbstverortung 

manifestiert. Ihre Betonung von decoro (Anstand) wird ergänzt durch eine explizite 

Identifikation mit dem weiblichen Geschlecht, die sich in der wiederholten Verwendung 

des Pronomens noi (wir) äußert, ein rhetorisches Mittel, mit dem sie eine kollektive 

weibliche Perspektive artikuliert. Diese sprachliche Strategie dient nicht nur der 

 
547  Goldoni 2012, I.4, S. 18. 



 

 170 

Solidarisierung mit anderen Frauen, sondern fungiert zugleich als performativer Akt der 

Selbstermächtigung. Die erste explizite Markierung dieser kollektiven 

Geschlechtsidentität erfolgt am Ende der Szene I.5, in der Mirandolina sich 

demonstrativ in ein Wir-Gefüge des sesso femminile (weiblichen Geschlechts) 

einordnet: 

MIRANDOLINA: Povere donne! Che cosa le hanno fatto? Perché così crudele con noi, 
signor Cavaliere?548 

Ihr Entschluss, den Cavaliere zu verführen, ist nicht bloß als individuelles Machtspiel 

zu verstehen, sondern als exemplarischer Akt weiblicher Repräsentation innerhalb eines 

patriarchal strukturierten Diskurses. Mirandolina agiert in diesem Moment nicht 

lediglich als Einzelperson, sondern positioniert sich bewusst als Sprachrohr und 

Stellvertreterin ihres Geschlechts. Ihre Verführungsstrategie erhält dadurch eine 

paradigmatische Dimension: Sie inszeniert sich als handelndes Subjekt im Namen aller 

Frauen, die von männlicher Herablassung betroffen sind, und beansprucht damit nicht 

nur narrative Autorität, sondern auch symbolische Gerechtigkeit im Rahmen der 

Geschlechterordnung des 18. Jahrhunderts: 

MIRANDOLINA: […] voglio usar tutta l’arte per vincere, abbattere e conquassare quei 
cuori barberi e duri che son nemici di noi, che siamo la miglior cosa che 
abbia prodotto al mondo la bella madre natura.549 

Die Eroberung des Cavaliere stellt für Mirandolina keineswegs lediglich einen 

persönlichen Triumph dar, sondern wird von ihr als kollektives Zeichen weiblicher 

Überlegenheit inszeniert.550 Ihr Erfolg besitzt exemplarischen Charakter: Indem sie den 

erklärten Frauenverächter durch Intelligenz, Strategie und psychologische Finesse 

bezwingt, erhebt sie diesen Sieg zu einem symbolischen Akt der Rehabilitierung des 

weiblichen Geschlechts. Der Moment ihres Triumphes markiert damit nicht nur eine 

individuelle Genugtuung, sondern eine öffentlich wirksame Ehrenrettung aller Frauen, 

deren gesellschaftlicher Wert im Verlauf der Komödie durch die Figur des Cavaliere 

explizit infrage gestellt wurde. Mirandolina etabliert sich auf diese Weise als 

Repräsentantin eines Geschlechts, das in einer patriarchalen Gesellschaft um 

Anerkennung und Deutungshoheit ringt: 

 
548  Goldoni 2012, I.5, S. 20. 
549  Goldoni 2012, I.9, S. 24. Vgl. zur eingehenden Analyse dieses ersten Monologs von Mirandolina 

Kapitel 9.2.1, in dem ihre rhetorische Selbstverortung sowie die strategische Inszenierung weiblicher 
Handlungsautonomie im Kontext des aufklärerischen Komödienmodells näher untersucht werden. 

550  Cf. Abbrugiati 2014, S. 144. 



 

 171 

MIRANDOLINA: […] Restatemi solo, per compiere la mia vittoria, che si renda pubblico 
il mio trionfo, a scorno degli uomini presuntuosi, e ad onore del nostro 
sesso.551 

Mit dieser Aussage artikuliert Mirandolina nicht nur ihre persönliche Ablehnung 

gegenüber dem männlichen Geschlecht, sondern formuliert zugleich eine grundlegende 

Kritik an männlicher Hybris, die sie explizit mit dem Adjektiv „presuntuosi“, also 

anmaßend oder überheblich, charakterisiert. Diese Haltung ist jedoch nicht als bloßer 

Affekt zu verstehen, sondern als Bestandteil einer bewusst inszenierten Strategie 

weiblicher Selbstbehauptung. Die Idee eines öffentlichen und exemplarischen 

Triumphes über das männliche Geschlecht wird in zwei zentralen Szenen des dritten 

Aktes weiter ausbuchstabiert: Hier inszeniert Mirandolina ihre Überlegenheit als 

performativen Akt, der nicht nur den Cavaliere persönlich demütigt, sondern auch die 

zugrunde liegenden Geschlechterhierarchien symbolisch infrage stellt: 

MIRANDOLINA: […] Ma siccome quel che ho fatto con lui, non l’ho fatto per interesse, 
voglio ch’ei confessi la forza delle donne, senza poter dire che sono 
interessate e venali. […] In materia d’accortezza, non voglio che si dica 
ch’io faccia torto al sesso.552 

In dieser Passage offenbart Mirandolina in bemerkenswerter Offenheit ihre eigentliche 

Intention: Ihre Eroberung des Cavaliere erfolgt nicht aus eigennützigen Motiven oder 

dem Wunsch nach öffentlicher Bloßstellung, sondern aus dem erklärten Anliegen 

heraus, die intellektuelle und emotionale Stärke des weiblichen Geschlechts unter 

Beweis zu stellen. Diese Haltung verweist auf ein explizit proto-feministisches 

Selbstverständnis, das sich nicht nur in ihrem strategischen Handeln, sondern auch in 

ihrer Selbstreflexion manifestiert. Indem sie betont, dass sie sich nicht von einem Mann 

die Würde ihres Geschlechts absprechen lassen möchte, positioniert sie sich als 

Vertreterin eines weiblichen Kollektivs und nicht bloß als individuelle Akteurin. Ihre 

abschließende Bemerkung, die ihre Intelligenz betont, ist daher weniger als Selbstruhm 

denn als rhetorische Aufwertung des weiblichen Intellekts zu lesen. In der sechsten 

Szene des dritten Aktes schließlich kulminiert Mirandolinas ablehnende Haltung 

gegenüber dem Cavaliere in einer letzten, pointierten Zurückweisung, die ihre 

ablehnende Haltung gegenüber patriarchaler Vereinnahmung nochmals bekräftigt: 

MIRANDOLINA:  Un uomo che stamattina non poteva veder le donne, oggi chiede amore 
e pietà? Non gli abbado, non può essere, non gli credo. (Crepa, schiatta, 
impara a disprezzar le donne). (da sé, parte)553 

 
551  Goldoni 2012, II.19, S. 76. 
552  Goldoni 2012, III.3, S. 80 f. 
553  Goldoni 2012, III.6, S. 86. 



 

 172 

In dieser Szene, der sogenannten Bügelszene554, artikuliert Mirandolina nicht nur eine 

deutliche Zurückweisung gegenüber dem Cavaliere, sondern offenbart zugleich eine 

tiefsitzende Empörung über dessen bislang gezeigte Misogynie. Während der Cavaliere 

seine Zuneigung offenbart und damit implizit um Vergebung für seine abwertende 

Haltung gegenüber Frauen bittet, verweigert Mirandolina ihm jede Form der Nachsicht. 

Ihre Reaktion speist sich nicht aus verletztem Stolz, sondern aus einem bewussten 

Streben nach symbolischer Vergeltung im Namen ihres Geschlechts, ein Akt 

rhetorischer Emanzipation, der sich unmittelbar vor dem Höhepunkt ihres kalkulierten 

Sieges vollzieht. 

Mirandolinas proto-feministisches Selbstverständnis manifestiert sich jedoch nicht 

allein in der Konfrontation mit dem Cavaliere. Auch ihre Interaktionen mit dem Conte, 

dem Marchese sowie Fabrizio offenbaren eine konsequente Ablehnung traditioneller 

männlicher Bevormundung. Als ihr der Conte finanziellen Schutz (denaro) und der 

Marchese soziale Absicherung (protezione) anbietet, beides klassische Repräsentationen 

patriarchaler Fürsorge, begegnet Mirandolina diesen Offerten mit souveräner 

Zurückweisung. Ihre lapidare Replik markiert nicht nur eine Absage an ökonomisch 

oder standesbedingt motivierte Abhängigkeit, sondern betont ihren Willen, soziale 

Selbstständigkeit und persönliche Integrität auch ohne männliche Unterstützung 

aufrechtzuerhalten. Gerade vor dem Hintergrund des 18. Jahrhunderts, in dem Frauen in 

erster Linie über Heirat Zugang zu Sicherheit, gesellschaftlichem Status und 

ökonomischen Ressourcen erhielten, erweist sich Mirandolinas Haltung als radikal: Sie 

widersetzt sich den etablierten Rollenzuweisungen und verteidigt ein Selbstverständnis, 

das weibliche Autonomie in den Mittelpunkt stellt. In dieser Haltung verdichtet sich der 

aufklärerische Impetus der Komödie: Die weibliche Protagonistin erweist sich als 

moralisch und intellektuell überlegene Instanz innerhalb eines Systems, das auf 

männlicher Autorität beruht: 

MIRANDOLINA: Grazie, signori miei, grazie. Ho tanto spirito che basta, per dire ad un 
forestiere ch’io non lo voglio, e circa all’utile, la mia locanda non ha 
camere in ozio.555 

Mit anderen Worten distanziert sich Mirandolina mit bemerkenswerter Selbstsicherheit 

von jeder Form männlicher Bevormundung oder Unterstützung. Ihre Zurückweisung 

ökonomischer und sozialer Angebote des anderen Geschlechts resultiert nicht aus Trotz, 

 
554  Cf. hierzu die detaillierte Betrachtung der sogenannten Bügelszene in Kapitel 9.3.4, in der die 

symbolische und dramaturgische Funktion dieses Schlüsselmoments im Hinblick auf 
Geschlechterdynamik und Machtverschiebung analysiert wird. 

555  Goldoni 2012, I.6, S. 21. 



 

 173 

sondern ist Ausdruck eines klar artikulierten Selbstverständnisses weiblicher 

Autonomie. Ihre wirtschaftliche Unabhängigkeit betont sie explizit mit dem Verweis 

darauf, dass in ihrem Gasthaus niemals Zimmer leer stünden, eine Formulierung, die 

sowohl ihre geschäftliche Kompetenz als auch ihre Unabhängigkeit von patriarchalen 

Schutzmechanismen unterstreicht. Diese Haltung überträgt sie konsequent auch auf ihre 

Interaktion mit Fabrizio, ihrem Verwalter. Als dieser ihr gegenüber ihr freundliches 

Verhalten gegenüber den Gästen kommentiert, implizit in einem Ton des 

Besitzanspruchs oder der Eifersucht, begegnet Mirandolina ihm mit derselben 

rhetorischen und emotionalen Souveränität. Ihre Reaktion macht deutlich, dass sie auch 

innerhalb hierarchisch unterstellter Beziehungen nicht bereit ist, ihre 

Handlungsspielräume einzuschränken oder sich den Erwartungen männlicher Autorität 

unterzuordnen. Vielmehr nutzt sie auch hier ihre soziale und kommunikative 

Überlegenheit, um die strukturellen Rollenzuschreibungen ihrer Zeit stillschweigend, 

aber wirksam zu unterlaufen: 

FABRIZIO:  E voi siete un poco troppo gentile. 

MIRANDOLINA: So quel che fo, non ho bisogno di correttori.556 

Mirandolina bekräftigt an dieser Stelle erneut ihr autonomes Selbstverständnis und 

verdeutlicht, dass ihr strategisches Handeln nicht zufällig oder impulsiv erfolgt, sondern 

einem klar kalkulierten Handlungsplan folgt. Ihre Entscheidung, im dritten Akt eine 

Ehe mit dem Verwalter Fabrizio einzugehen, ist weniger ein Ausdruck emotionaler 

Neigung als vielmehr das Ergebnis eines pragmatischen Entschlusses, der in engem 

Zusammenhang mit der Wahrung ihrer ökonomischen und sozialen Unabhängigkeit 

steht. Die strukturellen Voraussetzungen dieser Verbindung sind dabei für Mirandolina 

von entscheidender Bedeutung: Als rechtmäßige Erbin des Gasthauses, das ihr Vater ihr 

vermacht hat, bleibt sie nicht nur wirtschaftlich autonom, sondern auch sozial in einer 

übergeordneten Position. Gerade dieser Umstand hebt sie von der Mehrzahl der Frauen 

des 18. Jahrhunderts ab, deren Handlungsspielräume in Fragen des Erbrechts stark 

eingeschränkt waren und die häufig von männlichen Erben oder Vormündern abhängig 

blieben. Indem Goldoni Mirandolina als Frau zeichnet, die nicht nur selbständig Besitz 

erbt, sondern diesen auch aktiv verwaltet, wird ein alternatives Modell weiblicher 

Eigenständigkeit sichtbar, das die traditionellen Geschlechterrollen seiner Zeit bewusst 

unterläuft. Fabrizio ist, trotz des zukünftigen Ehebundes, aus struktureller Sicht 

 
556  Goldoni 2012, I.10, S. 25. 



 

 174 

weiterhin ein Angestellter in ihrem Betrieb, was die Machtverhältnisse innerhalb der 

angestrebten Verbindung eindeutig markiert. 

In ihrem Soliloquium in Szene III.13 bringt Mirandolina diese Haltung explizit zum 

Ausdruck: Ihre Bereitschaft zur Ehe erfolgt unter der impliziten Bedingung, dass ihre 

persönliche Freiheit, sowohl im ökonomischen als auch im sozialen Sinne, unangetastet 

bleibt.557 Der Entschluss zur Heirat erscheint damit weniger als ein Bruch mit ihren 

bisherigen Überzeugungen, sondern vielmehr als deren Fortsetzung mit anderen 

Mitteln. Die Ehe wird hier nicht als Ideal, sondern als Instrument zur Absicherung ihrer 

Autonomie funktionalisiert, ein subtiles, aber deutliches Zeichen weiblicher 

Handlungsmacht im Kontext patriarchaler Strukturen des 18. Jahrhunderts: 

MIRANDOLINA: Signori miei, ora che mi marito, non voglio protettori, non voglio 
spasimati, non voglio regali. Sinora mi sono divertita, e ho fatto male, e 
mi sono arrischiata troppo, e non lo voglio fare mai più. Questi è mio 
marito … 

FABRIZIO:   Ma piano, signora … 

MIRANDOLINA:  Che piano? Che cosa c’è? Che difficoltà ci sono? Andiamo. Datemi 
quella mano. 

FABRIZIO:   Vorrei che facessimo prima i nostri patti. 

MIRANDOLINA:  Che patti? Il patto è questo: o dammi la mano, o vattene al tuo paese. 

FABRIZIO:   Vi darò la mano … ma poi … 

MIRANDOLINA:  Ma poi, sì, caro, sarò tutta tua; non dubitare di me, ti amerò sempre, 
sarai l’anima mia. 

FABRIZIO:   Tenete, cara, non posso più. (le dà la mano) 

MIRANDOLINA: (Anche questa è fatta.) (da sé)558 

In diesem kurzen Dialogabschnitt am Ende des dritten Aktes manifestiert sich 

Mirandolinas strategische Überlegenheit gegenüber Fabrizio in besonders markanter 

Weise. Ihre Reaktion auf seine Einwände bleibt bemerkenswert gefasst, souverän und 

frei von affektiver Erschütterung. Vielmehr konterkariert sie seine Aussagen mit einer 

nüchternen Ruhe und demonstriert damit nicht nur Kontrolle über die Situation, sondern 

auch über das Beziehungsgeschehen selbst. Goldonis Regieanweisung, die den inneren 

Monolog Mirandolinas als stilles Nachdenken markiert, unterstreicht die kalkulierte 

Dimension ihres Handelns: Die Entscheidung zur Heirat erscheint nicht als Ausdruck 

emotionaler Bindung, sondern als rational strukturierter Handlungsschritt, ein weiterer 

 
557  Cf. Spranzi 2010, S, 60. Siehe ausführlicher dazu Kapitel 9.2.3. 
558  Goldoni 2012, III.20, S. 105 f. 



 

 175 

Punkt auf ihrer inneren Agenda, den es nun abzuschließen gilt. Die Ehe wird damit zur 

pragmatisch eingesetzten Strategie innerhalb eines umfassenderen 

Selbstbehauptungskonzepts, das auf die Sicherung ökonomischer und sozialer 

Unabhängigkeit abzielt. Selbst wenn sie ihre Zuneigung mit der Behauptung betont, ihn 

ewig zu lieben und ihn als ihre Seele zu betrachten, handelt es sich dabei um 

petrarkistische Versatzstücke, die stilistisch und inhaltlich nicht mit ihrem ansonsten 

nüchtern-pragmatisch geprägten Diskurs vereinbar sind. 

Bereits in der ersten Begegnung zwischen Mirandolina und dem Cavaliere in der 

fünften Szene des ersten Akts tritt die geschlechterspezifische Konfliktlinie der 

Komödie offen zutage. Mirandolina agiert in dieser Szene in ihrer Rolle als Gastwirtin 

professionell, höflich und dienstbereit, wobei sie zugleich eine bemerkenswerte 

Präzision und Beharrlichkeit im Auftreten zeigt, Qualitäten, die Alonge treffend als 

„cortese, servizievole […] ma anche precisa [e] puntigliosa“559 beschreibt. Trotz dieses 

verbindlichen und zugleich bestimmten Auftretens erfährt sie vom Cavaliere eine 

unverhohlene Ablehnung, die nicht nur ihre berufliche Kompetenz, sondern ihre 

gesamte Existenz als Frau infrage stellt. Die Misogynie des Cavaliere offenbart sich 

somit unmittelbar im ersten Aufeinandertreffen der beiden Figuren: Sein Verhalten 

dient nicht lediglich als persönliche Provokation, sondern verweist auf ein strukturelles 

Muster patriarchaler Abwertung weiblicher Subjektivität, ein Muster, dem Mirandolina 

mit Ironie, Intelligenz und strategischer Anpassung entgegentritt: 

CAVALIERE:  Ehi! Padrona. La biancheria che mi avete dato, non mi gusta. Se nonne 
avete di meglio, mi provvederò. (con disprezzo) 

MIRANDOLINA: Signore, ve ne sarà di meglio. Sarà servita, ma mi pare che la potrebbe 
chiedere con un poco di gentilezza. 

CAVALIERE:  Dove spendo il mio denaro, non ho bisogno di far complimenti. 

CONTE:   Compatitelo. Egli è nemico capitale delle donne. (a Mirandolina)560 

Wie Apollonio festhält, begegnet der Cavaliere Mirandolina bereits beim ersten 

Aufeinandertreffen mit grundloser Respektlosigkeit, ein Verhalten, das durch Goldonis 

Regieanweisung „con disprezzo“ („verächtlich“) explizit markiert wird. 561  Diese 

Missachtung offenbart sich nicht nur in der sprachlichen Herabsetzung, sondern auch in 

der nonverbalen Dimension der Inszenierung. Mirandolina reagiert darauf mit 

souveräner Selbstbehauptung, indem sie den Cavaliere auffordert, seine Bitte in 

 
559  Alonge 2004, S. 56. 
560  Goldoni 2012, I.5, S. 20. 
561  Cf. Mario Apollonio, L’Opera di Carlo Goldoni, Mailand: 1932, S. 139. 



 

 176 

angemessener Form zu formulieren. Diese Replik belegt ihre Fähigkeit zur 

Grenzsetzung und verdeutlicht zugleich, dass sie gegenüber männlicher Dominanz 

keine Unterwürfigkeit zeigt. Im soziohistorischen Kontext des 18. Jahrhunderts, in dem 

Frauen in gesellschaftlichen Interaktionen überwiegend auf Zurückhaltung und Demut 

verpflichtet wurden, erhält diese Szene eine besondere Relevanz: Mirandolina unterläuft 

das gängige Ideal weiblicher Passivität und tritt stattdessen mit einer Selbstsicherheit 

auf, die die tradierten Geschlechterhierarchien sichtbar in Frage stellt. 

Im weiteren Verlauf der Handlung gesteht der Cavaliere mit resignativem Unterton 

ein, zum ersten Mal in seinem Leben die Erfahrung der Liebe zu machen. Diese 

Einsicht markiert einen Wendepunkt in seiner Charakterentwicklung, insofern sie eine 

Kollision zwischen seinem zuvor vertretenen Ideal männlicher Unabhängigkeit und 

einer unerwartet affektiven Involvierung offenbart. Der Cavaliere wird damit nicht nur 

als Vertreter eines patriarchalen Freiheitskonzepts demontiert, sondern zugleich als 

Figur charakterisiert, deren Abwehr emotionaler Nähe letztlich von innerer Unsicherheit 

motiviert ist. Seine späte Erkenntnis der Liebe fungiert somit als dramatischer 

Kontrapunkt zu seiner ursprünglichen Haltung: 

CAVALIERE: Questa è la prima volta ch’io provo che cosa sia amore.562 

Nach Abbrugiatis Auffassung handelt es sich bei der ablehnenden Haltung des 

Cavaliere gegenüber Frauen weniger um das Resultat konkreter negativer Erfahrungen 

als vielmehr um ein internalisiertes Vorurteil, das sein gesamtes Verhalten gegenüber 

dem weiblichen Geschlecht prägt. 563  Diese tief verankerte Misogynie äußert sich 

exemplarisch in Szene I.15, als Mirandolina ihm die Bettwäsche auf das Zimmer bringt: 

Der Cavaliere begegnet ihr mit auffallend schroffem Tonfall und vermeidet jeglichen 

Blickkontakt, wodurch seine emotionale Abwehrhaltung und soziale Distanzierung 

gegenüber weiblicher Präsenz auf dramatischer Ebene verdeutlicht wird: 

MIRANDOLINA: Permette, illustrissimo? (entrando con qualche soggezione) 

CAVALIERE: Che cosa volete? (con asprezza) 

MIRANDOLINA: Ecco qui della biancheria migliore. (s’avanza un poco) 

CAVALIERE: Bene. Mettetela lì. (accenna il tavolino) 

MIRANDOLINA: La supplico almeno degnarsi vedere se è di suo genio. 

CAVALIERE:  Che roba è? 

 
562  Goldoni 2012, III.6, S. 86. 
563  Cf. Abbrugiati 2014, S. 146. 



 

 177 

MIRANDOLINA: Le lenzuola sono di rensa. (s’avanza ancor più)564 

Ein genauer Blick auf die von Goldoni eingefügten Regieanweisungen in diesem Dialog 

macht deutlich, dass dem Cavaliere Mirandolina gänzlich gleichgültig erscheint. 

Während sie bemüht ist, ihm näherzukommen und den Kontakt zu intensivieren, 

reagiert er mit emotionaler Kälte und distanzierter Zurückhaltung. In seinem 

nachfolgenden Soliloquium (Szene I.16) wird schließlich die tiefere Ursache seiner 

ablehnenden Haltung gegenüber Frauen explizit: Es handelt sich nicht um bloße 

Geringschätzung, sondern um eine tief sitzende Angst, die ihn dazu veranlasst, 

weiblicher Nähe grundsätzlich aus dem Weg zu gehen: 

CAVALIERE: Eh! So io quel che fo. Colle donne? Alla larga. Costei sarebbe una di 
quelle che potrebbero farmi cascare più delle altre. Quella verità, quella 
scioltezza di dire, è cosa poco comune. Ha un non so che di 
estraordinario; ma non per questo mi lascierei innamorare. Per un poco 
di divertimento, mi fermerei più tosto con questa che con un’altra. Ma 
per far all’amore? Per perdere la libertà? Non vi è pericolo. Pazzi, pazzi 
quelli che s’innamorano delle donne. (parte)565 

Der Cavaliere offenbart in seinem Soliloquium eine zentrale Triebfeder seines 

Verhaltens: die Angst vor emotionaler Vereinnahmung durch das andere Geschlecht, 

insbesondere durch Mirandolina. Der Begriff cascare, der hier metaphorisch für das 

Hineinfallen in eine Falle verwendet wird, verweist auf sein tiefsitzendes Unbehagen 

gegenüber den potenziellen Konsequenzen von Liebesbeziehungen, insbesondere der 

Eheschließung, die im gesellschaftlichen Kontext des 18. Jahrhunderts mit einem 

Verlust männlicher Autonomie assoziiert wird. 566  Wie sich herausstellt, liegt der 

Ursprung seiner Distanz nicht in tatsächlicher Erfahrung, sondern in einer vorgestellten 

Bedrohung durch emotionale Abhängigkeit. Gleichzeitig deutet der Cavaliere im selben 

Monolog an, dass Mirandolina für ihn eine Ausnahme darstellt. Ihre Andersartigkeit 

irritiert ihn und wird von ihm selbst als ungewöhnlich beschrieben, ein Zeichen dafür, 

dass sich erste Anzeichen von Zuneigung in ihm regen, auch wenn er sie nicht rational 

einzuordnen vermag. Diese Ambivalenz manifestiert sich, wie Abbrugiati betont, in 

einer Reaktion, die weniger Ausdruck männlicher Stärke als vielmehr eines 

psychologischen Fluchtreflexes ist, „da uomo debole“. 567  Die wiederholte 

Fluchtbewegung des Cavaliere fungiert innerhalb der Komposition der Komödie als 

 
564  Goldoni 2012, I.15, S. 29. 
565  Goldoni 2012, I.16, S. 34. 
566 Helen E. M. Brooks, „Negotiating Marriage and Professional Autonomy in the Careers of Eighteenth-

Century Actresses“, in: Eighteenth-Century Life	35, no. 2 (Spring 2011), S. 39-75. 
567  Abbrugiati 2014, S. 147. 



 

 178 

klimaktisches Strukturprinzip, das die allmähliche Erosion seiner Abwehrhaltung 

dramaturgisch unterstreicht: 

CAVALIERE: Per bacco! Costei incanta tutti. Sarebbe da ridere che incantasse 
anche me. Orsù, domani me ne vado a Livorno. S’ingegni per oggi, 
se può, ma si assicuri che non sono sì debole. Avanti ch’io superi 
l’avversion per le donne, ci vuol altro.568 

CAVALIERE: Orsù, con costei bisognerà corrispondere con generosità. È troppo 
compita; bisogna pagare il doppio. Trattarla bene, ma andar via 
presto.569 

CAVALIERE: (Domani a Livorno.) (da sé)570 

CAVALIERE: […] Ah maladetta, ti conosco. Mi vuoi abbattere, mi vuoi 
assassinare. Ma lo fa con tanta grazia! Ma sa così bene insinuarsi … 
Diavolo, diavolo, me la farai tu vedere? No, anderò a Livorno. 
Costei non la voglio più rivedere. Che non mi venga più tra i piedi. 
Maledettissime donne! Dove vi sono donne, lo giuro, non vi anderò 
mai più. (parte)571 

In diesen vier aufeinanderfolgenden Äußerungen des Cavaliere artikuliert sich deutlich 

seine tiefverwurzelte Angst vor weiblicher Nähe und Kontrolle. Die sich anbahnende 

affektive Dynamik mit Mirandolina wird von ihm als Bedrohung seiner Autonomie 

wahrgenommen, was ihn zu vehementen Abwehrreaktionen veranlasst. Die Tatsache, 

dass er sich ihrer vermeintlichen Anziehungskraft bewusst wird, verstärkt seine 

defensive Haltung, da er in dieser „Begierde“ eine Gefahr für sein Selbstbild und seine 

Freiheit erkennt. Der Versuch, sich diesem Einfluss zu entziehen, ist Ausdruck eines 

psychologischen Selbstschutzes, der auf der Vorstellung basiert, dass emotionale 

Verstrickung unweigerlich in Abhängigkeit mündet. In einer Geste der Eskalation 

schwört der Cavaliere schließlich, wie in Szene II.14, künftig jeden Raum zu meiden, in 

dem Frauen anwesend sind. Diese radikale Vermeidungshaltung fungiert nicht nur als 

Indikator für seine emotionale Unsicherheit, sondern verdeutlicht auch seine Angst vor 

Kontrollverlust im sozialen wie intimen Bereich. Seine ablehnende Haltung ist demnach 

nicht Ausdruck von Überlegenheit, sondern vielmehr ein Symptom tiefsitzender 

Ambivalenzen gegenüber weiblicher Selbstbestimmung: 

CAVALIERE: Se erano dame, per rispetto mi conveniva fuggire; ma quando posso, le 
donne le strapazzo col maggior piacere del mondo. Non ho però potuto 
strapazzar Mirandolina. Ella mi ha vinto con tanta civiltà, che mi trovo 
obbligato quasi ad amarla. Ma è donna; non me ne voglio fidare. Voglio 
andar via. Domani anderò via. Ma se aspetto a domani? Se vengo 
questa sera a dormir a casa, chi mi assicura che Mirandolina non finisca 

 
568  Goldoni 2012, II.1, S. 49. 
569  Goldoni 2012, II.3, S. 50. 
570  Goldoni 2012, II.4, S. 52. 
571  Goldoni 2012, II.9, S.63. 



 

 179 

di rovinarmi? (pensa) Sì; facciamo una risoluzione da uomo. […] Va 
dal cameriere della locanda, e digli che subito porti il mio conto. […] Fa 
che da qui a due ore siano pronti i bauli. […] Eppur è vero. Io sento nel 
partire di qui una dispiacenza nuova, che non ho mai provata. Tanto 
peggio per me, se vi restassi. Tanto più presto mi convien partire. Sì, 
donne, sempre più dirò male di voi; sì, voi ci fate del male, ancora 
quando ci volete fare del bene.572 

In dem hier betrachteten Monolog des Cavaliere manifestiert sich seine tiefsitzende 

Misogynie in besonders drastischer Weise: Er gesteht offen, dass er, wäre es 

gesellschaftlich akzeptabel, größte Genugtuung darin fände, Frauen zu misshandeln. 

Diese radikale Aussage verweist nicht nur auf seine ideologische Verachtung des 

weiblichen Geschlechts, sondern auch auf eine latente Gewaltfantasie, die mit dem 

Wunsch nach Machterhalt und Dominanz verknüpft ist. Dennoch sieht sich der 

Cavaliere im Umgang mit Mirandolina in seiner aggressiven Haltung gehemmt, ihr 

distinguiertes und kontrolliertes Auftreten unterläuft seine Erwartungen und zwingt ihn 

zu einer emotionalen Reaktion, die er zunächst als unerklärliche Zuneigung deutet. 

Dass es sich dabei nicht um echte Anerkennung weiblicher Autonomie handelt, 

sondern um eine temporäre Erschütterung seiner misogyne Weltanschauung, zeigt sich 

daran, dass der Cavaliere auch Mirandolina letztlich in die Kategorie des grundsätzlich 

unzuverlässigen weiblichen Geschlechts einordnet. Seine Entscheidung zur Abreise 

stellt eine bewusste Vermeidung dar, ein Fluchtakt, der seinen psychischen Konflikt 

offenlegt. Die von ihm empfundene dispiacenza nuova, ein neuartiges Gefühl von 

Bedauern, markiert dabei weniger eine Reue im moralischen Sinne, sondern vielmehr 

das Unbehagen eines Mannes, der seine Kontrolle über die Situation und seine affektive 

Unabhängigkeit schwinden sieht. In seinem Soliloquium in Szene II.16 wird diese 

innere Zerrissenheit noch einmal zugespitzt: Die Entscheidung, zu fliehen, erscheint als 

letzter Versuch, sich einer als bedrohlich empfundenen weiblichen Überlegenheit zu 

entziehen. Sie offenbart damit nicht Stärke, sondern psychologische Fragilität: 

CAVALIERE: Tutti sono invaghiti di Mirandolina. Non è maraviglia, se ancor io 
principiava a sentirmi accendere. Ma anderò via; supererò questa 
icognita forza … Che vedo? Mirandolina? Che vuole da me? Ha un 
foglio in mano. Mi porterà il conto. Che cosa ho da fare? Convien 
soffrire quest’ultimo assalto. Già da qui a due ore io parto.573 

Dieser Entschluss zur Abreise erfährt jedoch eine dramatische Wendung, als der 

Cavaliere Mirandolina in einem Moment äußerster Verletzlichkeit erlebt. Diese visuelle 

Konfrontation mit ihrer scheinbaren Schwäche wirkt nicht abschreckend, sondern 

 
572  Goldoni 2012, II.14, S. 71 f. 
573  Goldoni 2012, II.16, S. 73. 



 

 180 

intensiviert paradoxerweise sein Begehren. Die emotionale Irritation, die von dieser 

Szene ausgeht, destabilisiert seinen Entschluss zur Flucht und unterminiert seine zuvor 

propagierte Abwehrhaltung gegenüber Frauen. Aus der Perspektive einer 

genderbasierten Analyse lässt sich hierin ein zentrales Motiv der Komödie 

identifizieren: Die Inszenierung weiblicher Verletzlichkeit als strategisches Moment der 

Machtausübung. Obwohl Mirandolina ihre Ohnmacht möglicherweise nicht bewusst als 

Täuschungsmanöver einsetzt, wird sie von Goldoni dramaturgisch so positioniert, dass 

ihre vermeintliche Schwäche den Wendepunkt in der affektiven Dynamik zwischen ihr 

und dem Cavaliere markiert. In dem Moment, in dem der Cavaliere glaubt, 

Mirandolinas Dominanz sei gebrochen, kippt seine Haltung, nicht aus Mitleid, sondern 

aus dem Gefühl, die Kontrolle über sie (zurück)erlangen zu können. Dass er sich ihr 

schließlich „ergibt“, bedeutet jedoch keineswegs, dass er eine gleichberechtigte 

Beziehung eingeht. Vielmehr verweist diese Kapitulation auf eine Umkehrung der 

Geschlechterordnung innerhalb des theatralen Diskurses: Der männliche Protagonist 

verliert seine Autonomie gerade deshalb, weil die weibliche Figur über ein narratives 

Wissen und eine emotionale Intelligenz verfügt, die ihm überlegen sind. Goldoni führt 

hier ein zentrales Spannungsmoment der Aufklärung vor, die Dialektik von Gefühl und 

Vernunft, und macht es am Beispiel des geschlechterbasierten Machtverhältnisses 

sichtbar. Vor dem Hintergrund des 18. Jahrhunderts, in dem weibliche Verletzlichkeit 

gemeinhin als Zeichen natürlicher Schwäche und damit als Legitimation männlicher 

Überordnung verstanden wurde, gewinnt diese Szene zusätzliche Bedeutung: Indem 

Goldoni das Motiv der Ohnmacht in ein Instrument weiblicher Macht umkehrt, 

hinterfragt er nicht nur das stereotype Rollenbild der passiven Frau, sondern eröffnet 

zugleich einen neuen Diskursraum über weibliche Handlungsmacht innerhalb einer 

patriarchal geprägten Gesellschaft. 

CAVALIERE: Non mi tormentate più. Vi siete vendicata abbastanza. Stimo voi, stimo 
le donne che sono della vostra sorte, se pur ve ne sono. Vi stimo, vi amo 
e vi domando pietà.574 

Nach seinem Liebesgeständnis wirkt es zunächst, als habe sich der misogyne Cavaliere 

emotional Mirandolina unterworfen. Doch rasch wird deutlich, dass seine Unterwerfung 

keineswegs vollständig oder stabil ist. In Szene III.18 tritt vielmehr eine ambivalente 

Haltung zutage: Um seine männliche Ehre zu wahren und sein gesellschaftliches 

Selbstbild als unerschütterlicher Frauenverächter aufrechtzuerhalten, entscheidet sich 

der Cavaliere gegen ein öffentliches Liebesbekenntnis. Stattdessen geht er in die 

 
574  Goldoni 2012, III.6, S. 84. 



 

 181 

Offensive und entlarvt, zumindest aus seiner Perspektive, die manipulative Strategie 

Mirandolinas. Indem er ihre Inszenierung als Täuschung offenlegt, versucht er, die 

affektive Kontrolle, die sie über ihn gewonnen hat, diskursiv zurückzugewinnen. Dieses 

Verhalten fungiert als ein letztes Aufbäumen gegen die symbolische 

Machtverschiebung, die sich im Verlauf der Komödie vollzogen hat. Der Akt der 

smascherimento, der Demaskierung also, lässt sich daher als ein Versuch lesen, das 

hegemoniale Geschlechterverhältnis wiederherzustellen, das durch Mirandolinas 

selbstbestimmtes Handeln irritiert wurde.575 Gleichzeitig verweist diese Szene auf das 

Spannungsfeld zwischen privater Emotion und öffentlichem Ansehen, das insbesondere 

für männliche Figuren im 18. Jahrhundert von entscheidender Bedeutung war. Der 

Cavaliere verzichtet auf eine wahrhaftige affektive Einlassung, um sein soziales 

Prestige zu bewahren, und verliert dabei, letztlich, sowohl seine emotionale Integrität 

als auch seine narrative Souveränität. 

Der Cavaliere reagiert auf die Enthüllung von Mirandolinas strategischem Handeln 

mit tiefer Kränkung und Empörung. In einem Akt der verbalen Selbstverteidigung 

verflucht er die Protagonistin, da sie ihm eindrucksvoll die Wirkmacht des weiblichen 

Geschlechts vor Augen geführt hat. In seinem abschließenden Monolog konstatiert er, 

dass es Männern offenbar nicht genüge, Frauen lediglich zu verachten, sondern dass sie 

sich gezwungen sähen, diesen konsequent aus dem Weg zu gehen, um sich ihrer Macht 

zu entziehen. Diese Aussage offenbart nicht nur die narzisstische Kränkung des 

männlichen Subjekts angesichts weiblicher Autonomie, sondern auch die Fortführung 

seines antifemininen Weltbildes als Schutzmechanismus gegen emotionale 

Verwundbarkeit. Im Sinne Abbrugiatis lässt sich die Komödie als ein symbolischer 

„braccio di ferro“576, ein Kräftemessen, zwischen feministischer Selbstermächtigung 

und traditioneller Misogynie deuten. Die Frage nach dem „Sieger“ bleibt dabei bewusst 

ambivalent.577 Einerseits gelingt es Mirandolina, den Cavaliere, Inbegriff männlicher 

Überheblichkeit, durch gezielte affektive Manipulation in die Knie zu zwingen und so 

die Verletzbarkeit patriarchaler Strukturen offenzulegen. Andererseits verweigert sich 

der Cavaliere letztlich einem öffentlichen Bekenntnis seiner Gefühle, wahrt seine 

Fassade und tritt die Flucht an, eine symbolische Reaffirmation seiner misogyne 

Position. 

 
575  Cf. hierzu die ausführliche Analyse in Kapitel 9.3.4, in dem die Szene der öffentlichen Ankündigung 

der Eheschließung zwischen Mirandolina und Fabrizio unter dem Aspekt der sozialen 
Selbstdarstellung und strategischen Rolleninszenierung untersucht wird. 

576  Abbrugiati 2014, S. 149. 
577  Cf. Carmelo Alberti, Goldoni, Rom: 2004, S. 156. 



 

 182 

Diese gegenseitige Untergrabung der gegnerischen Positionen legt nahe, dass beide 

Figuren sich im Verlauf der Handlung als ebenbürtige Gegenspieler etablieren.578 Die 

Komödie verweigert eine klare Auflösung zugunsten eines offenen 

Spannungsverhältnisses, das exemplarisch die Ambivalenz aufklärerischer 

Geschlechterverhältnisse reflektiert: zwischen weiblicher Emanzipation und männlicher 

Gegenwehr, zwischen öffentlicher Selbstinszenierung und privater Ohnmacht. 

8.2. Mirandolinas Soliloquien 
Das Soliloquium erfüllt, wie in nahezu jeder Komödien- oder Dramenstruktur, eine 

zentrale dramaturgische Funktion, da es dem Publikum einen unmittelbaren Einblick in 

die psychische Verfasstheit einer Figur gewährt. Im Fall von Mirandolina fungieren die 

Soliloquien als Schlüsselmomente der Selbstoffenbarung, in denen sich die 

Protagonistin unbeobachtet wähnt und ihre inneren Beweggründe, Strategien und 

Affekte unzensiert verbalisiert.579 

Wie Spranzi betont, liegt die Besonderheit dieser Monologe in ihrer vermeintlichen 

Intimität: Die Figur glaubt, sie wird – in der Fiktion – auch tatsächlich nicht gehört, 

wodurch ein illusionärer Authentizitätsrahmen erzeugt wird.580 Auffällig ist dabei die 

stilistische Gestaltung von Mirandolinas Sprache, die sich durch eine 

umgangssprachlich geprägte Ausdrucksweise sowie durch eine gewisse Derbheit 

auszeichnet. Diese sprachliche Unmittelbarkeit fungiert als Marker ihrer sozialen 

Herkunft und unterstreicht zugleich ihre individuelle Selbstbehauptung innerhalb eines 

männlich dominierten Umfelds. 

Die drei in der vorliegenden Analyse untersuchten Soliloquien erweisen sich als 

besonders aufschlussreich, da sie zentrale Aspekte von Mirandolinas Charakterprofil 

konturieren: ihre pragmatische Lebensphilosophie, ihre kalkulierte Verführungstaktik 

gegenüber dem Cavaliere sowie die Ambivalenz von Angst und Reue im dritten Akt. In 

ihrer Gesamtheit offenbaren diese Monologe die innere Dynamik einer weiblichen 

Figur, die sich im Spannungsfeld zwischen Autonomie, gesellschaftlicher Anpassung 

und emotionaler Verletzlichkeit positioniert. 

 
578  Cf. Mario Baratto, La letteratura teatrale del Settecento in Italia. Studi e letture su Carlo Goldoni, 

Vicenza: 1985, S. 130. 
579  Cf. Baratto 1985, S. 128. 
580  Cf. Spranzi 2010, S. 176. 



 

 183 

8.2.1. Lebensphilosophie, I.9 
Mirandolinas erster Monolog ereignet sich unmittelbar nach dem initialen 

Zusammentreffen mit den drei adligen Figuren, dem Conte, dem Marchese di sowie 

dem Cavaliere, und markiert den ersten dramaturgischen Moment, in dem ihre genuine 

Haltung und ihr strategisches Denken explizit zum Ausdruck kommen. Dieser innere 

Monolog fungiert dabei als Initialzündung zur Charakterentwicklung der Protagonistin 

und liefert, in Abgrenzung zu ihrer performativen Selbstinszenierung im sozialen 

Interaktionsraum, authentische Einblicke in ihre Motivstruktur und Weltanschauung. 

Wie Domini hervorhebt, ermöglichen Monologe innerhalb dramatischer Texte 

besonders dichte Zugänge zum inneren Erleben der Figuren, da sie im Modus des 

Selbstgesprächs die Möglichkeit eröffnen, subjektive Affekte, Handlungsabsichten und 

Überzeugungen ohne dramaturgischen Filter preiszugeben. 581  Gerade im Fall 

Mirandolinas ist dieser Aspekt zentral, da sie sich in der sozialen Öffentlichkeit durch 

eine kalkulierte Performanz auszeichnet, die situativ angepasst und stets auf die 

Wahrung ihrer Autonomie ausgerichtet ist. Die Soliloquien stellen daher einen 

unverzichtbaren interpretatorischen Zugang zu ihrer inneren Dynamik dar. 

Der erste Monolog in Szene I.9 thematisiert explizit Mirandolinas Haltung 

gegenüber der Institution der Ehe. Diese frühe Positionierung verweist nicht nur auf ein 

zentrales Thema der Komödie, sondern legt zugleich die ideologische Spannung 

zwischen individueller Selbstbestimmung und gesellschaftlicher Erwartung offen, ein 

Spannungsfeld, das sich als strukturierendes Motiv durch die gesamte dramatische 

Handlung zieht: 

MIRANDOLINA: l’eccellentissimo signor marchese Arsura mi sposerebbe? Eppure, se mi 
volesse sposare, vi sarebbe una piccola difficoltà. Io non lo vorrei. Mi 
piace l’arrosto, e del fumo non so che farne. Se avessi sposati tutti quelli 
che hanno detto volermi, oh, avrei pure tanti mariti! Quanti arrivano a 
questa locanda, tutti di me s’innamorano, tutti mi fanno i cascamorti; e 
tanti e tanti mi esibiscono di sposarmi a dirittura.582 

Das Thema der Eheschließung wurde in den vorangegangenen Kapiteln bereits 

eingehend thematisiert. In diesem Zusammenhang ist besonders hervorzuheben, dass 

Mirandolina eine bewusste Distanz zu traditionellen Rollenzuweisungen einnimmt: 

Anstatt sich in die Rolle einer untergeordneten Ehefrau zu fügen und damit auf ihre 

persönliche Entfaltung zu verzichten, bevorzugt sie ein autonomes Leben jenseits 

institutionalisierter Partnerschaft. In diesem Kontext wurde bereits der Begriff der 

 
581  Cf. Domini 2008, S. 19. 
582  Goldoni 2012, I.9, S. 23. 



 

 184 

libertà eingeführt, der paradigmatisch für Mirandolinas Selbstverständnis steht und sich 

auch in ihrem ersten Soliloquium (Szene I.9) als zentrales semantisches Element 

wiederfindet. 

In diesem inneren Monolog bringt Mirandolina explizit zum Ausdruck, dass sie 

selbst im hypothetischen Fall eines Heiratsantrags seitens des Marchese keinerlei 

Interesse an einer Verbindung mit ihm hätte. Ihre Ablehnung formuliert sie in einer 

bildhaften Wendung, einer synästhetisch anmutenden Metapher: „Mi piace l’arrosto, e 

del fumo non so che farne.“583 Diese Aussage verweist nicht nur auf ihre pragmatische 

Lebenshaltung, sondern markiert auch ihre Abgrenzung gegenüber oberflächlichen 

männlichen Offerten, symbolisiert durch den „Rauch“ leerer Worte. Die Protagonistin 

signalisiert damit eine klare Absage an Heiratskonzepte und macht zugleich deutlich, 

dass sie ihre ökonomische und emotionale Selbstständigkeit über gesellschaftlich 

erwartete Bindungen stellt. Der durchgängigen Verehrung ihrer männlichen Gäste 

begegnet Mirandolina mit souveräner Selbstverständlichkeit. Wie Domini betont, 

betrachtet sie diese Bewunderung nicht als Ausnahme, sondern als normativen Zustand, 

den sie strategisch für ihre Zwecke zu nutzen weiß.584 Sie nimmt die ihr angebotenen 

Geschenke bereitwillig an, ohne jedoch emotionale oder sexuelle Verfügbarkeit zu 

signalisieren, ein Verhalten, das ihren sozialen Scharfsinn und ihre instrumentelle 

Handlungsfähigkeit unterstreicht. In diesem Sinne wird sie zur Gestalterin eines 

asymmetrischen Austauschs, in dem sie symbolisches und materielles Kapital 

akkumuliert, ohne sich normativen weiblichen Verhaltensmustern zu unterwerfen.585 

Vor dem Hintergrund der gesellschaftlichen Normen des 18. Jahrhunderts, die 

weibliche Tugend primär mit Bescheidenheit, Gehorsam und ökonomischer 

Abhängigkeit definierten, kommt Mirandolinas Haltung besondere Signifikanz zu: Sie 

widersetzt sich der Erwartung, männliche Schmeicheleien durch Dankbarkeit oder 

Unterordnung zu quittieren, und positioniert sich stattdessen als Akteurin, die 

Verehrung und Zuwendung strategisch in Ressourcen transformiert. Damit etabliert sie 

ein Modell weiblicher Selbstbestimmung, das nicht auf passiver Tugendhaftigkeit, 

sondern auf ökonomischer Eigenständigkeit und sozialer Handlungsmacht beruht und 

somit die tradierten Geschlechterrollen ihrer Zeit subversiv unterläuft. 

Besondere Relevanz erhält in diesem Monolog die Figur des Cavaliere di Ripafratta, 

der sich, im Unterschied zu den anderen männlichen Charakteren, durch eine 

ausgesprochene Frauenverachtung und emotionale Resistenz auszeichnet. Wie bereits in 
 

583  Goldoni 2012, I.9, S. 23. 
584  Cf. Domini 2008, S. 21. 
585  Cf. Domini 2008, S. 22. 



 

 185 

Kapitel 9.1. eingehend analysiert, begegnet er Mirandolina mit demonstrativer 

Ablehnung und behandelt sie bei ihrer ersten Begegnung mit offener Herablassung. Für 

Mirandolina stellt diese Haltung eine Herausforderung dar, die sie nicht nur reizt, 

sondern in ihrer strategischen Kompetenz aktiviert: Sie erkennt in ihm ein Ziel, das sich 

nicht durch Komplimente oder Statussymbole gewinnen lässt, sondern durch eine 

komplexe, auf psychologischer Raffinesse basierende Manipulation, ein Ansatz, der 

ihre intellektuelle Überlegenheit erneut unter Beweis stellt: 

MIRANDOLINA: E questo signor cavaliere, rustico come un orso, mi tratta sì 
bruscamente? Questi è il primo forestiere capitato alla mia locanda, il 
quale non abbia avuto piacere di trattare con me. Non dico che tutti in 
un salto s’abbiano a innamorare: ma disprezzarmi così? È una cosa che 
mi muove la bile terribilmente.586 

Die metaphorische Gleichsetzung des Cavaliere mit einem Bären, konkret durch die 

Bezeichnung „rustico come un orso“, ist vielschichtig interpretierbar und dürfte von 

Goldoni bewusst als charakterisierende Zuschreibung gewählt worden sein. Diese 

Tiermetapher verweist auf einen unbeholfenen, zurückgezogenen und zugleich sozial 

schwer zugänglichen Charaktertyp, dessen Verhaltensweise sich durch emotionale Kälte 

und mangelnde soziale Feinfühligkeit auszeichnet. Bereits in der ersten Begegnung mit 

Mirandolina, in der der Cavaliere unvermittelt und forsch neue Bettwäsche verlangt, 

manifestiert sich diese charakterliche Disposition in Form eines herablassenden und 

kaum höflich codierten Kommunikationsstils. Diese ungehobelte Interaktion wird von 

Mirandolina nicht nur als Missachtung ihrer sozialen Rolle als Gastgeberin 

wahrgenommen, sondern darüber hinaus als Affront gegenüber ihrer Person und ihrem 

weiblichen Geschlecht. Ihre Reaktion, geprägt von unterschwelliger Empörung und 

strategischer Gegenwehr, stellt den Ausgangspunkt für das sich sukzessive 

entwickelnde Machtspiel dar, das die zentrale dramaturgische Spannung der Komödie 

konstituiert. Die Bären-Metapher fungiert somit nicht nur als figurale 

Charakterisierung, sondern auch als semantische Vorwegnahme der sozialen und 

affektiven Unzugänglichkeit des Cavaliere, die im weiteren Verlauf der Handlung 

systematisch dekonstruiert wird: 

MIRANDOLINA: È nemico delle donne? Non le può vedere? Povero pazzo! Non avrà 
ancora trovato quella che sappia fare. Ma la troverà. La troverà. E chi sa 
che non l’abbia trovata? Con questi per l’appunto mi ci metto di picca. 
Quei che mi corrono dietro, presto presto mi annoiano.587 

 
586  Goldoni 2012, I.9, S. 23. 
587  Goldoni 2012, I.9, S. 23. 



 

 186 

Nach Mirandolinas Einschätzung resultiert das misogyne Verhalten des Cavaliere aus 

einem Mangel an Erfahrung im angemessenen Umgang mit Frauen, ein Defizit, das, so 

ihre implizite Annahme, durch die Begegnung mit einer entsprechend selbstbewussten 

Frau korrigiert werden könne. Indem sie sich rhetorisch fragt: „E chi sa che non l’abbia 

trovata?“, deutet sie in subtiler Form an, dass sie selbst diese transformative Rolle 

einnehmen könnte. In dieser Wendung artikuliert sich nicht nur ihre Selbstsicherheit, 

sondern zugleich ein emanzipatorischer Impuls: Mirandolina tritt nicht nur als 

Gegenspielerin zum Cavaliere auf, sondern als potenzielle Lehrmeisterin, die ihm seine 

eigenen Defizite im Umgang mit dem anderen Geschlecht vor Augen führen will, 

insbesondere in Bezug auf Respekt und Anerkennung.588 

Diese Konstellation markiert eine bewusste Umkehrung tradierter 

Geschlechterhierarchien, in der nicht der Mann als kulturell überlegene Instanz auftritt, 

sondern die Frau als überlegene und sozial kompetente Akteurin. Ihre Affinität zur 

Herausforderung solcher männlicher Figuren wird im Monolog explizit gemacht, wenn 

sie gesteht, dass ihr Verehrer schnell lästig werden, wohingegen distanzierte und schwer 

zugängliche Männer sie reizen. Auch hier zeigt sich ein strategisches Kalkül, das mit 

feministischer Lesart korrespondiert: Die Protagonistin sucht gezielt jene 

Konfrontation, in der sie ihre Überlegenheit demonstrieren kann. 

In diesem Zusammenhang konstatiert Spranzi mit Nachdruck, dass insbesondere 

Mirandolinas Soliloquien von einem „monumentalen Feminismus“ durchzogen seien.589 

Der folgende Abschnitt unterstreicht erneut ihre Rolle als selbstbestimmte Frau, die sich 

innerhalb patriarchaler Strukturen ein subversives Handlungspotenzial bewahrt. 

MIRANDOLINA: La nobiltà non fa per me. La ricchezza la stimo e non la stimo. Tutto il 
mio piacere consiste in vedermi servita, vagheggiata, adorata. Questa è 
la mia debolezza, e questa è la debolezza di quasi tutte le donne. A 
maritarmi non ci penso nemmeno; non ho bisogno di nessuno; vivo 
onestamente, e godo la mia libertà. Tratto con tutti, ma non m’innamoro 
mai di nessuno.590 

Nach Domini liegt Mirandolinas Selbstverwirklichung nicht in der Erfüllung von Liebe 

oder der Anhäufung materiellen Reichtums, sondern in der Wahrung ihrer 

Unabhängigkeit sowie in der Befriedigung ihres Bedürfnisses nach Selbstbestätigung 

und sozialer Anerkennung. 591  Diese Interpretation hebt die zentrale Bedeutung des 

Freiheitsbegriffs als konstitutives Moment ihrer weiblichen Selbstbehauptung hervor. 

 
588  Cf. hierzu ausführlich Kapitel 9.2.2., in dem Mirandolinas strategisches Handeln und ihre gezielte 

Einflussnahme näher analysiert werden. 
589  Cf. Spranzi 2010, S. 144. 
590  Goldoni 2012, S. 23 f. 
591  Cf. Domini 2008, S. 20. 



 

 187 

Zugleich reflektiert Mirandolina in ihrem Soliloquium auch eine charakterliche 

Ambivalenz: Obwohl keiner der drei Adligen für sie als Ehemann in Frage kommt, 

empfindet sie dennoch ein gewisses Vergnügen an der Bewunderung, die ihr 

entgegengebracht wird. In diesem Spannungsfeld lässt sich ihr Verhalten auch im 

Lichte von Jean-Paul Sartres Begriff der Koketterie interpretieren. Sartre beschreibt in 

L’Être et le Néant (das Sein und das Nichts) die Koketterie als eine spezifische Form 

der Selbstinszenierung, bei der ein Individuum seine eigene Subjektivität strategisch 

verleugnet, um sich als „Objekt-Begehrens“ in den Blick des Anderen zu stellen. Dieses 

Spiel mit dem Blick des Anderen ist von Ambivalenz geprägt: Die kokettierende Person 

signalisiert Verfügbarkeit, ohne sich festzulegen – sie will zugleich begehrt und doch 

autonom bleiben. Sartre versteht dieses Verhalten als Ausdruck von mauvaise foi 

(Unaufrichtigkeit), da es die Spannung zwischen individueller Freiheit und 

gesellschaftlicher Rolle unterdrückt.592 In Mirandolinas Fall äußert sich diese Haltung 

in dem Bedürfnis, bewundert und umworben zu werden, ohne ihre Freiheit aufzugeben 

oder sich wirklich zu binden – ein Verhalten, das zwischen Selbstbestimmung und 

strategischer Selbstverleugnung oszilliert. Diese Neigung zur Eitelkeit, die sie als 

genuin weiblich darstellt, fungiert, so Abbrugiati, als rhetorisches Mittel zur 

Bestätigung ihrer intellektuellen und emotionalen Überlegenheit gegenüber dem 

männlichen Geschlecht. 593  Die daraus resultierende Ambivalenz zwischen 

ökonomischer Pragmatik und autonomem Selbstentwurf verweist auf einen inneren 

Spannungszustand, der exemplarisch für die weibliche Positionierung im Kontext des 

18. Jahrhunderts steht. In den abschließenden Passagen dieses Monologs kündigt sich 

schließlich ihr strategisches Vorhaben an, den Cavaliere gezielt zu verführen: 

MIRANDOLINA: Volgio burlarmi di tante caricature di amanti spasimati; e voglio usar 
tutta l’arte per vincere, abbattere e conquassare quei barbari e duri che 
son nemici di noi, che siamo la miglior cosa che abbia prodotto al 
mondo la bella madre natura.594 

Mirandolinas Stolz lässt es nicht zu, das misogyne Verhalten des Cavaliere 

widerspruchslos hinzunehmen. Stattdessen entschließt sie sich zu einem Akt der 

symbolischen Vergeltung: Mit strategischer Raffinesse und psychologischer List 

beabsichtigt sie, den Cavaliere emotional zu bezwingen und so seine ablehnende 

Haltung gegenüber Frauen zu untergraben. Diese sukzessive und kalkulierte 

Vorgehensweise, die einer dramaturgischen Klimax folgt, verdeutlicht die methodische 
 

592 Cf. Paul Geyer, „Zur Dialektik von »mauvaise foi« und Ideologie in Flauberts Madame Bovary“, in: 
Theodor Berchem, Literaturwissenschaftliches Jahrbuch, 14. Band, Berlin: 1999, S. 199-236. 

593  Cf. Abbrugiati 2014, S. 146. 
594  Goldoni 2012, I.9, S. 24. 



 

 188 

Struktur ihres Vorhabens, das auf eine schrittweise Demontage männlicher 

Überlegenheit abzielt. 

Bereits in ihrem ersten Soliloquium wird Mirandolinas Lebensphilosophie 

offenkundig: Sie lehnt das Verhalten männlicher Gäste ab, die, wie der Cavaliere, nicht 

in der Lage sind, den weiblichen Beitrag zur gesellschaftlichen Ordnung mit der 

gebotenen Anerkennung zu würdigen. In ihrer Sichtweise erscheint das weibliche 

Geschlecht als höchste Schöpfung der Natur, dessen Missachtung sie durch gezielte 

Intervention zu korrigieren sucht. Der Cavaliere wird dabei zur Projektionsfläche eines 

tieferliegenden Anliegens: die Aufrechterhaltung der weiblichen Ehre durch die 

Entlarvung männlicher Ignoranz. 

Obwohl sie sich ihrer rhetorischen und sozialen Kompetenzen gewiss ist, stellt der 

Cavaliere aufgrund seiner abweisenden Haltung eine besondere Herausforderung dar. 

Diese jedoch versteht Mirandolina als performativen Prüfstein ihrer eigenen 

Autonomie, der sie sich durch den gezielten Einsatz von List und weiblicher Klugheit 

zu stellen vermag. Ihr Ziel ist dabei nicht die private Genugtuung, sondern die 

exemplarische Rehabilitierung des weiblichen Geschlechts im Angesicht männlicher 

Herabwürdigung. 

Im Kontext der Aufklärung wird das Soliloquium zu einem Medium weiblicher 

Reflexion und Selbstartikulation: Es ermöglicht der Protagonistin, dem Publikum nicht 

nur ihr strategisches Handeln, sondern auch ihre ideologische Haltung zur Ehe und zur 

sozialen Stellung der Frau darzulegen.595 Wie Spranzi betont, nimmt Goldoni über die 

Stimme seiner weiblichen Hauptfigur aktiv am zeitgenössischen Diskurs über 

Geschlechterrollen und Heiratsnormen teil: Die Soliloquien fungieren dabei als 

rhetorisch codierte Beiträge zum aufklärerischen Ehe-Diskurs, in denen eine explizit 

emanzipatorische Perspektive zum Ausdruck kommt.596 

Mirandolinas bedingungsloses Lob des weiblichen Geschlechts, „siamo la miglior 

cosa che abbia prodotto al mondo la bella madre natura“597 , sowie ihre dezidierte 

Ablehnung einer Eheschließung: „A maritarmi non ci penso nemmeno“598, lassen sie, so 

Spranzi, als eine Figur erscheinen, die sich ihrer affektiven und ökonomischen 

Unabhängigkeit voll bewusst ist. Sie ist in der Lage, ihre Lebensumstände aktiv zu 

gestalten und ihr Schicksal, wenn auch innerhalb struktureller Begrenzungen, 

selbstbestimmt zu lenken. Diese Form weiblicher Autonomie war im Florenz des 18. 

 
595  Cf. Spranzi 2010, S. 179. 
596  Cf. Spranzi 2010, S. 179. 
597  Goldoni 2012, I.9, S. 24. 
598  Spranzi 2010, S. 179. 



 

 189 

Jahrhunderts zwar rechtlich und gesellschaftlich eingeschränkt, jedoch nicht gänzlich 

ausgeschlossen. Insbesondere im städtischen Kontext konnten Frauen unter bestimmten 

Voraussetzungen, etwa als Witwen oder Töchter ohne männliche Erben, einen 

Familienbetrieb wie eine locanda übernehmen und weiterführen. Als Wirtin bewegte 

sich eine Frau jedoch in einem sozialen Spannungsfeld: Einerseits bot ihr der 

wirtschaftliche Handlungsspielraum ein gewisses Maß an Unabhängigkeit, andererseits 

war sie als alleinstehende Unternehmerin gesellschaftlich exponiert und moralisch 

schnell angreifbar. Goldoni greift mit Mirandolina somit keine unrealistische 

Zukunftsvision auf, sondern inszeniert eine literarisch zugespitzte, aber historisch 

denkbare Ausprägung weiblicher Handlungsfähigkeit im Rahmen bürgerlicher 

Lebenswirklichkeit. Seine Protagonistin verkörpert somit das Ideal einer aufgeklärten, 

autonomen Frau, die innerhalb der Gattung der Komödie eine paradigmatische 

Wendung weiblicher Handlungsmacht vollzieht. 

8.2.2. Strategisches Handeln, I.23 
Nachdem Mirandolina in ihrem ersten Soliloquium ihre Lebensmaximen und 

grundlegenden Werte offenbart hat, folgt im anschließenden Monolog eine 

differenzierte Darstellung ihrer methodischen Vorgehensweise, mit der sie beabsichtigt, 

den Cavaliere gezielt emotional zu beeinflussen.599 Es handelt sich hierbei um eine 

bewusst konzipierte und strategisch durchdachte Handlung, die auf psychologischer 

Einsicht und rhetorischer Überlegenheit basiert und letztlich in einen Akt der 

weiblichen Selbstbehauptung mündet. 

In Szene I.22 erhält Mirandolina vom Conte d’Albafiorita ein kleines, jedoch 

kostbares Schmuckstück, ein „piccolo gioiello di diamanti“600 (Diamantjuwel), das als 

Ergänzung zu ihrem bereits bestehenden Schmuckset gedacht ist. Die Protagonistin 

reagiert jedoch nicht mit Dankbarkeit, sondern inszeniert eine zögerliche 

Zurückweisung: Sie simuliert moralische Zurückhaltung, indem sie vorgibt, dieses 

wertvolle Geschenk aus Anstand nicht annehmen zu können. Dieser performative Akt 

der Bescheidenheit dient jedoch lediglich der Aufrechterhaltung ihrer strategischen 

Rolle als unerreichbare Frau. In ihrem darauffolgenden Monolog in Szene I.23 entlarvt 

sie nicht nur die Motive des Conte und des Marchese, sondern verspottet ihre Avancen 

in einem Akt weiblicher Überlegenheit. Ihre Worte offenbaren, dass sie die beiden 

Adligen längst durchschaut hat und deren Werben lediglich als nützliche Mittel begreift, 

 
599  Cf. Maricla Boggio, Lezioni di drammaturgia. Carlo Goldoni, La Locandiera. Incontri con gli allievi 

registri dell’Accademia Nazionale d’Arte drammatica „Silvio D’Amico“, Rom: 2014, S. 81. 
600  Cf. Goldoni 2012, I.22, S. 44. 



 

 190 

um ihre eigene Position zu festigen und letztlich den Cavaliere, als eigentlichen 

Adressaten ihres strategischen Spiels, zu beeinflussen. Dabei tritt die Differenz 

zwischen äußerer Rolle und innerer Absicht deutlich hervor: Was nach außen hin wie 

Zurückhaltung erscheint, ist in Wirklichkeit ein Element ihrer kalkulierten Taktik, deren 

Ziel ein Triumph über die männliche Selbstüberschätzung ist. Im Kontext des 18. 

Jahrhunderts erhält dieses Verhalten besondere Bedeutung: Frauen waren in ihrem 

Umgang mit Männern üblicherweise auf Zurückhaltung, Bescheidenheit und 

Dankbarkeit verpflichtet, wodurch Abhängigkeit und Unterordnung reproduziert 

wurden. Mirandolina unterläuft diese Erwartungshaltung, indem sie die Konvention der 

weiblichen Bescheidenheit bewusst als Maskerade einsetzt und sie in ein Instrument 

eigener Machtausübung transformiert. Gerade ihre Fähigkeit, männliche Gunstbeweise 

nicht als Zeichen eigener Unterlegenheit, sondern als strategisch nutzbare Ressource zu 

begreifen, verweist auf eine subversive Verschiebung der tradierten 

Geschlechterordnung. 

Diese Szene markiert somit einen zentralen Moment der Komödie, in dem sich 

Mirandolinas Fähigkeit zur Rollengestaltung, zur Selbstinszenierung und zur kognitiven 

Steuerung sozialer Interaktionen in besonderer Weise manifestiert, und zugleich die 

narrative Struktur auf ihren bevorstehenden Sieg vorbereitet: 

MIRANDOLINA: Con tutte le sue ricchezze, con tutti li suoi regali, non arriverà mai ad 
innamorarmi; e molto meno lo farà il Marchese colla sua ridicola 
protezione. Se dovessi attacarmi ad uno di questi due, certamente lo 
farei con quello che spende più. Ma non mi preme né dell’uno, né 
dell’altro.“601 

Mirandolinas Selbstreflexion im Soliloquium offenbart zentrale Aspekte ihres 

Selbstverständnisses sowie ihrer strategischen Positionierung innerhalb des 

dramatischen Gefüges. In dieser Passage bringt sie deutlich zum Ausdruck, dass sie sich 

von den materiellen Offerten des Conte keineswegs beeindrucken lässt. Gleiches gilt für 

die vermeintliche „Protektion“, die ihr vom Marchese in Szene I.1 paternalistisch 

angeboten wird („Mirandolina ha bisogno della mia protezione.“602). Diese Aussage 

konterkariert Mirandolina implizit, indem sie ihre ökonomische und soziale Autonomie 

durch ihre souveräne Führung des Gasthauses behauptet. Darüber hinaus tritt in ihrer 

Argumentation ein ausgeprägtes pragmatisches Selbstbewusstsein zutage, insofern sie 

hypothetisch erwägt, sollte sie sich jemals auf eine Beziehung einlassen, rational 

abzuwägen, welcher der beiden Männer ihr den größeren Nutzen verspricht. Diese 

 
601  Goldoni 2012, I.23, S. 46 f. 
602  Goldoni 2012, I.1, S. 14. 



 

 191 

Überlegung, die einem marktförmigen Denken folgt, ist nicht Ausdruck emotionaler 

Präferenz, sondern vielmehr Indiz einer ökonomisierten Sichtweise auf 

zwischenmenschliche Beziehungen, ein Zeichen ihres Selbstschutzes und ihrer 

strategischen Rationalität. 

Ihre Einschätzungen gegenüber den beiden adligen Bewerbern sind dabei frei von 

Affekt oder Zuneigung: Beide erscheinen ihr austauschbar und in ihrer Funktion 

instrumentalisierbar. Ihre Unabhängigkeit zeigt sich nicht nur im Inhalt des Gesagten, 

sondern auch in der Tatsache, dass sie niemandem außer sich selbst, und damit dem 

Publikum, Einblick in ihre wahren Gedanken gewährt. Das Soliloquium fungiert somit 

als einziges genuines Ausdrucksmedium ihrer inneren Welt und als dramaturgisches 

Instrument, um ihre kognitiv reflektierte Zielorientierung zu vermitteln. Wie Hösle 

hervorhebt, sind es gerade nicht Empfindsamkeit oder emotionale Affinität, die das 

Handeln der Protagonistin leiten, sondern vielmehr ein rational fundiertes Kalkül und 

ein strategisch klug abwägender Verstand, der sie in die Lage versetzt, ihre Umwelt zu 

analysieren und für ihre Zwecke zu nutzen. 603  Dieses Verhalten hebt Mirandolina 

deutlich von traditionellen Frauenrollen des 18. Jahrhunderts ab und macht sie zu einer 

exemplarischen Figur weiblicher Selbstermächtigung innerhalb eines strukturell 

patriarchalen Systems: 

MIRANDOLINA: Sono in impegno d’innamorar il cavaliere di Ripafratta, e non darei un 
tal piacere per un gioiello il doppio più grande di questo. Mi proverò; 
[…] Il Conte ed il Marchese, frattanto che con quelle [comiche] si 
vanno trattenendo, mi lasceranno in pace; e potrò a mio bell’agio trattar 
col Cavaliere. Possibile ch’ei non ceda? Chi è quello che possa resistere 
ad una donna, quando le dà tempo di poter far uso dell’arte sua? Chi 
fugge non può temer d’esser vinto, ma chi si ferma, chi ascolta, e se ne 
compiace, deve o presto o tardi a suo dispetto cadere. (parte)604 

Mirandolinas strategisches Kalkül und ihr abwägender Verstand manifestieren sich in 

besonderer Weise in ihrer Selbstreflexion am Ende des ersten Aktes. Bereits seit ihrem 

ersten Soliloquium ist dem Publikum bekannt, dass sie sich das Ziel gesetzt hat, den 

Cavaliere zu erobern, nicht aus emotionaler Motivation, sondern als Akt weiblicher 

Selbstbehauptung gegenüber einem erklärten Frauenverächter. In der hier analysierten 

Passage konkretisiert sich die Motivation der Protagonistin: Die Eroberung des 

Cavaliere stellt für sie eine Form der symbolischen Genugtuung dar, ein Sieg, den sie 

höher bewertet als jede materielle Gabe, wie sie beispielsweise vom Conte d’Albafiorita 

in Form eines wertvollen Schmuckstücks offeriert wird. 

 
603  Cf. Hösle 1993, S. 159. 
604  Goldoni 2012, I.23, S. 47. 



 

 192 

Indem Mirandolina am Ende des ersten Aktes ankündigt, dass sie sich in der 

Folgezeit ausschließlich auf den Cavaliere konzentrieren wird, zumal der Conte und der 

Marchese durch die beiden Schauspielerinnen Ortensia und Dejanira abgelenkt sind, 

schafft sie für sich einen diskursiven und dramaturgischen Raum, in dem ihre 

Verführungsstrategie systematisch entfaltet werden kann. Die semantische Relevanz des 

Begriffs tempo (Zeit) tritt hier explizit hervor: Mirandolina benötigt einen gestreckten 

Handlungsrahmen, innerhalb dessen sie schrittweise die affektive Abwehrhaltung des 

Cavaliere durchbrechen kann. Diesem Zweck dient im Besonderen der zweite Akt der 

Komödie, der ihrer psychologischen Strategie Raum zur Entfaltung bietet. 

Ihre abschließende Bemerkung in diesem Monolog „Chi fugge non può temer 

d’esser vinto, ma chi si ferma, chi ascolta, e se ne compiace, deve o presto o tardi a suo 

dispetto cadere (parte)“605 , lässt sich als metadramatische Reflexion auf das eigene 

Vorhaben interpretieren. Der Satz stellt nicht nur eine allgemein gültige Beobachtung 

über emotionale Anfälligkeit dar, sondern fungiert auch als Vorwegnahme des 

dramaturgischen Verlaufs. 

Der Monolog fungiert somit als rhetorisch codierte Selbstvergewisserung der 

Protagonistin und ist zugleich Ausdruck einer dezidiert weiblichen Handlungsmacht, 

die sich nicht über physische Stärke oder soziale Stellung, sondern über strategische 

Intelligenz und psychologische Finesse behauptet. In diesem Sinne stellt Mirandolina 

ein paradigmatisches Beispiel für Goldonis Neuausrichtung weiblicher Figuren im 

Kontext der aufklärerischen Komödie dar. 

8.2.3. Angst und Reue, III.13 
In den beiden zuvor analysierten Soliloquien manifestierte sich Mirandolina als 

dynamische Figur weiblicher Autonomie, die sich durch strategische Selbststeuerung 

und reflektierte Handlungsplanung auszeichnet. Diese Charakterisierung erfährt jedoch 

im vorliegenden Monolog, der sich am Ende des dritten Aktes verortet, eine signifikante 

Verschiebung. Die zuvor dominante Haltung weicht einer ambivalenten Emotionalität, 

wodurch die vormals betonte Selbstbestimmtheit vorübergehend zurücktritt. Bereits zu 

Beginn dieses Monologs wird eine deutliche Irritation im Verhalten der Protagonistin 

spürbar, die auf eine temporäre Destabilisierung ihrer inneren Souveränität verweist: 

Camera con tre porte 

MIRANDOLINA: Oh meschina me! Sono nel brutto impegno! Se il Cavaliere mi arriva, 
sto fresca. Si è indiavolato maledettamente. Non vorrei che il diavolo lo 

 
605  Goldoni 2012, I.23, S. 47. 



 

 193 

tentasse di venir qui. Voglio chiudere questa porta. (serra la porta da 
dove è venuta) Ora principio quasi a pentirmi di quel che ho fatto.606 

Mirandolinas emotionale Verunsicherung wird in diesem letzten Soliloquium des 

dritten Aktes besonders eindrücklich herausgearbeitet. Während sie zu Beginn des 

Stücks ihre Verführung des Cavaliere explizit als exemplarischen Sieg des weiblichen 

Geschlechts über männliche Anmaßung stilisiert hatte, bricht dieses emanzipatorische 

Selbstbild nun deutlich ein. Die Bezeichnung ihrer selbst als „meschina“ (armselig, 

bemitleidenswert) verweist auf eine dramatische Verschiebung in ihrer 

Selbstwahrnehmung: Die zuvor souverän auftretende Wirtin erscheint nun als 

verletzliche Figur, die von Furcht vor der möglichen Reaktion des Cavaliere getrieben 

ist. 607  Die Sorge, er könne sie erneut aufsuchen, transformiert ihre vorherige 

Überlegenheit in eine Form innerer Bedrohung. Innerhalb der Geschlechterordnung des 

18. Jahrhunderts, die weibliche Verletzlichkeit als Ausdruck einer vermeintlich 

natürlichen Schwäche verstand und damit männliche Dominanz legitimierte, erhält 

diese Wendung besondere Signifikanz: Mirandolinas innere Verunsicherung ist nicht 

lediglich als individueller Bruch zu deuten, sondern reflektiert ein strukturelles 

Rollengefüge, in dem Frauen permanent zwischen Ansätzen strategischer 

Selbstbehauptung und der Gefahr erneuter Unterordnung oszillierten. Indem Goldoni 

diese Dimension der Verletzlichkeit dramatisch exponiert, macht er die Ambivalenz 

weiblicher Existenz innerhalb einer patriarchal verfassten Gesellschaft sichtbar, in der 

weibliche Autonomie stets prekär blieb und durch die Möglichkeit männlicher 

Zurückweisung oder Sanktionierung begrenzt wurde. 

Diese Wendung steht im scharfen Kontrast zu der Haltung, die sie noch in Szene 

III.6 eingenommen hatte, jenem Moment, in dem sie dem Cavaliere während seines 

Liebesgeständnisses mit dem Bügeleisen körperlich und symbolisch Schmerz zufügte. 

Ihre anschließenden Worte markierten den Höhepunkt ihres Triumphes. Dass sie in der 

Folge von Unsicherheit und Schuldgefühlen überwältigt wird, offenbart die Ambivalenz 

ihrer Figur: Sie oszilliert zwischen strategischer Kontrolle und affektiver 

Überforderung, was wiederum die Komplexität weiblicher Rollenbilder im 

aufklärerischen Theater Goldonis betont. 

Ihre Entscheidung, sich in einen Raum zurückzuziehen, dessen Bühnenanweisung 

laut Goldoni drei Türen vorsieht, ist dabei nicht nur ein dramaturgisches Detail, sondern 

 
606  Goldoni 2012, III.13, S. 95. 
607  Cf. Bruno Capaci, Gianluca Simeoni, Goldoni. La vita in commedia e la commedia nella vita, Neapel: 

2012, S. 74. 



 

 194 

besitzt eine symbolische Tiefenstruktur608: Jede Tür steht emblematisch für eine der 

männlichen Figuren, mit denen Mirandolina im Verlauf der Handlung in Interaktion 

tritt. Die erste Tür wird dem Conte und dem Marchese zugeordnet, die Mirandolina 

über weite Strecken hinweg mit demonstrativer Höflichkeit, aber eigennützigem 

Interesse umwerben. Die zweite Tür repräsentiert Fabrizio, ihren loyalen Diener und 

schließlich zukünftigen Ehemann. Die dritte Tür verweist auf den Cavaliere, jenen 

misogynen Gegenspieler, den sie gezielt zum Objekt ihrer Eroberungsstrategie gemacht 

hat. Die räumliche Abschottung von allen drei Männern fungiert als Ausdruck einer 

inneren Zäsur: Die Protagonistin zieht sich aus dem Spiel zurück, das sie bis dahin mit 

Souveränität kontrolliert hatte. Gleichzeitig verweist die Geste des Verschließens auf 

einen psychischen Schutzmechanismus, mit dem Mirandolina versucht, sich von der 

männlichen Welt zu distanzieren, sei es aus Angst, Schuld oder Selbstzweifel. Ihr 

Eingeständnis, dass sie nun beginnt, ihr Vorgehen zu bereuen, signalisiert eine zentrale 

Wende im dramatischen Bogen: Aus der emanzipatorisch agierenden Frau wird eine 

Figur, die mit den Folgen ihres Handelns konfrontiert ist. Die zuvor behauptete 

Kontrolle über Sprache und Situation scheint ins Wanken zu geraten, was den 

ambivalenten Status ihrer Autonomie und die Grenzen weiblicher Selbstermächtigung 

im Kontext patriarchaler Strukturen erneut sichtbar macht: 

MIRANDOLINA: È vero che mi sono assai divertita nel farmi correr dietro a tal segno un 
superbo, un disprezzator delle donne; ma ora che il satiro è sulle furie, 
vedo in pericolo la mia riputazione e la mia vita medesima.609 

Mirandolina reflektiert in diesem Monolog rückblickend mit einem gewissen Stolz die 

Wirksamkeit ihrer Strategie, einen hochmütigen und frauenverachtenden Mann wie den 

Cavaliere in die emotionale Abhängigkeit der Liebe zu führen. Sie gesteht ein, dass ihr 

dieses Spiel durchaus Vergnügen bereitet habe, ein Vergnügen, das jedoch nicht auf 

wechselseitiger Affektion, sondern auf gezielter Täuschung basiert. Diese Form der 

bewussten Manipulation ist ein zentrales Merkmal ihres Charakters und wird von 

Angelini treffend als „teatralità“ bezeichnet, eine Fähigkeit, ihre Rolle performativ so 

überzeugend zu gestalten, dass selbst ein erklärter Gegner weiblicher Einflussnahme in 

ihrem Bann steht.610 

Gerade diese Theatralik, das heißt, ihr gezielter Einsatz rhetorischer, emotionaler und 

körperlicher Ausdrucksmittel zur Erzielung einer gewünschten Wirkung, macht sie zu 

 
608  Cf. Alonge 2004, S. 87: „È la prima (e unica volta) che Goldoni offre una definizione di questo 

genere.“ 
609  Goldoni 2012, III.13, S. 95. 
610  Cf. Angelini 2012, S. 96. 



 

 195 

einer Figur, die innerhalb der dramatischen Logik Goldonis nicht nur agiert, sondern 

Regie führt. Doch die Wendung ihrer Überlegenheit in eine Situation potenzieller 

Gefährdung offenbart die Ambivalenz ihres Tuns: Denn nachdem sie den Cavaliere in 

Szene III.6 öffentlich abgewiesen und anschließend vollständig ignoriert hat, kehrt sich 

das Machtverhältnis allmählich um. Ihre Furcht vor den Konsequenzen ihrer Strategie 

ist nicht unbegründet, der Cavaliere, gekränkt in seiner Ehre und emotional exponiert, 

sucht in Szene III.14 aktiv die Konfrontation mit Mirandolina. Damit markiert diese 

Entwicklung einen dramatischen Umschlagpunkt: Die feministisch konnotierte 

Triumphgeste der weiblichen Hauptfigur gerät durch die Dynamik verletzter 

Männlichkeit in ein fragiles Spannungsverhältnis zwischen Spiel und Ernst, zwischen 

Macht und Retorsion: 

MIRANDOLINA: Battono a questa porta: chi sarà mai? (s’accosta) 

CAVALIERE: Mirandolina. (di dentro) 

MIRANDOLINA: (l’amico è qui.) (da sé) 

CAVALIERE: Mirandolina, apritemi. (come sopra) 

MIRANDOLINA: (Aprirgli? Non sono sì gonza.) Che comanda, signor Cavaliere? 

CAVALIERE: Apritemi. (di dentro) 

MIRANDOLINA: Favorisca andare nella sua camera, e mi aspetti, che or ora sono da lei. 

CAVALIERE: Perché non volete aprirmi? (come sopra) 

MIRANDOLINA: Arrivano de’ forestieri. Mi faccia questa grazia, vada che or ora sono da 
lei. 

CAVALIERE: Vado; se non venite, povera voi. (parte) 

MIRANDOLINA: Se non venite, povera voi! Povera me, se vi andassi. La cosa va sempre 
peggio. Rimediamoci, se si può. È andato via? (guarda al buco della 
chiave) Sì, sì, è andato. Mi aspetta in camera, ma non mi vado.611 

Diese Szene bringt zwei zentrale thematische Pole zur Geltung: Einerseits wird 

Mirandolinas zunehmende Angst greifbar, andererseits verdichtet sich die aufgestaute 

Wut des Cavaliere zu einer latenten Bedrohung. Aus Sorge um ihre körperliche 

Unversehrtheit beobachtet Mirandolina die Situation vorsichtig aus der Distanz, sie 

blickt durch das Schlüsselloch, um sicherzugehen, dass der Cavaliere sich auf sein 

Zimmer zurückgezogen hat. Diese Handlung verdeutlicht nicht nur ihre Vorsicht, 

sondern auch die Wahrnehmung einer potenziellen Gefahr, die von der emotionalen 

 
611  Goldoni 2012, III.14, S. 95 f. 



 

 196 

Eskalation des Cavaliere ausgeht. Letzterer artikuliert seine aufgestaute Frustration in 

einer unverhohlenen Drohung: „Se non venite, povera voi.“612 Diese Aussage kann als 

explizite Zuspitzung des Machtungleichgewichts gelesen werden, das sich in der 

Beziehung zwischen den Geschlechtern im 18. Jahrhundert manifestiert: Die verletzte 

Männlichkeit des Cavaliere schlägt um in eine Aggressivität, die das zuvor durch 

Mirandolina kontrollierte Spiel der Verführung in eine existenzielle Bedrohung 

transformiert. 

Angesichts dieser Eskalation trifft Mirandolina eine strategische Entscheidung, um 

die Situation zu deeskalieren und ihre persönliche Integrität zu wahren. Ihre Reaktion 

steht exemplarisch für das Spannungsfeld zwischen weiblicher Selbstermächtigung und 

struktureller Verwundbarkeit, das Goldoni in der Figur Mirandolinas in nuancierter 

Weise auslotet: 

MIRANDOLINA: Qui mi convien risolvere qualche cosa di grande. Son sola, non ho 
nessuno dal cuore che mi difenda. Non ci sarebbe altri che quel buon 
uomo di Fabrizio, che in un tal caso mi potesse giovare. Gli prometterò 
di sposarlo … Ma prometti, prometti, si stancherà di credermi … 
Sarebbe quasi meglio ch’io lo sposassi davvero. Finalmente con un tal 
matrimonio posso sperar di mettere al coperto il mio interesse e la mia 
riputazione, senza pregiuducare alla mia libertà.613 

An diesem Punkt der Handlung wird deutlich, dass Mirandolina sich in einer 

existenziellen Ausnahmesituation befindet, in der sie erstmals erkennt, dass ihre bislang 

betonte Autonomie an konkrete Grenzen stößt. In ihrer Furcht vor einer möglichen 

Eskalation mit dem emotional instabilen Cavaliere realisiert sie, dass sie keine 

vertrauenswürdige Schutzinstanz in ihrer unmittelbaren Umgebung hat. Dieser 

Wendepunkt markiert eine signifikante Verschiebung innerhalb ihrer 

Selbstwahrnehmung und Handlungslogik. In dieser Situation erinnert sie sich an 

Fabrizio, ihren loyalen Diener, der in dieser Bedrohungslage als potenzieller Beschützer 

fungieren kann. Bemerkenswert ist die daraus resultierende kognitive Dissonanz: 

Während Mirandolina in ihrem ersten Soliloquium ihre Unabhängigkeit und 

Unbedürftigkeit stolz betont hat, führt sie nun eine strategische Reinterpretation dieser 

Position durch. Ihre Angst zwingt sie zur pragmatischen Revision ihres 

emanzipatorischen Selbstentwurfs. Der Vorschlag, Fabrizio zu heiraten, erscheint ihr 

unter diesen Umständen als die am wenigsten verlustreiche Lösung. Diese 

Entscheidung ist nicht durch Gefühle motiviert, sondern durch die Notwendigkeit, 

soziale Stabilität, persönlichen Schutz und den Fortbestand ihrer wirtschaftlichen 

 
612  Goldoni 2012, III.14, S. 96. 
613  Goldoni 2012, III.13, S. 95. 



 

 197 

Unabhängigkeit sicherzustellen. Dabei ist zentral, dass die gesellschaftliche und 

ökonomische Asymmetrie in dieser Verbindung erhalten bleibt: Fabrizio bleibt 

Angestellter im von Mirandolina geerbten Gasthaus, wodurch ihre übergeordnete 

Stellung nicht gefährdet wird. So wird die Eheschließung, entgegen traditioneller 

patriarchaler Ordnung, nicht als Unterwerfung, sondern als rational kalkulierter Erhalt 

von Handlungsspielraum und Status inszeniert. 

8.3. Fünf Phasen zur Eroberung des Cavaliere 
Im Verlauf der vorangegangenen Kapitel wurde bereits herausgearbeitet, dass 

Mirandolina gezielt darauf hinarbeitet, den frauenfeindlichen Cavaliere für seine 

misogyne Haltung exemplarisch zu „bestrafen“. Ab dem zweiten Akt der Komödie 

entwickelt sich ihre Verführungsstrategie als ein dramaturgisch fein abgestimmter 

Prozess, der sich analytisch in fünf distinkte Phasen unterteilen lässt. 

Die erste Phase initiiert Mirandolina mit einer Geste subtiler Fürsorglichkeit: Sie 

bringt dem Cavaliere feine Bettwäsche aus Flandern auf sein Zimmer, ein Akt höflicher 

Aufmerksamkeit, der zugleich als Eintritt in eine dialogische Nähe fungiert. Die 

Konversation zwischen beiden entfaltet sich überraschend lebendig, was beim Cavaliere 

erste Irritationen und zugleich eine unbewusste Faszination auslöst. 

In der zweiten Phase vertieft sich diese strategische Annäherung über ein 

gemeinsames Speisen und Trinken. Die Protagonistin lässt den Cavaliere an von ihr 

selbst zubereiteten Delikatessen und einem edlen Burgunderwein teilhaben. In dieser 

doppelten Geste der Pflege und des Teilens drückt sich eine Form performativer 

Weiblichkeit aus, die beim Cavaliere eine emotionale Disposition erzeugt, gegen die er 

sich zunehmend zur Wehr setzen muss. 

Diese emotionale Destabilisierung mündet in die dritte Phase: den Fluchtimpuls des 

Cavaliere. Angesichts seines erwachenden Begehrens plant er, aus Florenz nach 

Livorno zu entweichen, um der sich anbahnenden affektiven Bindung zu entkommen. 

Mirandolina jedoch begegnet diesem Impuls mit einem Akt gezielter Simulation: Sie 

täuscht einen Schwächeanfall vor, wodurch sie den Cavaliere nicht nur emotional 

bindet, sondern auch physisch an seiner Abreise hindert. Damit manifestiert sich ihr 

psychologisches Kalkül als erfolgreich. 

Die vierte Phase wird von der berühmten Bügelszene dominiert. Diese Szene ist 

nicht nur szenisch zentral, sondern auch symbolisch aufgeladen: Das Bügeleisen 

fungiert als Metapher für emotionale Spannung und Ambivalenz, mal heiß, mal kalt, 

und spiegelt so die widersprüchlichen Affekte wider, die Mirandolina bewusst generiert. 



 

 198 

Ihr distanziertes und abweisendes Verhalten gegenüber dem Cavaliere erreicht hier eine 

inszenatorische Verdichtung. 

Die fünfte und finale Phase markiert schließlich den Kulminationspunkt ihres Plans: 

Im Beisein aller Anwesenden verkündet Mirandolina die Verlobung mit ihrem Diener 

Fabrizio, eine Entscheidung, die vordergründig einer väterlichen Verfügung folgt, in 

Wirklichkeit jedoch Ausdruck ihrer souveränen Selbstinszenierung ist. Dieser Schritt 

schließt ihren Verführungskomplex ab und etabliert sie nicht nur als Subjekt weiblicher 

List, sondern auch als Repräsentantin einer neuen Form weiblicher Handlungsautorität 

innerhalb eines männlich codierten Gesellschaftssystems. 

8.3.1. La biancheria 
Die Bettwäsche fungiert als symbolisches Objekt, an dem sich der Cavaliere gleichsam 

festklammert, um sich gegen die erste, unterschwellige Annäherung Mirandolinas zu 

behaupten. Sie dient ihm als pragmatischer Vorwand zur Aufrechterhaltung emotionaler 

und körperlicher Distanz. Diese Form der Abwehrhaltung manifestiert sich bereits in 

Szene I.5, in der die erste direkte Interaktion zwischen dem Cavaliere und der 

Protagonistin stattfindet. In dieser Szene begegnet der Cavaliere Mirandolina mit 

demonstrativer Herablassung und weist sie wegen angeblich mangelhafter Wäsche 

schroff zurecht. Seine Wortwahl ist bewusst verletzend und distanziert, um jede Form 

persönlicher Nähe zu vermeiden. Mirandolina hingegen reagiert zunächst sachlich, 

weist jedoch auf den fehlenden Respekt in seinem Ton hin. Die Szene verdeutlicht das 

Spannungsverhältnis zwischen beiden Figuren. Diese kommunikative Distanz verweist, 

wie Alonge hervorhebt, auf eine rein funktionale Beziehungsebene zwischen Gast und 

Wirtin und nicht auf eine interpersonale Begegnung zwischen Mann und Frau: „La 

querelle riguarda la qualità della biancheria. Il Cavaliere coglie la locandiera in una 

faute professionnelle.“614 

Die Kritik des Cavaliere an der Qualität der Bettwäsche zielt somit nicht nur auf 

einen vermeintlichen professionellen Mangel, sondern greift indirekt Mirandolinas 

berufliche Integrität an. Ihre Reaktion, die sich durch Selbstbehauptung und Stolz 

auszeichnet, führt zu dem entschlossenen Entschluss, dem Cavaliere in Szene I.15 die 

Bettwäsche persönlich zu bringen615, ein symbolisch aufgeladener Akt, da sich für sie 

genau an diesem Punkt die Kränkung ereignet hat, „perché qui è stata aperta la 

ferita“.616 Die biancheria wird somit zum Ausgangspunkt ihrer Strategie, die darauf 

 
614  Alonge 2004, S. 62. 
615  Cf. Roberto Alonge, Goldoni il libertino. Eros, violenza, morte, Rom: 2010, S. 96. 
616  Alonge 2004, S. 66. 



 

 199 

abzielt, ihre gekränkte Ehre als Frau und Gastwirtin zu rehabilitieren. Wie aus den 

nachfolgenden Soliloquien hervorgeht, reift in Mirandolina daraufhin der Entschluss, 

den Cavaliere zu erobern, um ihn auf diese Weise seiner vermeintlichen Überlegenheit 

zu berauben. 

Besonders herausfordernd gestaltet sich dieses Vorhaben insofern, als der Cavaliere 

eine ausgeprägte Abwehrhaltung gegenüber dem weiblichen Geschlecht zeigt und 

keinerlei Sensibilität für zwischenmenschliche Annäherung erkennen lässt. Laut 

Anglani stellt die Bettwäsche, im wörtlichen wie im übertragenen Sinne, das 

Eintrittsticket Mirandolinas in die private Sphäre des Cavaliere dar: Durch sie wird der 

Zugang zu seinem Zimmer ermöglicht, wodurch erstmals eine Interaktion unter vier 

Augen zustande kommt, ein Raum, in dem sich Mirandolinas strategische Raffinesse 

entfalten kann617: 

MIRANDOLINA: Questa biancheria l’ho fatta per personaggi di merito: per quelli che la 
sanno conoscere; e in verità, illustrissimo, la do per essere lei, ad un 
altro non la darei. 

CAVALIERE: Per essere lei! Solito complimenti. 

MIRANDOLINA: Osservi il servizio di tavola. 

CAVALIERE: Oh! Queste tele di Fiandra, quando si lavano, perdono assai. Non vi è 
bisogno che le insudiciate per me. 

MIRANDOLINA: Per un cavaliere della sua qualità non guardo a queste piccole cose. Di 
queste salviette ne ho parecchie, e le serberò per V.S. illustrissima. 

CAVALIERE: (Non si può però negare, che costei non sia una donna obbligante.) (da 
sé) 

MIRANDOLINA: (Veramente ha una faccia burbera da non piacergli le donne.) (da sé) 

CAVALIERE: Date la mia biancheria al mio cameriere, o ponetela lì, in qualche luogo. 
Non vi è bisogno che v’incomodiate per questo. 

MIRANDOLINA: Oh, io non m’incomodo mai, quando servo cavaliere di sì alto merito. 

CAVALIERE: Bene, bene, non occorr’altro. (Costei vorrebbe adularmi. Donne! Tutte 
così.) (da sé) 

MIRANDOLINA: La metterò nell’arcova. 

CAVALIERE: Sì, dove volete. (con serietà) 

MIRANDOLINA: (Oh! Vi è del duro. Ho paura di non far niente.) (da sé; va a riporre la 
biancheria)618 

In diesem Abschnitt bedient sich Mirandolina gezielter rhetorischer Strategien der 

Schmeichelei, um eine erste Annäherung an den Cavaliere zu initiieren.619 Dabei wahrt 

sie eine respektvolle Form der Ansprache, indem sie ihn siezt und durch subtile 

 
617  Cf. Bartolo Anglani, Goldoni: il mercato, la scena, l’utopia, Neapel: 1983, S. 215. 
618  Goldoni 2012, I.15, S. 29 f. 
619  Cf. Spranzi 2010, S. 44. 



 

 200 

Gesprächsführung versucht, eine persönliche Nähe herzustellen. Der Cavaliere reagiert 

jedoch mit demonstrativer Ablehnung: Er meidet nicht nur jede körperliche oder 

visuelle Zuwendung, wie aus den von Goldoni eingefügten Regieanweisungen 

(„Didaskalien“) hervorgeht, sondern äußert explizit den Wunsch, in Ruhe gelassen zu 

werden. Seine Bemerkung, sie solle die Bettwäsche entweder dem Diener übergeben 

oder irgendwo im Zimmer ablegen, verdeutlicht seine gleichgültige, ja fast feindselige 

Haltung gegenüber der Protagonistin. 

Mirandolina hingegen nutzt diesen Moment, um den Wert ihrer Geste 

hervorzuheben: Es handle sich nicht um gewöhnliche Bettwäsche, sondern um 

„lenzuola di rensa“620, also hochwertiges Leinen aus der französischen Stadt Reims. Die 

Auswahl dieses luxuriösen Stoffes ist kein Zufall, sondern Ausdruck einer bewusst 

inszenierten Strategie: Wie Alonge betont, handelt es sich bei Mirandolina um eine 

„accorta calcolatrice“621, eine kluge Rechnerin, die ihre wirtschaftlichen Interessen stets 

im Blick behält und ihre Handlungen entsprechend kalkuliert. Sie versteht sich als 

Vertreterin des erstarkenden Bürgertums und agiert gemäß den Prinzipien des 

„borghese commercio“622, also des bürgerlichen Handels- und Erwerbsdenkens. Diese 

Verbindung zwischen Warenästhetik und sozialem Status spiegelt sich auch in der Wahl 

der Textilien wider. Laut Capaci und Simeoni fand der verwendete Leinenstoff im 18. 

Jahrhundert nicht nur in der Bettwäsche, sondern auch in der weiblichen Unterwäsche 

Verwendung, was den intimen und zugleich ökonomisch geprägten Charakter des 

Objekts zusätzlich auflädt.623  Ergänzt wird dies durch den Verweis auf die „tele di 

Fiandra“624, hochwertige flämische Leinwände, die auch heute noch für ihre Qualität 

bekannt sind.625 Der materielle Wert dieser Textilien fungiert in Goldonis Szene als 

Vehikel der Verführung, mit dem Mirandolina versucht, den Cavaliere zunächst über 

das Objekt, später über Speisen (wie im weiteren Verlauf der Komödie dargestellt) zu 

beeindrucken. 

Obgleich sie zu einem Moment des Zweifels gelangt, da sie die Möglichkeit des 

Scheiterns in Betracht zieht, weicht sie von ihrer Strategie nicht ab. Ihre Beharrlichkeit 

wird dabei zu einem zentralen Aspekt ihrer Verführungsmechanik: Selbst in Momenten 

der Unsicherheit bleibt sie entschlossen, ihre schmeichelnden Mittel weiter einzusetzen, 

ohne die Initiative aufzugeben. Im 18. Jahrhundert, als Frauen im Umgang mit Männern 

 
620  Goldoni 2012, I.15, S. 29. 
621  Alonge 2004, S. 62. 
622  Alonge 2004, S. 59. 
623  Cf. Capaci / Simeoni 2012, S. 77. 
624  Goldoni 2012, I.15, S. 30. 
625  Cf. Alonge 2010, S. 96. 



 

 201 

primär auf Zurückhaltung und Bescheidenheit verpflichtet waren, erhält Mirandolinas 

Verhalten subversiven Charakter: Sie appropriiert konventionelle Formen weiblicher 

Schmeichelei nicht zur Selbstunterordnung, sondern funktionalisiert sie als Mittel 

strategischer Einflussnahme. Damit markiert Goldoni eine Verschiebung innerhalb der 

Geschlechterordnung, in der tradierte Verhaltensmuster gegen männliche Dominanz 

gewendet werden. 

MIRANDOLINA: Vorrei pur sapere il suo genio. Se le piace una cosa più dell’altra, lo 
dica con libertà. 

CAVALIERE: Se vorrò qualche cosa, lo dirò al cameriere. 

MIRANDOLINA: Ma in queste cose gli uomini non hanno l’attenzione e la pazienza che 
abbiamo noi altre donne. Se le piacesse qualche intingoletto, qualche 
salsetta, favorisca di dirlo a me.626 

In ihrer Interaktion mit dem Cavaliere demonstriert Mirandolina ein hohes Maß an 

„cortesia professionale“627, also eine professionelle Höflichkeit, die ihrer Funktion als 

Gastgeberin entspricht. Dabei agiert sie nicht wahllos freundlich, sondern zeigt zugleich 

ein differenziertes Gespür dafür, welcher Gast ihrer Ansicht nach Höflichkeit 

tatsächlich verdient. Diese differenzierende Haltung wird in ihrem Gespräch mit dem 

Cavaliere subtil erkennbar, als sie ihn nach seinen kulinarischen Vorlieben zum 

Mittagessen fragt. Diese Frage markiert zugleich den Übergang zur zweiten Phase ihrer 

strategisch angelegten Annäherung, der Verführung über das gemeinschaftliche Essen. 

Der Cavaliere reagiert jedoch mit emotionaler Distanz und kühler Zurückhaltung. Er 

durchschaut die rhetorisch geschickte Initiative Mirandolinas und signalisiert deutlich 

seine Ablehnung, indem er ihr mitteilt, dass etwaige Wünsche bezüglich seiner 

Mahlzeiten über seinen Diener zu übermitteln seien. Damit wahrt er nicht nur eine klare 

hierarchische Trennung, sondern unterbindet auch jede informelle Nähe. 

Trotz dieser Zurückweisung gelingt es Mirandolina, die Konversation durch eine 

klug platzierte Bemerkung am Laufen zu halten. Sie argumentiert, dass Frauen im 

Vergleich zu Männern sensibler und aufmerksamer auf solche Details achten würden. 

Diese Aussage fungiert als geschickte Provokation, durch die sie den Cavaliere nicht 

nur rhetorisch herausfordert, sondern auch dazu bringt, sich erneut verbal zu 

positionieren, ein Schritt, der ihn, wenn auch widerwillig, in ein kommunikatives 

Verhältnis zu ihr zwingt. So entfaltet sich bereits in dieser Szene ein subtiler 

 
626  Goldoni 2012, I.15, S. 29 ff. 
627  Alberti 2004, S. 156. 



 

 202 

Machtkampf, in dem Mirandolina durch ihre kontrollierte sprachliche Kompetenz 

versucht, die Oberhand zu gewinnen: 

CAVALIERE: Vi ringrazio: ma né anche per questo verso, vi riuscirà di far con me 
quello che avete fatto col Conte e col Marchese.628 

Es wirkt, als habe Mirandolina genau auf die Reaktion des Cavaliere antizipierend 

gewartet, denn dessen Aussage bietet ihr die Gelegenheit, die Gesprächsdynamik gezielt 

zu ihren Gunsten zu wenden, sowohl auf der körperlichen als auch auf der 

psychologischen Ebene. Die klug kalkulierende Protagonistin versteht es meisterhaft, 

sich das Vertrauen ihres Gegenübers zu erschleichen, indem sie eine vermeintlich 

persönliche und integritätsbezogene Grenze formuliert: Sie betont, dass sie keinerlei 

Sympathie für Männer empfinde, die ihr Gasthaus ausschließlich mit dem Ziel 

aufsuchen, eine sexuelle Beziehung mit ihr einzugehen. Diese Selbstoffenbarung ist 

jedoch keineswegs Ausdruck privater Intimität, sondern Teil einer bewusst eingesetzten 

rhetorischen Strategie. Durch diese Äußerung inszeniert sich Mirandolina als moralisch 

integrer und tugendhafter Charakter, wodurch sie in den Augen des Cavaliere eine 

glaubwürdige, respektable und somit vermeintlich unantastbare Rolle einnimmt. 

Gleichzeitig nähert sie sich ihm auf kontrollierte Weise an, indem sie Vertrauen 

herstellt, ohne dabei tatsächlich ihre emotionale Autonomie aufzugeben. Dieser 

kalkulierte Schritt gehört zu ihrer sukzessiven Unterwanderung der 

Abwehrmechanismen des Cavaliere und ist somit ein zentraler Bestandteil ihres 

Verführungskonzepts. Wie Baratto treffend formuliert, stellt das Thema der sincerità 

(Aufrichtigkeit) den ersten Sieg Mirandolinas dar, welcher nahtlos in das Thema der 

libertà überführt werden kann, einer Freiheit, die es der Frau ermöglicht, männliche 

Versuchungen furchtlos zu durchschauen und zu kontrollieren.629 Die sukzessive und 

mit psychologischer Präzision entwickelte Strategie der Protagonistin führt den 

Cavaliere systematisch in ihre rhetorisch und emotional inszenierte Falle. In diesem 

Kontext weist Scognamiglio darauf hin, dass die initiale Phase von Mirandolinas 

Vorgehen insbesondere auf die Etablierung eines stabilen Vertrauensverhältnisses 

zwischen ihr und dem Cavaliere abzielt, ein kalkulierter Schritt, der die Basis für ihre 

spätere Überlegenheit bildet.630 

Zugleich wird an dieser Stelle erneut eine zentrale thematische Schnittstelle 

zwischen den beiden Hauptfiguren sichtbar, wie bereits in den vorangegangenen 

Kapiteln herausgearbeitet wurde: die hohe Bedeutung, die beide der individuellen 
 

628 Goldoni 2012, I.15, S. 31. 
629  Cf. Baratto 1985, S. 130 f. 
630  Cf. Scognamiglio 2002, S. 104. 



 

 203 

Freiheit beimessen. In Szene I.15 betont Mirandolina selbstbewusst ihren bewussten 

Verzicht auf die Ehe zugunsten der Wahrung ihrer persönlichen Freiheit, die sie höher 

schätzt als gesellschaftlich anerkannte Rollenbilder oder materielle Vorteile. Der 

Cavaliere bestätigt ihre Haltung mit der Aussage, Freiheit sei ein großer Schatz631, was 

einen seltenen Moment der Übereinstimmung zwischen beiden Figuren markiert. 

Mirandolina artikuliert ihre Selbstbestimmtheit mit besonderer Deutlichkeit und betont 

damit nicht nur ihre persönliche Unabhängigkeit, sondern auch ihr Selbstverständnis als 

emanzipierte Frau. Durch diese performative Selbstvergewisserung gelingt es ihr, eine 

atmosfera di fiducia eine Vertrauensebene, zwischen sich und dem Cavaliere 

aufzubauen, die als Voraussetzung für die weitere Entwicklung ihrer Strategie zu 

verstehen ist. 632  Ihre Selbstdarstellung bricht gezielt mit den traditionellen 

Rollenerwartungen an das weibliche Geschlecht, da sie sich nicht als devot oder gefügig 

präsentiert, sondern vielmehr als autonom handelndes Subjekt, das sich seiner 

gesellschaftlichen Position bewusst ist. In ihrer Haltung lassen sich somit zentrale 

Ideale des Illuminismo wiedererkennen, insbesondere der Anspruch auf rationale 

Selbstbestimmung und individuelle Freiheit. 

Bemerkenswert ist, dass Mirandolina, taktisch motiviert, in ihrer Argumentation 

scheinbar frauenkritische Aussagen einstreut. Diese gezielte Selbstrelativierung 

überrascht den Cavaliere insofern, als er zum ersten Mal eine Frau erlebt, die bereit ist, 

sich selbst und ihr Geschlecht mit solcher Offenheit und kritischer Distanz zu 

reflektieren. Dieser rhetorische Schachzug trägt wesentlich dazu bei, das von ihm 

tradierte Bild weiblicher Emotionalität und Irrationalität zu destabilisieren. In dieser 

Konstellation wird Mirandolina nicht nur als kluge Strategin sichtbar, sondern auch als 

Repräsentantin eines weiblichen Selbstbildes, das sich aktiv am aufklärerischen Diskurs 

über Vernunft, Autonomie und Geschlechtergerechtigkeit beteiligt. In Szene I.15 lobt 

Mirandolina ironisch die konsequente Frauenverachtung des Cavaliere, wahrt dabei 

jedoch demonstrativ Distanz, indem sie sich eines offenen Urteils enthält. Der Cavaliere 

reagiert überrascht und erkennt in Mirandolina die erste Frau, die sich scheinbar seiner 

Sichtweise anschließt: 

CAVALIERE: Voi siete per altro la prima donna, ch’io senta parlar così.633 

Mirandolina gelingt es in diesem Dialogabschnitt, das Gespräch gezielt auf das Thema 

„Frauen“ zu lenken, ein Themenfeld, das sie strategisch nutzt, um beim Cavaliere eine 

 
631  Goldoni 2012, I.15, S. 31. 
632  Cf. Abbrugiati 2014, S. 151. 
633  Goldoni 2012, I.15, S. 32. 



 

 204 

erste emotionale Öffnung zu provozieren. Indem sie vorgibt, seine frauenverachtende 

Haltung nachzuvollziehen, suggeriert sie ein Maß an Empathie, das seine 

Abwehrhaltung zu unterlaufen vermag. Ihre scheinbare Zustimmung ist jedoch nicht 

Ausdruck tatsächlicher Solidarität, sondern ein rhetorisches Mittel, das darauf abzielt, 

Vertrauen aufzubauen und seine Selbstsicherheit zu unterminieren. Diese subtile Form 

der Täuschung zeigt ihre kommunikative Raffinesse: Mirandolina simuliert 

Verständnis, ohne ihre eigene Position preiszugeben. Der Cavaliere, irritiert von dieser 

unerwarteten Reaktion, zeigt sich erstaunt darüber, dass eine Frau sich mit solcher 

Offenheit und (vermeintlicher) Selbstkritik äußert. Sein Kommentar lässt erkennen, 

dass Mirandolina mit dieser inszenierten Allianz einen entscheidenden Schritt in ihrer 

Verführungsstrategie vollzieht, sie verschiebt die Beziehungsebene von der 

Konfrontation zur vermeintlichen Komplizenschaft und erschüttert damit die vormals 

klare Geschlechteropposition. 

Mirandolina gelingt es an diesem Punkt der Handlung, endgültig das emotionale und 

psychologische Terrain des Cavaliere zu betreten. Nach Abbrugiati liegt ihre Stärke in 

der Fähigkeit, sich als Frau nicht nur begehrenswert, sondern vor allem intellektuell 

ebenbürtig zu präsentieren, sie versteht es, dem Cavaliere das Gefühl zu vermitteln, sie 

sei die erste Frau, die seine Denkweise nachvollziehen könne.634  Diese scheinbare 

Affinität bildet den Wendepunkt in der Beziehung zwischen beiden Figuren, da sich 

von nun an ein asymmetrisches Machtverhältnis zu ihren Gunsten etabliert. Aus 

dramaturgischer Perspektive markiert dieser Moment den Übergang von der Phase der 

Annäherung zur Phase der Kontrolle: Für Mirandolina ist der weitere Verlauf lediglich 

eine Frage der Umsetzung ihres Planes. Als sie das Zimmer des Cavaliere verlässt, 

signalisiert seine Reaktion, geprägt von Verwunderung und beginnendem emotionalem 

Interesse, dass er sich ihrer Einflussnahme nicht mehr entziehen kann. Seine 

Überraschung über ihren selbstbestimmten Rückzug verdeutlicht nicht nur sein 

wachsendes Interesse, sondern auch den Bruch mit seiner bisherigen Haltung gegenüber 

Frauen. Damit konsolidiert sich Mirandolinas Position als strategisch überlegene Figur, 

die das narrative Geschehen aktiv lenkt: 

CAVALIERE: Avete premura di partire? 

MIRANDOLINA: Non vorrei esserle importuna. 

CAVALIERE: No, mi fate piacere; mi divertite. 

 
634  Cf. Abbrugiati 2014, S. 151. 



 

 205 

MIRANDOLINA: Vede, signore? Così fo con gli altri. Mi trattengo qualche momento; 
sono piuttosto allegra, dico delle barzellette oer divertirli, ed essi subito 
credono … Se la m’intende, e’ mi fanno i cascamorti.635 

Der Cavaliere äußert in diesem Moment erstmals offen den Wunsch, Mirandolinas 

Gegenwart länger genießen zu dürfen, da ihre Gesellschaft ihm zunehmend als 

angenehm und unterhaltsam erscheint. Diese Äußerung markiert eine subtile 

Verschiebung in seiner Haltung: Die einst vehement abgelehnte Nähe zu Frauen wird 

nun als Quelle von Zerstreuung und Vergnügen empfunden, ein erstes Anzeichen für 

die emotionale Öffnung des Cavaliere. 

Mirandolina hingegen reagiert mit kalkulierter Souveränität: Sie beschreibt die 

Dynamik zwischen ihr und ihren männlichen Gästen als ein sich wiederholendes 

Muster, in dem sie zunächst für Unterhaltung sorgt, wodurch sich schließlich ein 

emotionales Abhängigkeitsverhältnis entwickelt. Ihre beiläufige Bemerkung fungiert 

dabei als verdeckte Vorwegnahme der bevorstehenden Entwicklung des Cavaliere, dem 

dieselbe „Transformation“ droht. Diese Formulierung offenbart nicht nur ihre 

strategische Klarsicht, sondern stellt zugleich eine performative Andeutung ihres 

eigentlichen Ziels dar, nämlich die bewusste Initiierung eines kontrollierten 

Affektwandels beim Gegenüber: 

MIRANDOLINA: Questo è il vero pensare degli uomini. Signor Cavaliere, mi porga la 
mano […]. Favorisca; si degni; osservi, sono pulita. 

CAVALIERE: Ecco la mano. 

MIRANDOLINA: Questa è la prima volta, che ho l’onore d’aver per la mano un uomo, 
che pensa veramente da uomo.636 

Der erste körperliche Kontakt zwischen Mirandolina und dem Cavaliere stellt einen 

bedeutungsvollen Moment in der szenischen Interaktion dar.637 Durch das Reichen der 

Hand entsteht zwar eine physische Nähe, jedoch ist diese Geste nicht als Ausdruck 

romantischer Zärtlichkeit zu interpretieren, sondern vielmehr als Etablierung eines 

kameradschaftlichen Verhältnisses, das einer maskulinen Kommunikationskultur 

entlehnt ist.638 Die Handlung evoziert den Eindruck eines Gesprächs „unter Männern“, 

da das Händereichen traditionell als Zeichen gegenseitiger Anerkennung und 

Vertrauensbildung in einem männlich konnotierten Verhaltensrepertoire gilt. 

Mirandolina appropriierte hier gezielt diese Form der männlichen Körpersprache, um 

 
635  Goldoni 2012, I.15, S. 32. 
636  Goldoni 2012, I.15, S. 32 f. 
637  Cf. Spranzi 2010, S. 45. 
638  Cf. Abbrugiati 2014, S. 152. 



 

 206 

sich dem Cavaliere anzunähern, ohne die gesellschaftlich codierten Grenzen weiblicher 

Koketterie zu überschreiten. Gerade im 18. Jahrhundert, in dem körperlicher Kontakt 

zwischen unverheirateten Männern und Frauen sozial streng reglementiert und als 

potenziell anstößig galt, erhält diese Geste eine besondere Sprengkraft: Indem 

Mirandolina die Hand des Cavaliers ergreift, überschreitet sie bewusst ein 

Verhaltenstabu, das Frauen auf Distanz und Zurückhaltung verpflichtete. In dieser 

performativen Geste manifestiert sich eine subtile Strategie der Angleichung, mit der sie 

auf der Ebene sozialer Rollenflexibilität operiert. Direkt im Anschluss intensiviert sie 

ihr Vorgehen durch weitere verbale Schmeicheleien und bringt ihre Freude darüber zum 

Ausdruck, sich mit einem Mann auf Augenhöhe, frei von affektiver oder 

geschlechterstereotyper Zuschreibung, unterhalten zu können. Damit wird ein 

Kommunikationsraum eröffnet, in dem Mirandolina die für Frauen ihrer Zeit geltenden 

Grenzen des körperlichen wie sprachlichen Umgangs mit Männern taktisch 

überschreitet und in ein Instrument ihrer Einflussnahme transformiert. Dadurch 

suggeriert sie ein Gesprächsklima, das auf gegenseitiger Achtung und intellektueller 

Nähe basiert, ein weiterer Schritt in der sukzessiven Destabilisierung der 

frauenfeindlichen Haltung des Cavaliere: 

MIRANDOLINA: […] Oh benedetto il conservare alla libera! Senza malizia, senza tante 
ridicole scioccherie.639 

Es ist Mirandolina, der die Kontrolle über den Gesprächsverlauf obliegt. Mit 

bemerkenswerter Gewandtheit gelingt es ihr, die Unterhaltung souverän zu steuern und 

sich dabei elegant vom Cavaliere zu verabschieden. Indem sie ihm anbietet, sie jederzeit 

in Anspruch zu nehmen, falls er ihrer Unterstützung bedürfe, wahrt sie nicht nur ihre 

Rolle als pflichtbewusste Gastwirtin, sondern etabliert gleichzeitig ein ambivalentes 

Kommunikationsniveau. 

Diese Schlusswendung der Szene ist von einer subtilen Doppeldeutigkeit geprägt: 

Einerseits bekräftigt sie ihre professionell-höfliche Haltung, andererseits deutet sich 

eine strategische Öffnung an, mit der Mirandolina ihre Einflussnahme auf den Cavaliere 

weiter konsolidiert. Die Ambivalenz liegt in der Gleichzeitigkeit von Distanz und Nähe, 

von pflichtbewusstem Service und kalkulierter Verführung, ein Spannungsverhältnis, 

das als Ausdruck ihrer überlegenen kommunikativen Kompetenz und ihrer taktischen 

Zielstrebigkeit zu verstehen ist: 

CAVALIERE: Orsù, se avete da badare alle cose vostre, non restate per me. 

 
639  Goldoni 2012, I.15, S. 33. 



 

 207 

MIRANDOLINA: Sì sognore, vado ad attendere alle faccende di casa. Queste sono i miei 
amori, i miei passatempi. Se commanderà qualche cosa, manderò il 
cameriere.  

CAVALIERE: Bene … Se qualche volta verrete anche voi, vi vedrò volentieri. 

MIRANDOLINA: Io veramente non vado mai nelle camere dei forestieri, ma da lei ci 
verrò qualche volta. 

CAVALIERE: Da me … Perché? 

MIRANDOLINA: Perché, illustrissimo signore, ella mi piace assaissimo. 

CAVALIERE: Vi piaccio io? 

MIRANDOLINA: Mi piace, perché non è effeminato, perché non è di quelli che 
s’innamorano. (Mi caschi il naso, se avanti domani non l’innamoro.) 
(da sé, parte)640 

Gegen Ende der Szene I.15 signalisiert der Cavaliere erstmals ein gewisses Maß an 

Offenheit, indem er Mirandolina einlädt, ihn gelegentlich auf seinem Zimmer zu 

besuchen, sofern ihre Verpflichtungen im Gasthaus es zulassen. Mirandolina reagiert 

darauf mit einer scheinbar entgegenkommenden Haltung: Zwar betont sie zunächst, 

dass es nicht ihrer Gewohnheit entspreche, die Privaträume ihrer Gäste aufzusuchen, 

erklärt jedoch, in seinem Fall gerne eine Ausnahme machen zu wollen, unter dem 

Vorwand persönlicher Sympathie. Diese vorgebliche Zuneigung erweist sich jedoch, 

wie sich im weiteren Verlauf der Handlung zeigt, als Teil einer sorgfältig kalkulierten 

Verführungsstrategie. 

Mirandolina gelingt es innerhalb nur einer Szene, das Interesse des zunächst 

überzeugten Frauenverächters zu wecken und ein scheinbar freundschaftlich-vertrautes 

Klima zu etablieren. Die biancheria fungiert hierbei als zentrales dramaturgisches 

Objekt: Sie markiert den Ausgangspunkt einer strategisch aufgebauten Dynamik, in 

deren Verlauf Mirandolina das Vertrauen und die Aufmerksamkeit des Cavaliere 

gewinnt. Mit dieser erfolgreichen Initiierung der ersten Verführungsphase ist die 

Grundlage gelegt, um in die zweite Phase ihrer planvollen Annäherung überzugehen. 

8.3.2. La nascita dell’amore 
Im zweiten Akt der Komödie wird das Verhältnis zwischen dem Cavaliere und 

Mirandolina zunehmend intensiviert. Die zweite Phase ihrer Verführungsstrategie ist 

dabei ebenso kalkuliert und systematisch angelegt wie die erste. Zu Beginn dieses Aktes 

lässt die Protagonistin dem Cavaliere ausnahmsweise das Mittagessen auf sein Zimmer 

bringen, eine Geste, die nicht nur Gastfreundschaft signalisiert, sondern zugleich als 
 

640  Goldoni 2012, I.15, S. 33 f. 



 

 208 

bewusst gewählte Maßnahme zu interpretieren ist, um eine vertrauliche Atmosphäre zu 

schaffen und die emotionale Nähe zu ihrem Gegenüber weiter auszubauen: 

CAVALIERE: Questa mattina parmi che si pranzi prima del solito. (al Servitore, 
mangiando) (Il Servitore dietro la sedia del Cavaliere, col tondo sotto il 
braccio) 

SERVITORE: Questa camer è stata servita prima di tutte. Il signor conte d’Albafiorita 
strepitava che voleva essere servito il primo, ma la padrona ha voluto 
che si desse in tavola prima a V.S. illustrissima. 

CAVALIERE: Sono obbligato a costei per l’attenzione che mi dimostra.641 

Der Diener teilt seinem Herrn mit, dass es auf Anordnung Mirandolinas geschehe, dass 

ihm das Mittagessen als Erstem serviert werde. Diese Geste der Bevorzugung wirkt auf 

den Cavaliere schmeichelhaft und führt dazu, dass er erstmals ein Gefühl der 

Dankbarkeit und emotionalen Verbundenheit gegenüber der Protagonistin zum 

Ausdruck bringt. Er erkennt in ihrer Fürsorglichkeit eine Form der persönlichen 

Zuwendung, die ihn berührt. Im gesellschaftlichen Kontext des 18. Jahrhunderts, in dem 

emotionale Regungen insbesondere bei Männern der höheren Stände häufig durch 

Konventionen und Etikette zurückgehalten wurden, erhält ein solcher Ausdruck 

besonderer Bedeutung. Der Cavaliere, Vertreter des Adels, reagiert auf eine ihm 

ungewohnte Form bürgerlicher Wärme, wie sie zunehmend im Zeichen der Aufklärung 

und des aufkommenden Empfindsamkeitsideals als Ausdruck echter Menschlichkeit 

gewertet wurde. Dass eine Frau, entgegen der tradierten Geschlechterrollen, aktiv 

Fürsorge zeigt, bedeutet für ihn nicht nur eine persönliche, sondern auch eine soziale 

Grenzüberschreitung. Die emotionale Reaktion des Cavaliere spiegelt damit nicht nur 

seine individuelle Entwicklung wider, sondern verweist zugleich auf den Wandel 

zeitgenössischer Werte: weg von ständischer Distanz, hin zu einem Ideal des 

mitfühlenden, gleichwertigen Gegenübers. Unmittelbar darauf äußert der Diener seine 

Bewunderung für Mirandolina, indem er betont, bislang keiner Gastgeberin begegnet zu 

sein, die an Liebenswürdigkeit mit ihr vergleichbar sei. Diese Aussage verstärkt den 

Eindruck, dass Mirandolina es versteht, durch gezielte Aufmerksamkeit und soziale 

Intelligenz das Vertrauen und die Sympathie ihrer Umgebung zu gewinnen: 

SERVITORE: È una assai compita donna, illustrissimo. In tanto mondo che ho veduto 
non ho trovato una locandiera più garbata di questa […]. Se non fosse 
per far torto al mio padrone, vorrei venire a stare con Mirandolina per 
cameriere. […] Una donna di questa sorta, la vorrei servir come un 
cagnolino. (va per un piatto) 

 
641  Goldoni 2012, II.1, S. 48 f. 



 

 209 

CAVALIERE: Per bacco! Costei incanta tutti. Sarebbe da ridere che incantasse anche 
me. Orsù, domani me ne vado a Livorno. S’ingegni per oggi, se può, ma 
si assicuri che non sono sì debole. Avanti ch’io superi l’avversion per le 
donne, ci vuol altro.642 

In dieser Passage bringt der Diener seine tief empfundene Bewunderung für 

Mirandolina zum Ausdruck, indem er sich zu der emphatischen Aussage hinreißen lässt, 

ihr mit derselben Treue wie ein Hund zu dienen, sofern er damit nicht seinem Herrn 

zuwiderhandeln würde. Der Vergleich verweist auf ein Maß an Hingabe und 

Faszination, das seine aufrichtige Hochachtung gegenüber der Gastwirtin unterstreicht. 

Der Cavaliere reagiert darauf mit zunehmender Irritation und äußert die Sorge, dass 

Mirandolina eine nahezu „verhexende“ Wirkung auf ihre Umgebung ausübe. Als einzig 

gangbaren Ausweg, um sich ihrer Wirkung zu entziehen, erwägt er die Abreise nach 

Livorno. Diese geplante Flucht ist für Mirandolina jedoch problematisch. Wie Spranzi 

betont, würde ein Rückzug des Cavaliere ihre gesamte kalkulierte Eroberungsstrategie 

unterlaufen und somit ihr Ziel, ihn von der Überlegenheit des weiblichen Geschlechts 

zu überzeugen, zunichtemachen.643 

In diesem Zusammenhang fungiert Szene II.2, so Anglani, als scena preparatoria, 

also als vorbereitende Szene, die dramaturgisch den Boden für den Auftritt 

Mirandolinas in Szene II.4 bereitet.644 Der Cavaliere, der sich zu diesem Zeitpunkt 

lediglich davor fürchtet, emotional in eine Frau involviert zu werden, ahnt nicht, dass er 

sich längst im Zentrum eines raffiniert inszenierten Spiels befindet. Dass er bereits als 

„verloren“ gelten kann, verdeutlicht Spranzi pointiert.645 Seine allmähliche Preisgabe 

von Distanz wird insbesondere dadurch markiert, dass er, erneut durch seinen Diener, 

eine von Mirandolina persönlich zubereitete Soße überreicht bekommt. Ihr Geschmack 

beeindruckt den Cavaliere derart, dass er ihr spontan ein anerkennendes Kompliment 

übermitteln lässt. Diese Geste signalisiert, dass die zweite Phase von Mirandolinas 

Strategie, jene der kulinarischen Verführung, bereits erfolgreich zu wirken beginnt: 

SERVITORE: Dice la padrona, ch’io le sappia dire se a V.S. illustrissima piace questa 
salsa, che l’ha fatta ella colle sue mani. 

CAVALIERE: Costei mi obbliga sempre più. (l’assaggia) È preziosa. Dille che mi 
piace, che la ringrazio […]. Vaglielo a dir subito.[…] È una salsa 
squisita. Non ho sentita la meglio. (va mangiando) Certamente, se 
Mirandolina farà così, avrà sempre de’ forestieri. Buona tavola, buona 
biancheria. E poi non si può negare che non sia gentile; ma quel che più 
stimo in lei, è la sincerità. Oh, quella sincerità è pure la bella cosa! 

 
642  Goldoni 2012, II.1, S. 49. 
643  Cf. Spranzi 2010, S. 47. 
644  Cf. Anglani 1983, S. 210. 
645  Cf. Spranzi 2010, S. 48. 



 

 210 

Perché non posso io vedere le donne? Perché sono finte, bugiarde, 
lusinghiere. Ma quella bella sinerità …646 

Mirandolinas strategisches Geschick manifestiert sich in ihrer gezielten Nutzung der 

sozialen Dynamiken innerhalb des Gasthauses: Sie nimmt bewusst Kontakt zum Diener 

des Cavaliere auf und instrumentalisiert ihn als Vermittler, um eine Botschaft indirekt 

an ihren eigentlichen Adressaten zu übermitteln. Dabei lässt sich vermuten, dass 

Mirandolina die aufkeimende Sympathie des Dieners ihr gegenüber erkennt und diese 

zu ihren Gunsten einsetzt. Im Florenz des 18. Jahrhunderts wäre eine derartige 

Handlung zwar außerhalb höfischer Etikette angesiedelt gewesen, innerhalb eines 

Gasthauses jedoch durchaus denkbar. Als Wirtin nimmt Mirandolina eine besondere 

soziale Rolle ein: wirtschaftlich eigenständig und in ihrem Betrieb autoritativ, agiert sie 

an der Schnittstelle verschiedener Stände. Auch wenn sie einen Diener ihres Gastes 

nicht im herrschaftlichen Sinne kommandieren konnte, so stand es ihr doch frei, ihn 

durch Charme, soziale Intelligenz und situative Autorität für ihre Zwecke einzuspannen. 

Gerade in der bürgerlichen Komödie des 18. Jahrhunderts, wie sie Goldoni gestaltet, 

wird diese Fähigkeit zur gezielten Einflussnahme zum Ausdruck weiblicher Klugheit 

und gesellschaftlicher Handlungsmacht.	 Ihre freundliche und zugewandte Art dient 

somit nicht nur der Pflege eines höflichen Umgangs, sondern ist integraler Bestandteil 

eines bewusst kalkulierten Schachzugs, der auf die schrittweise Unterwanderung der 

emotionalen Abwehr des Cavaliere abzielt. Nach Spranzi bleibt dem Cavaliere zu 

diesem Zeitpunkt das wahre Wesen Mirandolinas noch verborgen; hinter der Fassade 

von Offenheit und Aufrichtigkeit agiert eine Figur, die sich durch Raffinesse, 

Täuschung und gezielte Schmeichelei („finta, bugiarda, lusinghiera“) auszeichnet, drei 

Adjektive, die nicht zufällig identisch mit jenen sind, die der Cavaliere später in seiner 

abschließenden Charakterisierung des weiblichen Geschlechts verwendet.647 In diesem 

Zusammenhang erweist sich insbesondere Mirandolinas Berufung auf den Begriff 

sincerità (Aufrichtigkeit) als wirkungsvolles rhetorisches Mittel, das, so Spranzi, einen 

verborgenen Wunsch des Cavaliere berührt und somit den „Feldzug“ der Protagonistin 

bereits als erfolgreich erscheinen lässt.648 

Anhand der folgenden Reaktionen wird deutlich, dass der Cavaliere sich zunehmend 

in eine emotionale Abhängigkeit begibt: Er beauftragt seinen Diener, Mirandolina 

unverzüglich ein Kompliment für die von ihr zubereitete Soße zu übermitteln, ein 

 
646  Goldoni 2012, II.2, S. 49 f. 
647  Cf. Spranzi 2010, S. 48. 
648  Cf. Hartmut Scheible, Carlo Goldoni dargestellt von Hartmut Scheible, Reinbeck bei Hamburg: 1993, 

S. 139. 



 

 211 

Novum in seinem bisher kühlen und distanzierten Verhalten gegenüber Frauen. Die 

sukzessive Auflösung seiner misogynen Haltung zeigt sich zudem in der Fortsetzung 

der Szene: Nachdem das Lob überbracht wurde, kehrt der Diener zurück und informiert 

seinen Herrn darüber, dass Mirandolina bereits ein weiteres Gericht für ihn zubereite, 

ein Zeichen fortschreitender Aufmerksamkeit und Fürsorglichkeit, die nunmehr in eine 

intime Kommunikation eingebettet ist: 

SERVITORE: Ora sta facendo colle sue mani un altro piatto; ma non so dire che cosa 
sia. […] 

CAVALIERE: Dammi da bere. Orsù, con costei bisognerà corrispondere con 
generosità. È troppo compatita; bisogna pagare il doppio. Trattarla 
bene, ma andar via presto.649 

Die abschließende Bemerkung des Cavaliere lässt darauf schließen, dass er beginnt, die 

Situation kritisch zu reflektieren. Die durch Mirandolina entgegengebrachten 

Aufmerksamkeiten veranlassen ihn zu der Vermutung, dass sich in ihm eine 

zunehmende Sympathie für die Gastwirtin entwickelt. Um einer emotionalen 

Verstrickung und insbesondere dem Risiko einer Verliebtheit vorzubeugen, fasst der 

Cavaliere den Entschluss, seine Abreise vorzubereiten.  

In Szene II.4 sucht Mirandolina erneut gezielt den direkten Kontakt zum Cavaliere, 

indem sie ihm ein selbst zubereitetes Ragout persönlich in sein Zimmer bringt. Ihr 

Verhalten ist nicht zufällig, sondern Ausdruck eines strategisch kalkulierten und 

selbstbewussten Handelns, das sie zuvor explizit als unproblematisch dargestellt hatte: 

MIRANDOLINA: È permesso? […] Perdoni. Lasci ch’io abbia l’onore di metterlo in 

tavola colle mie mani. (mette in tavola la vivanda) […] Oh signore, chi 

son io? Una qualche signora? Sono una serva di chi favorisce venire 

alla mia locanda […] In verità, non avrei difficoltà di servire in tavola 

tutti, ma non lo faccio per certi riguardi: non so s’ella mi capisca. Da lei 

vengo senza scrupoli, con franchezza. 

CAVALIERE: Vi ringrazio. Che vivanda è questa? 

MIRANDOLINA: Egli è un intingoletto fatto colle mie mani. 

CAVALIERE: Sarà buono. Quando lo avete fatto voi, sarà buono. 

MIRANDOLINA: Oh! Troppa bontà, signore. Io non so far niente di bene; ma bramerei 
saper fare, per dar nel genio ad un cavaliere sì compito. […] Eh, io, 

 
649  Goldoni 2012, II.3, S. 50. 



 

 212 

signore, ho de’ secreti particolari. Queste mani sanno far delle belle 
cose!650 

In diesem Abschnitt inszeniert Mirandolina gezielt eine Form performativer 

Bescheidenheit. Eingangs stilisiert sie sich zur dienenden Wirtin, die dem Cavaliere für 

dessen Aufenthalt in ihrem Gasthaus verpflichtet ist. Diese vermeintlich unterwürfige 

Haltung dient jedoch einer klar kalkulierten Strategie: Am Ende des Dialogs lässt sie 

durch eine subtile Anspielung erkennen, dass ihre Hände zu „wunderbaren Dingen“ 

fähig seien, eine doppeldeutige Formulierung. Ihre dialogische Vorgehensweise 

zeichnet sich durch eine gezielte Persuasivität aus, mit der sie es vermag, den Cavaliere 

zunehmend in ihren Bann zu ziehen. Bemerkenswert ist, dass sie all ihre Aussagen 

unter dem Deckmantel der sincerità tätigt, ein rhetorisches Mittel, das ihr als 

strategisches Instrument dient. In diesem Kontext tritt die häufige Wiederholung der 

Wendung „con le mie mani“ besonders hervor, mit der sie nicht nur ihre 

handwerklichen Fähigkeiten betont, sondern zugleich ein vertrauliches Näheverhältnis 

aufzubauen versucht. Sie nutzt gezielt sprechaktartige Formulierungen, um das 

Vertrauen ihres Gegenübers zu gewinnen und ihn in eine affektive Abhängigkeit zu 

führen. 

Scheible fasst hierbei Mirandolinas Verhalten, den Cavaliere zu verführen, wie folgt 

zusammen: 
Es ist die Fähigkeit, ihren Worten die Aura einer erotischen Verheißung zu geben, auch und 
gerade dann, wenn eigentlich in klaren und deutlichen Begriffen von ganz alltäglichen 
Dingen die Rede ist; daß das erotische Fluidum ihrer Worte, das sonst nur atmosphärisch 
spürbar ist, hier einmal deutlicher wird, ist die Ausnahme und hängt mit der besonderen 
Bedeutung des Motivs von ‚eigenen Händen’ zusammen.651 

Der zentrale semantische Fokus dieser Szene liegt auf dem Begriff mani (Hände), der 

durch die wiederholte Verwendung der Formulierung „le mie mani“ eine 

bedeutungsstrategische Funktion erhält. Diese Repetition dient, wie Alonge treffend 

herausarbeitet, der gezielten Verschränkung zweier Bedeutungsebenen: Zum einen 

verweist sie auf den piacere gastronomico, d.h. das gegenwärtige sinnliche Vergnügen 

durch das von Mirandolina selbst zubereitete Essen; zum anderen evoziert sie die 

aspettazione di piacere sessuale, also die antizipierte Aussicht auf ein zukünftiges 

erotisches Vergnügen.652  Diese semantische Doppeldeutigkeit ist charakteristisch für 

 
650  Goldoni 2012, II.4, S. 51 f. 
651  Scheible 1993, S. 140. 
652  Cf. Alonge 2010, S. 97. 



 

 213 

die Tradition der commedia dell’arte, innerhalb derer derartige Anspielungen einen 

festen Platz in der komischen Dramaturgie einnehmen.653 

Die gezielt eingesetzte Ambivalenz in Mirandolinas Äußerungen destabilisiert den 

Cavaliere sichtbar. Sein plötzliches Bedürfnis nach einem Getränk fungiert dabei als 

szenisches Symptom seiner inneren Verunsicherung und signalisiert zugleich den 

schrittweisen Verlust seiner affektiven Kontrolle. Die Situation markiert einen 

signifikanten Wendepunkt innerhalb der dramaturgischen Strategie der Protagonistin, 

deren gezielte Doppelcodierung sprachlicher Signale hier bereits erste Wirkung zeigt: 

CAVALIERE: Dammi da bere. (al Servitore, con qualche passione). […] Dammi del 
vino di Borgogna (al Servitore) 

MIRANDOLINA: Bravissimo. Il vino di Borgogna è prezioso. Secondo me, per 
pasteggiare è il miglior vino che si possa bere. (Il Servitore presenta la 
bottiglia in tavola, con un bicchiere) 

CAVALIERE: Voi siete di buon gusto in tutto. 

MIRANDOLONA: In verità, che poche volte m’inganno. 

CAVALIERE: Eppure questa volta voi v’ingannate. 

MIRANDOLINA: In che, signore? 

CAVALIERE: In credere ch’io meriti d’essere da voi distinto. 

MIRANDOLINA: Eh, signor Cavaliere … (sosoirando) 

CAVALIERE: Che cosa c’è? Che cosa sono questi sospiri? (alterato) […] Alla vostra 
salute. (beve). […] Questo vino è prezioso.654 

Ein Blick auf die Regieanweisung unmittelbar nach der ersten Äußerung des Cavaliere 

offenbart bereits eine beginnende emotionale Unausgeglichenheit seinerseits. Diese 

latente Unbeherrschtheit ist ein erstes Indiz für seine zunehmende Empfänglichkeit 

gegenüber Mirandolinas subtiler Verführungstaktik. Neben dem Schlüsselmotiv mani, 

das bereits zuvor analysiert wurde, fungiert in dieser Szene der Burgunderwein als 

weiteres zentrales Instrument ihrer Strategie. Der Akt des Trinkens wird hierbei nicht 

lediglich als soziales Ritual inszeniert, sondern besitzt eine symbolische 

Tiefendimension: Der Genuss des Weins führt beim Cavaliere zu einer schrittweisen 

Lockerung seiner rationalen Abwehrmechanismen und erhöht zugleich seine affektive 

Vulnerabilität. Diese Wirkung ist von Mirandolina intendiert und wird durch ihre 

bewusste Bezugnahme auf den Burgunderwein zusätzlich verstärkt. Indem sie betont, 

dieser sei ihr Lieblingswein, etabliert sie eine vermeintliche Gemeinsamkeit mit dem 
 

653  Cf. Alonge 2010, S. 97. 
654  Goldoni 2012, II.4, S. 52 f. 



 

 214 

Cavaliere, die auf kameradschaftlicher Ebene angesiedelt zu sein scheint.655 Eine solche 

Annäherung wäre im gesellschaftlichen Gefüge des 18. Jahrhunderts, insbesondere 

zwischen einer bürgerlichen Frau und einem Adligen, außerhalb formeller Kontexte 

kaum denkbar gewesen. Innerhalb des Gasthauses jedoch, das als sozialer 

Zwischenraum fungiert, kann Mirandolina als Wirtin mit einem gewissen Maß an 

Selbstbestimmung und situativer Autorität auftreten. Goldoni nutzt diese Konstellation 

gezielt, um soziale Konventionen zu unterlaufen und zugleich das bürgerliche 

Selbstbewusstsein, insbesondere in Gestalt einer klugen, handlungsfähigen Frau, 

hervorzuheben. Gerade diese Konversation über ein traditionell männlich konnotiertes 

Thema, Wein als Ausdruck von Genusskompetenz und gesellschaftlicher 

Zugehörigkeit, verstärkt die Illusion einer gleichrangigen Beziehung zweier amici 

(Freunde). In Wahrheit dient diese Gleichstellung jedoch der gezielten Täuschung und 

fördert Mirandolinas manipulative Zielsetzung. Dass der Cavaliere daraufhin seiner 

Gastgeberin galant ein Glas Wein anbietet und dem Diener die Anweisung gibt, ein 

weiteres Glas zu bringen, ist ein deutliches Zeichen für seine zunehmende emotionale 

Öffnung. Diese Geste kann als symbolischer Moment der Anerkennung ihrer Nähe 

gelesen werden und markiert zugleich eine entscheidende Fortschreitung im Verlauf der 

von Mirandolina sorgfältig orchestrierten Verführungsstrategie: 

CAVALIERE: Se volete, siete padrona. (le offerisce il vino) 

MIRANDOLINA: Oh! Grazie, signore. 

CAVALIERE: Avete pranzato? […] Ne volete un bicchierino? 

MIRANDOLINA: Io non merito queste grazie. 

CAVALIERE: Davvero, ve lo do volentieri. […] Porta un bicchiere. (al Servitore) 

MIRANDOLINA: No, no, se mi permette; prenderò questo. (prende il bicchiere del 
Cavaliere). […] Berverò le sue bellezze. (ridendo)656 

Es wird deutlich, dass Mirandolina mit ihrer scheinbar devoten Strategie sukzessiv an 

Einfluss gewinnt.657 Indem sie betont, der Ehre, mit dem Cavaliere ein Glas Wein zu 

teilen, nicht würdig zu sein, evoziert sie einerseits Demut, andererseits löst sie damit 

beim Cavaliere eine spontane, beinahe ritterlich-galante Reaktion aus. 

Besonders bemerkenswert ist dabei die Szene, in der Mirandolina vorschlägt, direkt 

aus seinem bereits benutzten Glas zu trinken.658 Diese Geste ist mehrdeutig: Zum einen 

 
655  Cf. Abbrugiati 2014, S. 154. 
656  Goldoni 2012, II.4, S. 53. 
657  Cf. Alonge 2010, S. 96. 
658  Cf. Alonge 2010, S. 96. 



 

 215 

lässt sich hierin eine symbolische Intimität erkennen, die metaphorisch als ein indirekter 

Kuss interpretiert werden kann. Zum anderen verweist sie auf eine bewusste 

Unterwanderung gesellschaftlicher Distinktionen. Während der Cavaliere, als Vertreter 

des Adels, Wert auf Etikette und Reinlichkeit legt, signalisiert Mirandolina als 

Vertreterin des Bürgertums ihre pragmatische und unprätentiöse Haltung, indem sie 

bewusst auf Förmlichkeiten verzichtet. Diese bewusste Überschreitung sozialer 

Konventionen zugunsten einer vermeintlichen Natürlichkeit verstärkt ihre Position 

innerhalb der subtilen Machtstruktur dieser Szene. Indem Mirandolina andeutet, der 

Wein bekomme ihr auf nüchternen Magen nicht, lenkt sie subtil die Aufmerksamkeit 

des Cavaliere auf ihre körperliche Verfassung und provoziert seine Reaktion. Das 

daraus resultierende Angebot eines Essens ist weniger ein Akt reiner Höflichkeit als 

vielmehr ein kalkulierter Schritt innerhalb ihres strategischen Annäherungsprozesses, in 

dem sie rhetorische Feinfühligkeit und situative Intelligenz gezielt einsetzt, um seine 

emotionale Bindung zu vertiefen: 

MIRANDOLINA: Ma è qualche tempo che ho mangiato: ho timore che mi faccia male. 

[…]Se mi favorisse un bocconcino di pane … 

CAVALIERE: Volentieri. Tenete. (le dà un pezzo di pane) (Mirandolina col bicchiere 
in una mano, e nell’altra il pane, mostra di stare in disagio, e non saper 
come fare la zuppa). […] Voi state in disagio. Volete sedere? Via, via, 
siamo soli. Portale una sedia (al Servitore) 

SERVITORE: (Il mio padrone vuol morire: non ha mai fatto altrettanto.) (da sé; va a 
prendere la sedia) 

MIRANDOLINA: Se lo sapessero il signor Conte ed il signor Marchese, povera me! Cento 
volte mi hanno voluto obbligare a bere qualche cosa, o a mangiare, e 
non ho mai voluto falro.659 

In diesem Dialogabschnitt fällt insbesondere eine Bemerkung des Dieners ins Gewicht: 

Er beobachtet mit wachsender Besorgnis das ungewöhnlich zuvorkommende Verhalten 

seines Herrn gegenüber Mirandolina, ein Verhalten, das er in dieser Form bislang nicht 

an ihm erlebt hat. Der Cavaliere bekundet seine Aufmerksamkeit, indem er Mirandolina 

ein Stück Brot anbietet und für ihre Bequemlichkeit sorgt, bevor er sie auffordert, Platz 

zu nehmen. Mirandolina reagiert mit Bedacht: Nachdem sie sich gesetzt hat, äußert sie, 

nicht ohne Ironie, die Hoffnung, dass weder der Conte noch der Marchese Zeugen 

dieser Szene werden, zwei Adlige, deren Einladungen sie bislang stets abgelehnt hatte. 

Eine solche demonstrative Zurückweisung adliger Erwartungen war im Florenz des 18. 

Jahrhunderts für eine bürgerliche Frau keineswegs risikofrei. Widersetzte sich eine 
 

659  Goldoni 2012, II.4, S. 53 f. 



 

 216 

Frau, insbesondere eine öffentlich agierende wie eine Wirtin, den Avancen oder 

Ansprüchen von Männern höheren Standes, drohten soziale Sanktionen wie 

Rufschädigung oder gesellschaftliche Ächtung. Innerhalb ihres Gasthauses jedoch 

verfügte Mirandolina über einen begrenzten strategischen Spielraum, den sie gezielt 

nutzt: Durch ironische Distanz und die bewusste Einhaltung höflicher Formen gelingt es 

ihr, sich subtil zu behaupten, ohne die gesellschaftlichen Normen offen zu verletzen. 

Goldoni inszeniert diese feine Balance als Ausdruck weiblicher Klugheit und 

bürgerlicher Selbstbehauptung. Wie Alberti herausstellt, versteht es Mirandolina 

meisterhaft, das Verhalten der übrigen Figuren zu lenken und sie ihrem Plan 

unterzuordnen; in ihrer Funktion agiert sie „alla stregua di un deus ex machina, di un 

regista ante litteram“660, also als eine Art unsichtbare Regisseurin, die das Geschehen 

gezielt steuert und dramaturgisch gestaltet. Diese Rolle nimmt sie auch in der 

Gesprächsführung ein, indem sie gezielt erneut das Thema „Frauen“ anspricht: 

MIRANDOLINA: Di questo brindisi alle donne non ne tocca […]. Perché so che le donne 
non le può vedere. 

CAVALIERE: È vero, non le ho mai potute vedere. […] Va via. (al Servitore) […] 
Mirandolina, voi siete una garbata giovine. […] Sentite. Voglio dirvi 
una cosa vera, verissima, che ritornerà in vostra gloria. […] Voi siete la 
prima donna di questo mondo, con cui ho avuto la sofferenza di trattar 
con piacere. 

MIRANDOLINA: Le dirò, signor Cavaliere: non già ch’io meriti niente, ma alle volte si 
danno questi sangui che s’incontrano. Questa simpatia, questo genio si 
dà anche fra persone che non so conoscono. Anch’io provo per lei 
quello che non ho sentito per alcun altro. 

CAVALIERE: Ho paura che voi mi vogliate far perdere la mia quiete.661 

Der Cavaliere entlässt seinen Diener aus dem Raum, um mit Mirandolina ungestört 

sprechen zu können, ein deutliches Indiz für das Fortschreiten seiner emotionalen 

Bindung zu ihr. In der darauffolgenden Szene offenbart er, dass er fürchtet, ihretwegen 

seine grundlegend frauenfeindliche Haltung revidieren zu müssen. Diese vertrauliche 

Mitteilung wird ihr ins Ohr geflüstert, wodurch eine neue Dimension körperlicher und 

emotionaler Nähe zwischen den beiden Figuren etabliert wird. Dieser Wandel in der 

Haltung des Cavaliere ist signifikant: Während er Mirandolina in Szene I.15 beim 

ersten persönlichen Zusammentreffen keinerlei Aufmerksamkeit schenkt und sie nicht 

einmal eines Blickes würdigt, sucht er nun aktiv ihre Nähe. In seiner Äußerung, sie sei 

die erste Frau, deren Gegenwart er nicht nur dulde, sondern genieße, artikuliert sich eine 

 
660  Alberti 2004, S. 157. 
661  Goldoni 2012, II.4, S. 54 f. 



 

 217 

implizite Aufwertung des weiblichen Geschlechts, verkörpert durch Mirandolina. Damit 

durchbricht sie seine vormals strikt ablehnende Haltung gegenüber Frauen und erringt, 

zumindest in dieser Phase des Geschehens, einen symbolischen Sieg. 

Bemerkenswert ist zudem, dass der Cavaliere selbst die Intimität dieser Situation 

initiiert und zwei Komplimente an Mirandolina richtet, auf die sie jedoch lediglich 

zurückhaltend reagiert. 662  Ihre Antwort impliziert ebenfalls eine emotionale 

Annäherung: Sie suggeriert, dass sie für den Cavaliere Gefühle entwickelt habe, wie sie 

sie bislang für keinen anderen Mann empfand. Diese Aussage dient der bewussten 

Inszenierung einer reziproken Zuneigung, eine Strategie, die in späteren Szenen von ihr 

selbst als gezielte Täuschung relativiert wird.663 Mirandolina nimmt nun Platz neben 

dem Cavaliere, trinkt und speist gemeinsam mit ihm, ein Akt, der symbolisch für eine 

zunehmende Vertrautheit und soziale Gleichstellung steht. 

Der gemeinsame Trinkspruch auf die Freundschaft markiert den Höhepunkt der 

aktuellen Annäherung und zugleich einen zentralen Moment in Mirandolinas strategisch 

geführter Verführung. 

MIRANDOLINA: Tocchi. (gli fa toccare il bicchiere col suo) Che vivano i buoni amici. 

CAVALIERE: Che vivano. (un poco languente). […] Evviva …664 

Die Szene endet mit einem Prosit, dem eine symbolische Mehrdeutigkeit inhärent ist: 

Das gemeinsame Anstoßen fungiert dabei als metaphorisches Zeichen für körperliche 

Vereinigung, wobei das Klirren der Gläser als implizites Bild für die Annäherung der 

Körper gelesen werden kann („metafora dell'accoppiamento, e l'incontro dei bicchieri 

quella dell'incontro dei corpi“665). 

In der nachfolgenden Szene II.5 tritt der Marchese auf und stört diese aufgeladene 

Intimität, indem er das Zimmer des Cavaliere betritt und erklärt, erst wieder gehen zu 

wollen, nachdem auch er ein Glas des Burgunderweins erhalten habe. Der entstehende 

Dialog zwischen Marchese und Cavaliere wird jedoch von Mirandolinas Stimme 

durchbrochen, die sich nun gezwungen sieht, ihre Anwesenheit im Zimmer des 

Cavaliere zu rechtfertigen, eine Intervention, die zugleich ihre rhetorische Kontrolle 

über die Situation unterstreicht. 

In der anschließenden Szene II.6 ist der Marchese dauerhaft auf der Bühne präsent. 

Die von ihm eingenommene Rolle wirkt somit nicht störend, sondern verstärkt vielmehr 

 
662  Cf. Abbrugiati 2014, S. 154. 
663  Cf. Abbrugiati 2014, S. 154. 
664  Goldoni 2012, II.4 S. 56. 
665  Abbrugiati 2014, S. 155. 



 

 218 

die zuvor etablierte Vertrautheit zwischen Mirandolina und dem Cavaliere. Trotz der 

externen Präsenz bleibt der intime Kommunikationsraum zwischen den beiden 

Protagonisten intakt, was sich in der Fortführung ihres Dialogs im gedämpften Tonfall 

(sottovoce) manifestiert. Diese szenische Konstellation verdeutlicht, dass die emotionale 

Nähe zwischen Mirandolina und dem Cavaliere eine neue Qualität erreicht hat, die auch 

durch äußere Störungen nicht mehr rückgängig gemacht werden kann. 

Die beiden Protagonisten kommunizieren in dieser Szene wie zwei Liebende in der 

Gegenwart eines Dritten. Nach Abbrugiati wird in diesem Moment nicht nur implizit 

das Motiv der Eifersucht eingeführt, sondern auch suggeriert, dass der Cavaliere, wäre 

es nicht zur Unterbrechung gekommen, bereit gewesen wäre, Mirandolina seine 

Zuneigung offen zu gestehen.666 Die Bedeutung ihrer Worte entspricht vielmehr einem 

„sguardo galeotto“, einem vielsagenden, beinahe flüchtigen Kontakt, der eine tiefere 

emotionale Verbindung andeutet.667 

Mirandolina hingegen zeigt sich in der Folge merklich zurückhaltender und wahrt 

eine größere emotionale Distanz gegenüber dem Cavaliere. Diese Wandlung in ihrer 

Haltung lässt sich auch in der nachfolgenden Szene erkennen, als der Marchese beiden 

Protagonisten seinen kostbaren vino di Cipro (Wein aus Zypern) anbietet. Auch hier 

bleibt Mirandolina kontrolliert und kalkuliert. Diese inszenierte Reserviertheit dient 

zugleich der Aufrechterhaltung ihres überlegenen Rollenverständnisses im 

Spannungsfeld der geschlechtsspezifischen Machtdynamiken: 

MARCHESE: Ah! Che dite? (al Cavaliere) 

CAVALIERE: Buono, prezioso. 

MARCHESE: Ah! Mirandolina, vi piace? 

MIRANDOLINA: Per me, signore, non posso dissimulare; non mi piace, lo trovo cattivo, e 
non posso dir che sia buono. Lodo chi sa fingere. Ma chi sa fingere in 
una cosa, saprà fingere nell’altre ancora.668 

In diesem Abschnitt offenbart sich ein raffiniert inszenierter Gegenakzent Mirandolinas. 

Während in Szene II.5 noch eine Phase zunehmender Nähe zwischen ihr und dem 

Cavaliere etabliert wurde, markiert die Reaktion der Protagonistin auf den vino di Cipro 

in Szene II.6 eine bewusste Verschiebung hin zu distanzierter Zurückhaltung. Obwohl 

sie sich zuvor mit kalkulierter Raffinesse um die Aufmerksamkeit des Cavaliere bemüht 

hat, wahrt sie nun demonstrativ ihre Unabhängigkeit und kritische Urteilskraft. Ihre 

 
666  Cf. Abbrugiati 2014, S. 156. 
667  Cf. Spranzi 2010, S. 52. 
668  Goldoni 2012, II.6, S. 59. 



 

 219 

Aussage impliziert, dass es Menschen gebe, die sich zu verstellen wüssten, nicht nur im 

Hinblick auf Geschmack, sondern auch in tieferliegenden, zwischenmenschlichen 

Beziehungen. Diese doppelte Bedeutungsebene lässt sich als subtile Anspielung sowohl 

auf die höfliche Unaufrichtigkeit des Cavaliere als auch auf seine frühere, offen zur 

Schau gestellte Misogynie deuten. Die Tatsache, dass gerade durch Mirandolinas 

Täuschung seine affektive Hinwendung ermöglicht wurde, verleiht dieser Szene eine 

zusätzliche ironische Wendung. 

Im anschließenden zweiten sottovoce-Dialog zwischen den beiden Protagonisten 

deutet der Cavaliere schließlich an, dass er Mirandolina in gewisser Weise bereits 

unterlegen ist. Diese implizite Kapitulation stellt eine bedeutende Verschiebung 

innerhalb der Machtkonstellation dar: Der vormals dominante, frauenverachtende 

Adelige gerät zunehmend unter den Einfluss einer bürgerlichen Frau, die es versteht, 

mit emotionaler Intelligenz und strategischer Kommunikation ihre soziale Position zu 

behaupten: 

MIRANDOLINA: (Il di lei vanto sta nel disprezzare le donne.) (al Cavaliere, piano) 

CAVALIERE: (E il vostro nel vincere tutti gli uomini.) (a Mirandolina, piano) 

MIRANDOLINA: (Tutti no.) (con vezzo al Cavaliere, piano) 

CAVALIERE: (Tutti sì.) (con qualche passione, piano a Mirandolina)669 

Es lässt sich klar feststellen, dass, wie Abbrugiati betont, der Cavaliere in diesem 

Moment kurz davorsteht, seine emotionalen Regungen offen einzugestehen. 670 

Ergänzend dazu liefern die von Goldoni eingefügten Regieanweisungen 

aufschlussreiche Hinweise zur Inszenierung: Der Cavaliere agiert „mit Leidenschaft“, 

während Mirandolina eine „schmeichelnde“ Haltung einnimmt. Diese stilistische 

Gegenüberstellung unterstreicht die dramaturgische Entwicklung und deutet an, dass 

Mirandolina ihr Ziel, den Cavaliere emotional an sich zu binden, nahezu erreicht hat. 

Szene II.8 eröffnet keine private Zweierkonstellation zwischen Mirandolina und dem 

Cavaliere, da der Diener erneut in Erscheinung tritt. Innerhalb dieser Szene offenbart 

sich zudem eine veränderte Haltung Mirandolinas: Sie zeigt sich empört über die 

implizite Unterstellung des Cavaliere, sie bringe wahllos alle Männer um den Verstand. 

Diese Reaktion ist ambivalent zu deuten. Einerseits suggeriert sie Verletzlichkeit und 

verteidigt ihre Ehre, eine Haltung, die aufrichtig wirken soll. Andererseits könnte sie als 

weiteres rhetorisches Mittel im Rahmen ihrer inszenierten Strategie verstanden werden. 

 
669  Goldoni 2012, II.6, S. 59 f. 
670  Cf. Abbrugiati 2014, S. 156. 



 

 220 

In diesem Spannungsverhältnis zwischen emotionaler Aufrichtigkeit und kalkulierter 

Wirkung bewegt sich die Figur Mirandolinas in diesem Abschnitt der Komödie: 

CAVALIERE: Il povero Marchese è pazzo. […] È pazzo vi dico. E voi, lo avete fatto 
impazzare. 

MIRANDOLINA: […] Perdoni; io non faccio impazzare nessuno. (andando) 

CAVALIERE: Ascoltatemi. (s’alza, ma resta alla tavola). […] Fermatevi, vi dico. (con 
imperio) 

MIRANDOLINA: Che pretende da me? (con alterezza voltandosi) 

CAVALIERE: Nulla. (si confonde) […]671 

Mirandolina zeigt sich über die Äußerungen des Cavaliere demonstrativ pikiert, ein 

Verhalten, das jedoch ebenfalls als Bestandteil ihrer gezielten Inszenierungsstrategie 

gelesen werden kann. Die von Goldoni eingefügten Regieanweisungen verdeutlichen, 

dass Mirandolina im Begriff ist, das Zimmer des Cavaliere zu verlassen. Ihre 

Entschlossenheit, den Raum zu verlassen, tritt abrupt und unerwartet auf, was darauf 

hinweist, dass sie in diesem Moment die Kontrolle über die Situation zu festigen sucht, 

indem sie sich kurzfristig entzieht.672 Als der Cavaliere daraufhin auf ihre demonstrative 

Zurückweisung reagiert und ihr in verwirrter und lakonischer Weise mit einem 

einfachen nulla begegnet, wird seine emotionale Unsicherheit deutlich. Dennoch bittet 

er sie anschließend, mit ihm erneut ein Glas Burgunderwein zu trinken, ein 

symbolisches Angebot der Versöhnung sowie ein Versuch, Nähe wiederherzustellen. 

Im Gegensatz zur Szene II.5 erfolgt das Anstoßen jedoch nicht mehr im Sitzen, sondern 

im Stehen, eine Veränderung, die auf Mirandolinas ausdrückliches Bestehen hin erfolgt. 

Diese Veränderung der körperlichen Positionierung besitzt eine symbolische 

Dimension: Das gemeinsame Anstoßen im Stehen impliziert eine gewisse Distanz und 

stellt keine intime, vertraute Geste dar. Vielmehr wird durch diese neue Konstellation 

ein Gleichgewicht der Kräfte angedeutet: 

CAVALIERE: Beviamo un altro bicchiere di Borgogna. 

MIRANDOLINA: Via signore, presto, presto, che me ne vada. […] In piedi, in piedi. 

CAVALIERE: Tenete. (con dolcezza le dà il bicchiere) 

MIRANDOLINA: Faccio un brindisi, e me ne vado subito. Un brindisi che mi ha insegnato 
mia nonna. 

 Viva Bacco, e viva Amore: 

 
671  Goldoni 2012, II.8, S. 62. 
672  Cf. Abbrugiati 2014, S. 157. 



 

 221 

 L’uno e l’altro ci consola; 
 Uno passa per la gola, 
 L’altro va dagli occhi al cuore. 
 Bevo il vin, cogli occhi poi … 
 Faccio quel che fate voi. (parte)673 

Das Anstoßen in der vorliegenden Szene verliert die zuvor in Szene II.5 etablierte 

doppelte Symbolik, da es nicht zu einer tatsächlichen Berührung der Gläser zwischen 

den beiden Protagonisten kommt. Diese bewusste räumliche Distanzierung verweist auf 

eine Veränderung der Dynamik: Mirandolina wahrt eine kontrollierte Zurückhaltung, 

die möglicherweise darauf abzielt, das Begehren des Cavaliere weiter zu 

intensivieren.674 Die gesteigerte Eile, mit der sie sich in dieser Szene präsentiert, lässt 

sich als strategisches Mittel interpretieren, das eine gezielte Affektregulation beim 

Gegenüber hervorrufen soll. Im Zentrum steht dabei ein symbolisch aufgeladener 

Trinkspruch, den Mirandolina nach eigener Aussage von ihrer Großmutter übernommen 

hat. Gemeinsam erheben sie das Glas auf Bacchus, den Gott des Weins und, im 

übertragenen Sinne, auch auf die Liebe. In metaphorischer Sprache wird der Wein als 

Element beschrieben, das durch die Kehle fließt, während die Liebe durch den Blick 

vermittelt und zur Seele vordringt.675 Mit dieser Allegorie artikuliert Mirandolina auf 

poetische Weise das wechselseitige Spiel von Sinnlichkeit und emotionaler 

Annäherung. Indem sie schließlich mit den Augen trinkt, eine Geste, die sich auf den 

Cavaliere bezieht, spiegelt sie seine eigene Handlung symbolisch zurück und suggeriert 

somit eine emotionale Gegenseitigkeit. Diese mehrdeutige Geste bleibt nicht ohne 

Wirkung: In der anschließenden Szene II.9 reflektiert der Cavaliere über den 

Trinkspruch und offenbart damit seine zunehmende emotionale Involvierung, die er 

nicht länger rational kontrollieren kann. Er erkennt in zunehmendem Maße die 

manipulative Intention hinter dem Verhalten der Gastwirtin und reagiert darauf mit 

scharfer Ablehnung: Er verflucht Mirandolina, da er sich der Tatsache bewusst wird, 

dass sie bedacht darauf abzielt, ihn emotional zu destabilisieren und letztlich zu 

kompromittieren. Diese Einsicht veranlasst ihn, eine Abreise nach Livorno in Erwägung 

zu ziehen, um sich dem Einfluss der Protagonistin zu entziehen.  

Am Ende der Szene II.9 beginnt der Cavaliere, die strategische Anlage von 

Mirandolinas Verhalten zu durchschauen. Ihm wird bewusst, dass ihre Bemühungen 

keineswegs Ausdruck spontaner Zuneigung, sondern Teil eines kalkulierten Plans zur 

 
673 Goldoni 2012, II.8, S. 62. 
674  Cf. Abbrugiati 2014, S. 157. 
675  Im obigen Originalzitat aus dem Italienischen wird das Wort „cuore“ verwendet. Dies kann, anders als 

in der deutschen Übersetzung mit „Seele“ angegeben, direkt auch mit „Herz“ übersetzt werden, was 
so die emotionale Verwicklung stärker zum Ausdruck bringt. 



 

 222 

Eroberung seiner Person sind. Um sich der drohenden Demütigung zu entziehen, fasst 

er den Entschluss zur Abreise. Die geplante Flucht aus dem Gasthaus, als Akt der 

Selbstrettung und des Rückzugs, bildet den thematischen Schwerpunkt des folgenden 

Kapitels. 

8.3.3. La presunta partenza del Cavaliere 
In Szene II.14 trifft der Cavaliere endgültig die Entscheidung, Mirandolinas Gasthaus 

zu verlassen. Die Motivation für diesen Entschluss liegt in der wachsenden Faszination, 

die er für die Gastwirtin empfindet, eine Faszination, die er selbst als gefährlich einstuft, 

da sie sich zunehmend in eine Form emotionaler Bindung, beinahe Liebe, zu 

verwandeln scheint. Sein geplanter Rückzug ist somit nicht lediglich eine räumliche, 

sondern vor allem eine psychologische Distanznahme, durch die er versucht, sich vor 

einem Verlust der Selbstkontrolle zu bewahren. In der Bewunderung, die er 

Mirandolina entgegenbringt, erkennt der Cavaliere eine Bedrohung für seine bisher 

konsequent vertretene Misogynie. Die Entscheidung zur Abreise ist demnach ein 

Versuch, die eigene ideologische Haltung gegenüber dem weiblichen Geschlecht zu 

wahren und einer empfundenen emotionalen Vereinnahmung zu entgehen. 

CAVALIERE: […] Non ho però potuto strapazzar Mirandolina. Ella mi ha vinto con 
tanta civiltà, che mi trovo obbligato quasi ad amarla. Ma è donna; non 
me ne voglio fidare. Voglio andar via. Domani anderò via. Ma se 
aspetto a domani? Se vengo questa sera a dormir a casa, chi mi assicura 
che Mirandolina non finisca di rovinarmi? (pensa) Sì; facciamo una 
risoluzione da uomo. […] Va dal cameriere della locanda, e digli che 
subito porti il mio conto. 

SERVITORE: Sarà obbedita. (in atto di partire) 

CAVALIERE: Senti. Fa che da qui a due ore siano pronti i bauli.676 

Der Cavaliere erscheint in diesem Moment innerlich zerrissen zwischen seiner tief 

verankerten misogynen Grundhaltung und den neu aufkommenden Gefühlen für 

Mirandolina. Zwar vertraut er nach wie vor auf seine männliche Selbstbeherrschung 

und trifft folglich die rationale Entscheidung zur Abreise, doch diese wird, wie bereits 

in den vorangegangenen Kapiteln dargelegt, vielmehr als eine Form der Flucht denn als 

kontrollierter Rückzug interpretiert.677 In Übereinstimmung mit der Deutung Spranzis 

handelt es sich um den Versuch, sich unbewusst aus einer für ihn zunehmend als 

bedrohlich empfundenen Situation zu befreien: „Andandosene vuol inconsciamente 

 
676  Goldoni 2012, II.14, S. 71 f. 
677  Cf. Hafner 1994, S. 265. 



 

 223 

uscire da un incubo […], si è reso conto di essere caduto in una trappola.“678 Obwohl 

der Cavaliere den strategischen Plan Mirandolinas nicht vollständig durchschaut, 

erkennt er intuitiv, dass er sich in eine emotionale Abhängigkeit begeben hat, die seiner 

selbstgewählten Lebenshaltung widerspricht. Diese Einsicht veranlasst ihn, seinen 

Diener damit zu beauftragen, die Rechnung durch Fabrizio ausstellen zu lassen, um 

seine Abreise möglichst rasch vollziehen zu können. Dennoch gesteht er ein 

„eigentümliches Bedauern“ beim Gedanken an das Verlassen der locanda, ein Hinweis 

auf seine emotionale Ambivalenz und den inneren Konflikt zwischen Ideologie und 

Empfindung: 

CAVALIERE: […] Io sento nel partire di qui una dispiacenza nuova, che non ho mai 
provata. Tanto peggio per me, se vi restassi. Tanto più presto mi 
convien partire. Sì, donne, sempre più dirò male di voi; sì, voi ci fate 
del male, ancora quando ci volete fare del bene.679 

Das vom Cavaliere artikulierte Bedauern über das Verlassen des Gasthauses lässt sich 

auf die emotionalen Regungen zurückführen, die er, wenn auch widerwillig, gegenüber 

Mirandolina entwickelt hat. Er gesteht offen ein, dass es das erste Mal sei, dass ihm der 

Abschied von einer Herberge schwerfalle, was ausschließlich in seiner neu erwachten 

Zuneigung zu der Gastwirtin begründet liegt. Diese innere Unsicherheit rührt aus seiner 

Unfähigkeit, adäquat mit Gefühlen umzugehen, insbesondere solchen, die dem 

weiblichen Geschlecht gelten. Seine emotionale Orientierungslosigkeit legt offen, dass 

der Cavaliere sich nicht nur von seiner misogynen Grundhaltung entfernt, sondern auch 

erkennt, dass er nicht weiß, wie er sich Frauen gegenüber verhalten soll, sobald er sich 

in einer affektiven Abhängigkeit befindet. Würde der Cavaliere jedoch die Strategie 

Mirandolinas vollständig durchschauen, wäre ihm bewusst, dass seine Empfindungen 

nicht das Resultat authentischer gegenseitiger Zuneigung sind, sondern vielmehr auf 

einer gezielten Täuschung seitens der Protagonistin beruhen. In der darauffolgenden 

Szene begegnet ihm Fabrizio, der ihn hinsichtlich der abrupten Abreise zur Rede stellt 

und sich persönlich um die Begleichung der Rechnung bemüht. Dieses plötzliche 

Aufeinandertreffen verleiht der Situation zusätzliche Brisanz, da es das Spannungsfeld 

zwischen Täuschung, emotionaler Manipulation und gesellschaftlicher Etikette weiter 

verschärft: 

FABRIZIO:  È vero, signore, che vuole il conto? 

CAVALIERE: Sì, l’avete portato? 

 
678  Spranzi 2010, S. 54. 
679  Goldoni 2012, II.14, S. 72. 



 

 224 

FABRIZIO:  Adesso la padrona lo fa. 

CAVALIERE: Ella fa i conti? 

FABRIZIO: Oh, sempre ella. Anche quando viveva suo padre. Scrive e sa far di 
conto meglio di qualche giovane di negozio. 

CAVALIERE: (Che donna singolare è costei!) (da sé)680 

An dieser Stelle der Handlung wird erneut Mirandolinas ökonomische und soziale 

Selbstbestimmtheit hervorgehoben. Sie verfügt über die vollständige Kontrolle über ihr 

Geschäft, was von Fabrizio gegenüber dem Cavaliere explizit betont wird. Bereits in 

jungen Jahren, so berichtet er, war Mirandolina im Gasthaus ihres Vaters für zentrale 

organisatorische Aufgaben zuständig, sie führte die Abrechnungen, verwaltete die 

Wäsche und war regelmäßig in der Küche tätig. Diese Beschreibung wird durch Herry 

bestätigt, der konstatiert: „Lui [il padre] vivo, Mirandolina faceva già i conti, si 

occupava della biancheria, andava volentieri in cucina.“681 Dieses Zitat macht deutlich, 

dass Mirandolina nicht nur als Vertreterin des weiblichen Geschlechts, sondern zugleich 

als ökonomisch versierte Unternehmerin auftritt.682 Sie beherrscht Tätigkeiten, die im 

gesellschaftlichen Kontext des 18. Jahrhunderts dem männlichen Sektor zugeordnet 

waren, insbesondere das Schreiben und Rechnen. Diese Fähigkeiten sind Ausdruck 

ihrer wirtschaftlichen Unabhängigkeit und verdeutlichen, dass sie als padrona di se 

stessa (Herrin ihrer selbst) agiert. In ihrer ökonomischen Selbstständigkeit manifestiert 

sich eine moderne weibliche Identitätsform, die sich nicht durch Abhängigkeit von 

männlichen Figuren, sondern durch eigenverantwortliches Handeln und Rationalität 

auszeichnet.683 Als sie dem Cavaliere wenig später die Rechnung persönlich überbringt, 

wird diese Stärke abermals evident. In Szene II.16 sieht der Cavaliere sie bereits aus der 

Ferne auf sich zukommen und reagiert darauf mit innerer Unruhe: Die bloße Präsenz 

Mirandolinas löst in ihm eine erneute emotionale Erschütterung aus, was seine 

beginnende emotionale Abhängigkeit unterstreicht und zugleich die Wirksamkeit ihrer 

Strategie bestätigt: 

CAVALIERE: […] Che vedo? Mirandolina? Che vuole da me? Ha un folgio in mano. 
Mi porterà il conto. Che cosa ho da fare? Convien soffrire quest’ultimo 
assalto. Già da qui a due ore io parto.684 

Der Cavaliere befindet sich in einem inneren Konfliktzustand, als er Mirandolina 

erblickt: Seine emotionale Aufgewühltheit ist offensichtlich, denn er ist sich der 
 

680  Goldoni 2012, II.14, S. 72. 
681  Ginette Herry, Carlo Goldoni. Biografia ragionata. Tomo III 1750-1753, Venedig: 2009, S. 486. 
682  Cf. Spranzi 2010, S. 35. 
683  Cf. Eugene Steele, Carlo Goldoni. Life, Work, and Times, Ravenna: 1981, S. 89. 
684  Goldoni 2012, II.16, S. 73. 



 

 225 

Tatsache bewusst, dass ihre Anwesenheit seine Entschlusskraft unterminiert. Trotz 

seiner inneren Unsicherheit bekräftigt er seine Absicht, das Gasthaus innerhalb von 

zwei Stunden zu verlassen. 

Mirandolina jedoch erkennt instinktiv die Schwäche des Cavaliere und weiß die 

Situation zu ihren Gunsten zu nutzen. In der anschließenden Szene II.17 entfaltet sich 

ein Dialog, der exemplarisch für ihre taktische Raffinesse steht: Sie schafft es, auf 

subtile Weise Einfluss auf sein Verhalten zu nehmen, indem sie gezielt seine 

Unsicherheit verstärkt und zugleich scheinbare Gleichgültigkeit signalisiert. Durch 

diese ambivalente Kommunikation gelingt es ihr, den Cavaliere emotional weiter an 

sich zu binden, was die Wirksamkeit ihrer manipulativen Strategie erneut unter Beweis 

stellt. 

MIRANDOLINA: Signore. (mestamente) 

CAVALIERE: Che c’è, Mirandolina? 

MIRANDOLINA: Perdoni. (stando indietro) 

CAVALIERE: Venite avanto. 

MIRANDOLINA: Ha domandato il suo conto; l’ho servita. (mestamente) 

CAVALIERE: Date qui. 

MIRANDOLINA: Eccolo. (si asciuga gli occhi col grembiale, nel dargli il conto) 

CAVALIERE: Che avete? Piangete? 

MIRANDOLIN: Niente, signore, mi è andato del fumo negli occhi. 

CAVALIERE: Del fumo negli occhi? Eh! Basta … quanto importa il conto? (legge) 
Venti paoli? In quattro giorni un trattamento sì generoso: venti paoli? 

MIRANDOLINA: Quello è il suo conto. 

CAVALIERE: E i due piatti particolari che mi avete dato questa mattina, non ci sono 
nel conto? 

MIRANDOLINA: Perdoni. Quel ch’io dono, non lo metto in conto. 

CAVALIERE: Me li avete voi regalati? 

MIRANDOLINA: Perdoni la libertà. Gradisca per un atto di … (si copre, mostrando di 
piangere) 

CAVALIERE: Ma che avete? 

MIRANDOLINA: Non so se sia il fumo, o qualche flussione di occhi. 

CAVALIERE: Non vorrei che aveste patito, cucinando per me quelle due preziose 
vivande. 



 

 226 

MIRANDOLINA: Se fosse per questo, lo soffrirei … volentieri … (mostra trattenersi di 
piangere) 

CAVALIERE: (Eh, se non vado via!) (da sé) Orsù, tenete. Queste sono due doppie. 
Godetele per amor mio … e compatitemi … (s’imbroglia)685 

Dieser kurze Dialogabschnitt offenbart eine Vielzahl interpretativer Aspekte: Die 

Regieanweisungen, die Goldoni Mirandolinas Verhalten zuordnet, lassen erkennen, 

dass es sich bei ihrem Auftreten um ein bewusst inszeniertes Rollenspiel handelt. Die 

Protagonistin tritt als scheinbar gekränkte und zurückhaltende Wirtin auf, deren 

Verhalten, das unauffällige Verharren im Hintergrund sowie das wiederholte 

Abwischen von Tränen, als theatralische Mittel der Täuschung zu deuten sind. Ziel 

dieser affektgeladenen Inszenierung ist es, die Aufmerksamkeit des Cavaliere zu 

gewinnen und ihn emotional zu involvieren, was ihr, wie dessen Reaktion zeigt, auch 

gelingt. 

Ein weiteres Element ihrer Strategie ist die auffallend niedrig kalkulierte Rechnung: 

Vier Übernachtungen samt großzügiger Verpflegung belaufen sich auf lediglich 

zwanzig Paoli (Silbermünzen, die im 16.-18. Jahrhundert vor allem in der Toskana 

gebräuchlich waren). Diese bewusst gewählte Geste der Großzügigkeit erstaunt den 

Cavaliere, woraufhin Mirandolina erklärt, dass Geschenke nicht berechnet würden. 

Damit signalisiert sie nicht nur ihre ökonomische Souveränität, sondern auch eine 

subtile Form der emotionalen Zuwendung, indem sie die beiden von ihr persönlich 

zubereiteten Speisen als unentgeltliche Gaben deklariert. Diese Geste könnte als 

Umkehrung der Geschenkpraxis des Conte und des Marchese gelesen werden, die 

Mirandolina mit kostspieligen Aufmerksamkeiten umwarben, während sie hier selbst 

zum aktiven Subjekt der Gabe wird, allerdings im Rahmen einer manipulativen Absicht. 

Auffällig ist ferner die fragmentarische Syntax beider Figuren in diesem Dialog: Das 

wiederholte Abbrechen von Satzstrukturen signalisiert eine affektive Erregung und 

weist auf die spezifische Sprache der Emotion hin, mit der Mirandolina gezielt operiert. 

Um jedoch ein mögliches Scheitern ihrer Strategie zu verhindern, greift sie in einem 

entscheidenden Moment zu ihrem stärksten Mittel: dem vorgetäuschten 

Ohnmachtsanfall, einer spektakulären Geste mit garantierter dramatischer Wirkung („lo 

svenimento sicura dell’effetto risolutivo di questa mossa spettacolare“686). 

MIRANDOLINA: (Senza parlare, cade come svenuta sopra una sedia) 

CAVALIERE: Mirandolina. Ahimé! Mirandolina, È svenuta. Che fosse innamorata di 
me? Ma così presto? E perché no? Non sono io innamorato di lei? Cara 

 
685  Goldoni 2012, II.17, S. 73 f. 
686  Spranzi 2010, S. 56. 



 

 227 

Mirandolina … Cara? Io cara ad una donna? Ma se è svenuta per me. 
Oh come tu sei bella! Avessi qualche cosa per farla rinvenire. Io che 
non pratico donne, non ho spiriti, non ho ampolle. Chi è di là? Vi è 
nessuno? Presto … Anderò io. Poverina! Che tu sia benedetta! (parte, e 
poi ritorna) 

MIRANDOLINA: Ora poi è caduto affatto. Molte sono le nostre armi, colle quali si 
vincono gli uomini. Ma quando sono ostinati, il colpo di riserva 
sicurissimo è uno svenimento. Torna, torna. (si mette come sopra) 

CAVALIERE: (Torna con un vaso d’acqua) Eccomi, eccomi. E non è ancor rinvenuta. 
Ah, certamente costei mi ama. (la spruzza, ed ella si va movendo) 
Animo, animo. Son qui, cara. Non partirò più per ora.687 

Die vorgetäuschte Ohnmacht Mirandolinas fungiert, wie Anglani präzise analysiert, als 

katalytischer Moment, der beim Cavaliere die zuvor unterdrückte und verleugnete 

Emotion freisetzt: „libera il linguaggio della passione“688, der bis dahin kontrolliert, 

verdrängt und unterdrückt worden war. Dieses körperliche Zeichen, die Simulation 

eines physischen Zusammenbruchs, wird von Mirandolina bewusst instrumentalisiert, 

um beim Cavaliere einen emotionalen Durchbruch herbeizuführen. Hafner erkennt 

hierin ein gezieltes Machtinstrument, das nicht auf Schwäche, sondern auf strategischer 

Stärke beruht, mit dem Ziel, dem Cavaliere ein Liebesbekenntnis zu entlocken, was ihr 

schließlich auch gelingt.689 Die daraus resultierende emotionale Reaktion des Cavaliere, 

in Form eines indirekten, aber eindeutigen Liebesgeständnisses, markiert den 

Wendepunkt in seinem inneren Konflikt. Die zuvor konsequent behauptete Misogynie 

und rationale Selbstbeherrschung erodieren zugunsten eines affektiv gesteuerten 

Verhaltens. Dennoch ist dieses Eingeständnis nicht vollständig artikuliert, sondern 

äußert sich durch Andeutungen, rhetorische Auslassungen und Fragen, die seine 

Orientierungslosigkeit und den inneren Widerstreit verdeutlichen. Die Ursache dieser 

inneren Zerrüttung liegt in der performativen Täuschung Mirandolinas. Wie Schwaderer 

hervorhebt, übt die Protagonistin eine „eigenartig ambivalente Faszination“ 690  aus, 

deren körperliche Zeichen, insbesondere die Ohnmacht, in ein System kalkulierter 

Täuschung integriert sind.691 Der Cavaliere interpretiert dieses Zeichen irrtümlich als 

authentischen Ausdruck weiblicher Leidenschaft, was seine kognitive 

Fehlwahrnehmung und damit seine emotionale Verwundbarkeit demonstriert. 692  In 

Wirklichkeit jedoch bleibt Mirandolina die beherrschende Instanz. Dies wird nochmals 

 
687  Goldoni 2012, II.17, S. 74 f. 
688  Anglani 1983, S. 212. 
689  Cf. Hafner 1994, S. 99. 
690  Richard Schwaderer, Ein europäischer Komödienautor. Carlo Goldoni zum 300. Geburtstag. Carlo 

Goldoni commediografo europeo nel terzo centenario della nascita, München: 2008, S. 160. 
691  Cf. Schwaderer 2008, S. 160. 
692  Cf. Scognamiglio 2002, S. 118. 



 

 228 

durch ihr unmittelbar anschließendes Soliloquium unterstrichen, das sie in Abwesenheit 

des Cavaliere äußert, während er Wasser holen geht. Darin konstatiert sie mit 

Selbstbewusstsein, dass ihre Inszenierung den gewünschten Effekt erzielt habe, ein 

„treffsicherer Schlag“, der den Cavaliere endgültig emotional entwaffnet. Ihre Strategie 

ist damit weitgehend erfolgreich: Das Ziel, seine Liebe zu gewinnen, wurde erreicht. 

Um den Triumph jedoch vollständig zu realisieren, fehlt lediglich, wie Mirandolina dem 

Publikum offenbart, die öffentliche Sichtbarmachung dieses Liebesbekenntnisses 

(Szene II.19). Ihre List folgt somit einer finalen Logik der Enthüllung, die die theatrale 

Dimension der Komödie in ihrer gesamten Tragweite betont: 

MIRANDOLINA: l’impresa è fatta. Il di lui cuore è in fuoco, in fiamma, in cenere. 
Restami solo, per compiere la mia vittoria, che si renda pubblico il mio 
trionfo, a scorno degli uomini presuntuosi, e ad onore del nostro 
sesso.693 

Mirandolina verdeutlicht in ihrer Reflexion, dass ihr strategisches Vorgehen den 

intendierten Erfolg erzielt hat. Durch die metaphorische Bildsprache des „in Flammen 

stehenden und zu Asche verbrannten Herzens“ wird die vollständige emotionale 

Überwältigung des Cavaliere visualisiert: Er ist, wie von ihr intendiert, der Leidenschaft 

für sie völlig verfallen und verliert infolgedessen seine Selbstkontrolle.694 Die Metapher 

fungiert als rhetorisches Mittel zur Veranschaulichung seiner inneren Auflösung, wobei 

Mirandolina zugleich demonstrativ ihre Machtposition gegenüber ihm markiert. Seine 

Liebe wird nicht als zärtliches Gefühl dargestellt, sondern, wie die Formulierung 

suggeriert, als destruktive Kraft, die sich selbst verzehrt und ihn der Vernichtung 

zuführt. 

Die vorgetäuschte Ohnmacht der Protagonistin verstärkt diesen Effekt maßgeblich: 

Sie fungiert als entscheidendes Manipulationsinstrument, das den Cavaliere emotional 

bindet und ihn zu einem unmittelbaren Liebesgeständnis veranlasst. In diesem Moment 

hat sich die Strategie Mirandolinas als vollkommen wirksam erwiesen. Der Cavaliere, 

der ursprünglich seine Abreise beschlossen hatte, revidiert seinen Entschluss und 

verbleibt, getrieben von der aufrichtigen Sorge um Mirandolina, im Gasthaus. Diese 

Entscheidung erweist sich retrospektiv als verhängnisvoll für ihn, da sie ihn noch tiefer 

in das Netz der Täuschung verstrickt. 

Für Mirandolina hingegen bedeutet dieser Moment die erfolgreiche Rettung eines 

Plans, der zwischenzeitlich durch die drohende Abreise des Cavaliere zu scheitern 

drohte. Ihre taktische Flexibilität und situative Intelligenz ermöglichen es ihr, durch 

 
693  Goldoni 2012, II.19, S. 76. 
694  Cf. Schwaderer 2008, S. 163. 



 

 229 

einen gezielten performativen Akt den Ausgang der Situation zu ihren Gunsten zu 

wenden. 

8.3.4 La scena dello stirare 
Die sogenannte Bügelszene, die bereits im Vorwort der Komödie von Goldoni eigens 

hervorgehoben wird, zählt zu den zentralen Momenten der dramaturgischen Zuspitzung, 

in der die Protagonistin Mirandolina ihre Überlegenheit gegenüber dem Cavaliere 

pointiert zur Schau stellt.695 In dieser Szene wird der Cavaliere, der sich in wachsender 

Abhängigkeit zu Mirandolina befindet, von ihr nicht nur verspottet, sondern 

metaphorisch „hingerichtet“, in dem Sinne, dass sie durch ihre strategische 

Überlegenheit seine emotionale Wehrlosigkeit bloßlegt und ausnutzt. 

Bevor jedoch auf diese ikonische Szene eingegangen wird, erscheint es geboten, 

zunächst die Szenen III.1 bis III.3 zu analysieren, da sie als vorbereitender 

dramaturgischer Rahmen fungieren. Der dritte Akt beginnt in Mirandolinas 

persönlichem Raum, der durch das sichtbare Bügelgut als Raum der häuslichen Arbeit 

markiert ist. Die Bügelwäsche fungiert dabei nicht nur als Ausdruck ihrer 

geschäftlichen Tätigkeit, sondern zugleich als Kulisse für ein strategisch inszeniertes 

Machtspiel zwischen den Geschlechtern: 

MIRANDOLINA: Orsù, l’ora del divertimento è passata. Voglio ora badare a’ fatti miei. 
Prima che questa biancheria si prosciughi del tutto, voglio stirarla. Ehi, 
Fabrizio.[…] Fatemi un piacere. Portatemi il ferro caldo.696 

Mirandolinas Ankündigung markiert eine Zäsur im dramaturgischen Verlauf der 

Komödie: Die Phase des Spiels und der koketten Manipulation scheint abgeschlossen 

zu sein, stattdessen kehrt sie nun demonstrativ zu ihrer alltäglichen Tätigkeit als 

Gastwirtin zurück. In diesem Zusammenhang wird das Motiv der biancheria erneut 

thematisiert, das sich somit als konzeptioneller Rahmen ihrer strategischen Handlungen 

abzeichnet. Wie Anglani präzise herausarbeitet: 

la biancheria [ritorna], nella prima battuta dell’atto [terzo] e poi in tutti i gesti dello stirare, 
alla sua nuda realtà di oggetto casalingo, segno e strumento del lavoro quotidiano. Rottasi la 
metafora, scomparso l’alone allusivo del doppio e dello scambio, la biancheria sarà allora, 
solamente, ‚biancheria’.697 

Die zweite Szene des dritten Aktes eröffnet mit einem kurzen Monolog Mirandolinas, 

in dem sie reflektiert, dass ihr Lächeln ein gezielt eingesetztes Mittel zur Einflussnahme 

auf das männliche Geschlecht darstellt. Ihre Aussage verweist auf ein bewusst 

 
695  Cf. Goldoni 2012, L’autore a chi legge, S. 8. 
696  Goldoni 2012, III.1, S. 77. 
697  Anglani 1983, S. 216. 



 

 230 

gesteuertes Spiel mit weiblicher Reizwirkung, das als Bestandteil ihrer strategischen 

Manipulation verstanden werden kann. Das Lächeln fungiert hier nicht als Ausdruck 

spontaner Emotion, sondern als kalkuliertes Instrument sozialer Interaktion, durch das 

Mirandolina ihre Fähigkeit zur Beherrschung männlicher Affekte und Reaktionen unter 

Beweis stellt. In diesem Sinne positioniert sich die Protagonistin erneut als Akteurin 

eines performativen Selbst, das durch die bewusste Kontrolle nonverbaler 

Kommunikation Macht generiert: 

MIRANDOLINA: Mi par di ridere a far che gli uomini facciano a modo mio. E quel caro 
signore Cavaliere, ch’era tanto nemico delle donne? Ora se volessi, 
sarei padrona di fargli fare qualunque bestialità.698 

Darüber hinaus erläutert die Protagonistin in ihrem Monolog, dass der Moment, in dem 

sich der Cavaliere in sie verliebt hat, ihr eine umfassende Kontrolle über sein Handeln 

verschafft habe. Eine solche selbstbewusste Reflexion weiblicher Macht wäre im 

Florenz des 18. Jahrhunderts für eine bürgerliche Frau, insbesondere eine Wirtin, 

gesellschaftlich kaum akzeptabel gewesen. Außerhalb der Bühne hätte eine derart 

offene Behauptung sozialer Überlegenheit gegenüber einem Adligen schnell als 

anmaßend oder unsittlich gegolten. Innerhalb ihres Gasthauses jedoch, einem sozialen 

Zwischenraum mit eigener Dynamik, und insbesondere im Rahmen der Komödie 

konnte Mirandolina diese Kontrolle ausüben und zugleich ironisch kommentieren.	 Sie 

konstatiert, dass er sich nun in einem Zustand emotionaler Abhängigkeit befinde, in 

dem er bereit sei, sich jeder ihrer Launen zu fügen. Diese Aussage verdeutlicht die 

Asymmetrie der Machtverhältnisse zwischen ihr und dem Cavaliere. Unmittelbar im 

Anschluss an diesen Monolog tritt dessen Diener auf die Bühne und überreicht 

Mirandolina, im Auftrag seines Herrn, ein goldenes Fläschchen. Dieses Geschenk 

fungiert nicht nur als symbolischer Ausdruck der aufkommenden Leidenschaft des 

Cavaliere, sondern auch als weiteres Indiz für seinen schrittweisen Kontrollverlust: 

SERVITORE: Il mio padrone la riverisce, e manda a vedere come sta? […] Dico così, 
che beva un poco di questo spirito di melissa, che le farà assai bene. (le 
dà una boccetta d’oro) 

MIRANDOLINA: […] Perché non mi ha dato lo spirito di melissa, quando mi è venuto 
quell’orribile svenimento? 

SERVITORE: Allora questa boccetta egli non l’aveva. […] Sentite. In confidenza. Mi 
ha mandato ora a chiamar un orefice, l’ha comprata, e l’ha pagata 
dodici zecchini; e poi mi ha mandato dallo speziale a comprar lo spirito. 
[…] Ridete? 

 
698  Goldoni 2012, III.2, S. 78. 



 

 231 

MIRANDOLINA: Rido, perché mi manda il medicamento, dopo che son guarita del male. 
[…] Via, ne beverò un poco per preservativo. (beve) Tenete, 
ringraziatelo. (gli vuol dar la boccetta) […] Portategli la sua boccetta, e 
ditegli che lo ringrazio. […] Vi dico che gliela portiate, che non la 
voglio.699 

Das Geschenk der boccettina d’oro an Mirandolina stellt, nach Abbrugiati, nicht 

lediglich eine Geste romantischer Zuneigung dar, sondern ist zugleich als ein Akt der 

Unterwerfung unter die Konventionen des höfischen Liebesdiskurses zu 

interpretieren.700 In deutlichem Kontrast zu ihrer bisherigen taktisch kontrollierten, aber 

dennoch charmanten Haltung zeigt sich Mirandolina zu Beginn des dritten Aktes nun 

demonstrativ distanziert und ablehnend. Ihre Reaktion auf die Übergabe des Geschenks 

durch den Diener des Cavaliere ist von Spott und offensichtlicher Geringschätzung 

geprägt. Sie kommentiert mit ironischem Unterton, dass es widersprüchlich sei, ihr eine 

Arznei erst dann zu überreichen, wenn sie längst genesen sei, und offenbart damit ihr 

Desinteresse am materiellen Wert des Geschenks. Obwohl sie einen Schluck des 

Melissengeistes zu sich nimmt, verweigert sie das Geschenk letztlich, indem sie es dem 

Diener mit der Bitte zurückgibt, es seinem Herrn zurückzubringen. Diese symbolische 

Geste der Zurückweisung ist als bewusste Zurückweisung der emotionalen Annäherung 

zu deuten und wirkt aus Sicht des Cavaliere wie eine Kränkung. Abbrugiati zufolge ist 

die emotionale Erschütterung des Cavaliere umso intensiver, je mehr er sich zuvor in 

der Illusion wiegte, tatsächlich von Mirandolina geliebt zu werden. 701  Die 

darauffolgende dritte Szene beginnt konsequenterweise mit einer erneuten Reflexion 

Mirandolinas, in der sie ihre Strategie weiter entfaltet: 

MIRANDOLINA: Uh, è cotto, stracotto e biscottato! Ma siccome quel che ho fatto con lui, 
non l’ho fatto per interesse, voglio ch’ei confessi la forza delle donne, 
senza poter dire che sono interessate e venali. 

FABRIZIO: Ecco qui il ferro. (sostenuto, col ferro da stirare in mano) […] Signora 
sì, è caldo […].702 

Mirandolina offenbart dem Publikum in expliziter Weise den emotionalen Zustand des 

Cavaliere, der vollständig von der Leidenschaft für sie eingenommen ist. Laut 

Schwaderer bedient sich die Protagonistin dabei einer metaphorisch aufgeladenen 

Sprache, nämlich „der Metaphorik des Backens und Verbrennens, um in einer ganz 

 
699  Goldoni 2012, III.2, S. 78 f. 
700  Abbrugiati 2014, S. 157. 
701  Cf. Abbrugiati 2014, S. 158. 
702  Goldoni 2012, III.3, S. 80. 



 

 232 

unmittelbaren, lebendig-sprechsprachlichen sich steigernden Dreierfigur die extreme 

Leidenschaft des Cavaliere auszudrücken.“703 

Die von Mirandolina vorgenommene Einschätzung der Situation lässt dabei nicht nur 

Rückschlüsse auf die leidenschaftliche Verstrickung des Cavaliere zu, sondern legt 

zugleich auch ihre eigene Motivation offen: Sie will den Cavaliere zu der Einsicht 

führen, dass Frauen nicht schwach, käuflich oder oberflächlich seien, sondern über 

Stärke, Unabhängigkeit und Würde verfügen. Diese Intention wirft jedoch eine 

ambivalente Problematik auf: Warum akzeptiert Mirandolina die Geschenke des Conte 

und des Marchese, während sie das Geschenk des Cavaliere, die boccettina d’oro, 

bewusst zurückweist? Ein möglicher Interpretationsansatz dieser scheinbaren 

Inkonsistenz könnte in der unterschiedlichen Beziehungskonstellation liegen: Der Conte 

und der Marchese repräsentieren jene aristokratische Männlichkeit, die, ihrer Rolle 

entsprechend, Frauen durch materielle Güter zu verführen trachtet, wobei die 

Protagonistin diese Gaben annimmt, jedoch keine Gegenleistung erbringt. Im Fall des 

Cavaliere jedoch kehrt sich die Dynamik um: Hier ist es Mirandolina, die ihn mittels 

der bewussten Geste des „Nicht-in-Rechnung-Stellens“ ihrer kulinarischen 

Darbietungen in eine emotionale Abhängigkeit führt, eine Strategie, die genau jenem 

männlichen Muster entspricht, das sie selbst untergräbt. Im gesellschaftlichen Kontext 

des 18. Jahrhunderts war eine solche Geste für eine bürgerliche Wirtin besonders heikel, 

da Großzügigkeit gegenüber einem Adligen leicht als Anmaßung oder versteckte 

Verführung interpretiert werden konnte. Indem Mirandolina dieses Mittel dennoch 

gezielt einsetzt, agiert sie mit hoher sozialer Intelligenz innerhalb eines schmalen 

Handlungsspielraums, der ihr als Gastgeberin offensteht. Goldoni inszeniert diese 

subtile Umkehrung klassischer Geschlechterrollen als bewusstes Spiel mit 

gesellschaftlichen Erwartungen, und verleiht seiner Protagonistin dadurch ein Maß an 

Kontrolle, das in der Realität kaum offen möglich gewesen wäre. Wenn der Cavaliere 

seinerseits mit einem Geschenk reagiert, vollzieht er einen symbolischen Akt der 

Annäherung, den Mirandolina unterbricht, um die Distanz zwischen ihnen 

aufrechtzuerhalten und den Fortgang ihrer strategischen Verführung nicht zu gefährden. 

Die boccettina d’oro fungiert somit als symbolisches Medium der Verführung, dem 

Mirandolina bewusst entzieht, da sie keinerlei emotionale Bindung eingehen will. In 

Szene III.4 tritt der Cavaliere in Mirandolinas Arbeitszimmer, das zugleich ein Ort des 

weiblich konnotierten Arbeitens und der Selbstbestimmung ist, um eine Erklärung für 

 
703  Schwaderer 2008, S. 163. 



 

 233 

die Rückgabe des Fläschchens zu erhalten. Mirandolinas Reaktion ist dabei von 

demonstrativer Herablassung geprägt:: 

CAVALIERE: Perché avete ricusato una piccola boccettina, che vi ho mandato? 

MIRANDOLINA: Che voleva ch’io ne facessi? (stirando) […| Per grazia del cielo, non 
sono soggetta agli svenimenti. Mi è accaduto oggi quello che non mi è 
accaduto mai più. (stirando) 

CAVALIERE: Cara Mirandolina … non vorrei esser io stato cagione di quel funesto 
accidente. 

MIRANDOLINA: Eh sì, ho timore che ella appunto ne sia stata la causa. (stirando) […] 
Mi ha fatto bere quel maledetto vino di Borgogna, e mi ha fatto male. 
(stirando con rabbia) 

CAVALIERE: Come? Possibile? (rimane mortificato) 

MIRANDOLINA: È così senz’altro. In camera sua non ci venga mai più. (stirando) 

CAVALIERE: v’intendo. In camera mia non ci verrete più? Capisco il mistero. Sì, lo 
capisco. Ma veniteci, cara, che vi chiamerete contenta. (amoroso)704 

Der Cavaliere erkundigt sich in dieser Szene nach dem Grund für die Zurückweisung 

seines Geschenks, woraufhin Mirandolina in subtiler Weise seine vermeintliche 

Verantwortung für ihre Ohnmacht ins Spiel bringt. Indem sie andeutet, diese sei durch 

ihn verursacht worden, suggeriert sie eine emotionale Nähe, die in Wahrheit nur Teil 

ihrer manipulativen Strategie ist.705 Mirandolina lässt den Cavaliere im Glauben, er sei 

der Auslöser ihrer Schwäche, eine Vorstellung, die seine aufkeimende Leidenschaft 

weiter intensiviert. 

Besonders hervorzuheben ist dabei die bewusste Verdrehung der Tatsachen: Obwohl 

Mirandolina zuvor selbst erklärt hatte, der Burgunderwein sei ihr Lieblingswein, stellt 

sie ihn nun als Ursache für ihre Ohnmacht dar. Diese argumentative Wendung 

unterstreicht den ambivalenten und strategisch motivierten Charakter der Protagonistin, 

die bereit ist, widersprüchliche Aussagen zu instrumentalisieren, um ihr Ziel zu 

erreichen. Sie konkretisiert ihre Ablehnung, indem sie erklärt, sie werde das Zimmer 

des Cavaliere nicht länger betreten. Diese Aussage ruft beim Cavaliere jedoch eine 

gegenteilige Reaktion hervor: Er begegnet ihr mit liebevollen Worten und deutet an, 

dass er ihr erneut den Besuch in seinem Zimmer gestatten möchte, diesmal mit dem 

Ziel, sie zufriedenzustellen. Diese Reaktion verweist darauf, dass der Cavaliere die 

gesamte Situation bereits als eine Art spielerisches Werben oder erotisches Rollenspiel 

interpretiert. 

 
704  Goldoni 2012, III.4, S. 81 f. 
705  Cf. Abbrugiati 2014, S. 158. 



 

 234 

Ein weiteres dramaturgisches Mittel, das Mirandolinas distanzierte Haltung verstärkt, 

ist ihre fortwährende Beschäftigung mit dem Bügeln. Die Regieanweisung stirando 

(bügelnd) signalisiert Mirandolinas kontrollierte Gesprächsführung: Indem sie das 

Gespräch beiläufig während einer alltäglichen Tätigkeit führt und den Cavaliere kaum 

ansieht, wahrt sie emotionale Distanz und demonstriert ihre Überlegenheit in der 

Situation. Als das Bügeleisen schließlich an Hitze verliert, nutzt sie dies als 

Gelegenheit, um Fabrizio zu rufen und sich auf diese Weise weiter vom Cavaliere zu 

distanzieren: 

MIRANDOLINA: Questo ferro è poco caldo. Ehi; Fabrizio? Se l’altro ferro è caldo, 
portatelo. (forte verso la scena) 

CAVALIERE: Fatemi questa grazia, tenete questa boccetta. 

MIRANDOLINA: In verità, signor Cavaliere, dei regali io non ne prendo. (con disprezzo, 
stirando) […] 

CAVALIERE: E vorreste fare a me questo torto? E disgustarmi? 

MIRANDOLINA: Che importa a lei, che una donna la disgusti? Già le donne non le può 
vedere. […] 

CAVALIERE: Il mio cambiamento non è lunatico. Questo è un prodigio della vostra 
bellezza, della vostra grazia. […] 

MIRANDOLINA: Non vuol che rida? Mi burla, e non vuol ch’io rida?706 

Dass das Bügeleisen im Verlauf des Gesprächs mit dem Cavaliere an Temperatur 

verliert, kann als bedeutungsvolle Metapher gelesen werden: Es spiegelt symbolisch 

den emotionalen Wendepunkt in Mirandolinas Strategie wider. Die nachlassende Hitze 

steht dabei für das Abkühlen der affektiven Dynamik, genauer: für das erlöschen jener 

Leidenschaft, die der Cavaliere bis zu diesem Zeitpunkt noch zu verspüren glaubte. 

Laut Schwaderer: 

symbolisieren die Bügelszenen 3 und 4 des dritten Akts zusätzlich den Vorgang weiblicher 
Verführung. Die Wäsche als amouröses Zeichen wird mit dem heißen Eisen gebügelt und 
visualisiert damit das Liebesfeuer des Cavaliere gegenüber Mirandolina. Merkantiles und 
traditionelles Zeichen der Liebe – das Feuer, die Hitze – vermischen sich.707 

Das Bügeleisen fungiert in dieser Szene als zentrales Metaphernsymbol für die 

Affektlage und Beziehungskonstellation innerhalb des dramatischen Geschehens. Es 

zirkuliert zwischen Mirandolina, dem Cavaliere und Fabrizio, demjenigen, der als 

zukünftiger Ehemann in Aussicht steht und zugleich das erloschene Eisen entfernt 

sowie ein neu erhitztes bringt. Diese wiederholte Übergabe verweist nicht nur auf den 
 

706  Goldoni 2012, III.4, S. 82. 
707  Schwaderer 2008, S. 162. 



 

 235 

Wechsel des Begehrens, sondern auch auf die emotionale Temperatur der jeweiligen 

Beziehung. Die Handlung suggeriert damit eine schrittweise Verschiebung der 

affektiven Zentrierung von Mirandolina weg vom Cavaliere hin zu Fabrizio.  

In seinem Verhalten offenbart der Cavaliere eine emotionale Regression: Er agiert 

weniger als souveräner Aristokrat denn als bedürftiger Liebender, der, vergleichbar mit 

einem vernachlässigten Kind, um Aufmerksamkeit ringt. Dieses Verhalten steht im 

diametralen Gegensatz zu seiner früheren, misogyn geprägten Attitüde. Die 

Protagonistin konfrontiert ihn daraufhin mit seinem widersprüchlichen Frauenbild und 

deckt die Inkonsistenz seiner affektiven Haltung auf: Seine ideologische Wandlung 

erscheint weniger als bewusste Einsicht denn als schwankende Reaktion auf 

individuelle emotionale Reize.708 Der Cavaliere, unfähig zur kritischen Reflexion seines 

Verhaltens, antwortet mit schmeichelhafter Galanterie, indem er ihre äußere 

Erscheinung und freundliche Wesensart für seine innere Wandlung verantwortlich 

macht. Diese entwaffnend naive Offenbarung wird von Mirandolina jedoch mit Hohn 

quittiert. Ihr spöttisches Lachen stellt eine gezielte Degradierung dar, die den Cavaliere 

in seiner Unwissenheit über die tatsächliche Dynamik der Situation bloßstellt. Während 

er noch immer auf die Annahme seines Geschenks hofft, bewegt sich Mirandolina 

bereits auf die finale Phase ihrer strategischen Demaskierung zu: 

CAVALIERE: […] Via, prendete questa boccetta. […] Prendetela, o mi farete andare 
in collera. 

MIRANDOLINA: Fabrizio, il ferro. (chiamando forte, con caricatura) 

CAVALIERE: La prendete, o non la prendete? (alterato) 

MIRANDOLINA: Furia, furia. (prende la boccetta, e con disprezzo la getta nel paniere 
della biancheria) 

CAVALIERE: La gettate così? 

MIRANDOLINA: Fabrizio! (chiama forte, come sopra)709 

Mirandolina lässt sich schließlich zum Schein auf das inständige Werben des Cavaliere 

ein und nimmt dessen Geschenk an, wirft es jedoch sogleich achtlos in den 

Wäschekorb. Diese Geste besitzt hohe symbolische Aussagekraft: Sie bringt nicht nur 

ihre demonstrative Gleichgültigkeit gegenüber dem materiellen Wert des Geschenks 

zum Ausdruck, sondern unterstreicht zugleich ihre emotionale Distanz sowie ihre 

überlegene, souveräne Haltung dem Cavaliere gegenüber. Vor dem Hintergrund der 

gesellschaftlichen Ordnung des 18. Jahrhunderts, in der Frauen vor allem auf ihre Rolle 
 

708  Cf. Abbrugiati 2014, S. 159. 
709  Goldoni 2012, III.4, S. 82 f. 



 

 236 

als Ehefrauen und Mütter reduziert und männlicher Autorität untergeordnet waren, 

wirkt Mirandolinas selbstbestimmtes Handeln besonders subversiv. Von Frauen wurde 

erwartet, Geschenke von Männern mit Dankbarkeit entgegenzunehmen, da diese 

symbolisch sowohl Zuneigung als auch ökonomische Versorgung signalisierten. Die 

Ablehnung oder gar Geringschätzung solcher Gesten stellte eine Überschreitung der 

etablierten Verhaltensnormen dar und konnte als Affront gegen die männliche Ehre 

verstanden werden. Ihre bewusste Distanzierung von ökonomischer Abhängigkeit und 

emotionaler Unterwerfung stellt eine gezielte Infragestellung traditioneller weiblicher 

Rollenzuschreibungen dar. Der demonstrative Umgang mit dem Geschenk wird so zur 

performativen Zurückweisung der männlichen Avance. Die Verletzung des Cavaliere 

manifestiert sich unmittelbar in seiner rhetorischen Reaktion, die seine Verwunderung 

und sein inneres Unverständnis offenbart. 

Während der gesamten Szene bleibt Mirandolina in einer bewusst abweisenden Rolle 

verhaftet. Diese Haltung konkretisiert sich nicht nur in ihrer sprachlichen Ignoranz, 

sondern auch in ihrer körperlichen Abwendung, sie widmet sich kontinuierlich der 

häuslichen Tätigkeit des Bügelns und ruft mehrmals nach Fabrizio. Diese wiederholte 

Interaktion mit dem Diener verdeutlicht sowohl eine Ablenkungsstrategie als auch eine 

bewusste Hierarchisierung der sozialen Rollen im Gasthaus. Wie auch Abbrugiati 

betont, ist Mirandolinas Verhalten im Verlauf der vierten Szene als Ausdruck kalter 

Geringschätzung und emotionaler Kontrolle zu interpretieren, ein Verhalten, das durch 

die didaskalische Struktur und Regieanweisungen gestützt wird.710  

MIRANDOLINA: È caldo bene? (prende il ferro) 

FABRIZIO:  Signora sì. (sostenuto) 

MIRANDOLINA: Che avete, che mi parete turbato? (a Fabrizio, con tenerezza) 

FABRIZIO:  Niente, padrona, niente. 

MIRANDOLINA: Avete male? (come sopra) […] 

CAVALIERE: Via, dategli il ferro, e che se ne vada. 

MIRANDOLINA: Gli voglio bene, sa ella? È il mio cameriere fidato. (al Cavaliere) 

CAVALIERE: (Non posso più.) (da sé, smaniando) 

MIRANDOLINA: Tenete, caro, scaldatelo. (dà il ferro a Fabrizio)711 

 
710  Cf. Abbrugiati 2014, S. 159. 
711  Goldoni 2012, III.5, S. 83. 



 

 237 

Mirandolina setzt in Szene III.5 gezielt eine affektive Strategie ein, um den Cavaliere zu 

provozieren. Indem sie ihrem Diener Fabrizio demonstrativ Zuneigung entgegenbringt, 

instrumentalisiert sie die Sprache der Liebe, um eine gezielte Reaktion des Cavaliere 

hervorzurufen. 712  Besonders signifikant ist hierbei die erstmalige Verwendung des 

Kosewortes caro (mein Lieber) gegenüber Fabrizio. Diese sprachliche Markierung 

impliziert nicht nur eine emotionale Aufwertung des Dieners, sondern erfüllt zugleich 

eine doppelte Funktion: Einerseits demonstriert Mirandolina ihre Fähigkeit, die Sprache 

der Intimität flexibel und taktisch einzusetzen, andererseits spiegelt sie damit bewusst 

das Verhalten des Cavaliere, der in den Szenen II.18 und III.4 selbst den Ausdruck cara 

(meine Liebe) gegenüber Mirandolina verwendete. Diese Spiegelstruktur fungiert als 

rhetorischer Gegenschlag: Mirandolina bedient sich derjenigen Mittel, die der Cavaliere 

zuvor zur Verführung einsetzte, um ihn nun selbst emotional zu destabilisieren. Dass 

diese Provokation ihre Wirkung nicht verfehlt, zeigt sich bereits zu Beginn der 

darauffolgenden Szene III.6: Der Cavaliere reagiert auf Mirandolinas Verhalten mit 

offenkundiger Unzufriedenheit und artikuliert seine Frustration: 

CAVALIERE: Gran finezze, signora, al suo cameriere! […] Si vede che ne siete 
invaghita. 

MIRANDOLINA: Io innamorata di un cameriere? Mi fa un bel complimento, signore; non 
sono di sì cattivo gusto io. Quando volessi amare, non getterei il mio 
tempo sì malamente. (stirando) 

CAVALIERE: Voi meritereste l’amore di un re. 

MIRANDOLINA: Del re di spade, o del re di coppe? (stirando) 

CAVALIERE: Parliamo sul serio, Mirandolina, e lasciamo gli scherzi. […] Non 
potreste per un poco lasciar di stirare? 

MIRANDOLINA: Oh perdoni! Mi preme allestire questa biancheria per domani. […] 
Perché di questa biancheria me ne ho da servire, e di lei non posso far 
capitale di niente. (stirando)713 

Es lässt sich klar erkennen, dass der Cavaliere, wie Spranzi herausstellt, zunehmend in 

einen emotionalen Abgrund gerät.714 Mirandolinas ironisch-abwertende Bemerkung, sie 

habe nicht so schlechten Geschmack, sich in einen Hausdiener zu verlieben, steht 

jedoch im paradoxen Spannungsverhältnis zu dem Umstand, dass sie am Ende der 

Komödie aus pragmatischen Gründen eben diesen Mann heiraten wird, eine 

Entscheidung, die dem Schutz ihrer gesellschaftlichen Reputation dient. 

 
712  Cf. Spranzi 2010, S. 58. 
713  Goldoni 2012, III.6, S. 84. 
714  Cf. Spranzi 2010, S. 58. 



 

 238 

Der Cavaliere selbst sucht nun vermehrt nach Klarheit und fordert ein ernsthaftes 

Gespräch. Währenddessen bleibt Mirandolina in ihrer Tätigkeit des Bügelns versunken, 

ohne ihn auch nur eines Blickes zu würdigen. Ihre Weigerung, das Bügeln zu 

unterbrechen, trotz der Bitte des Cavaliere, verweist auf ihre geschäftliche 

Zielstrebigkeit und symbolisiert zugleich die bewusste Degradierung seiner Bedeutung. 

Der Cavaliere wird gewissermaßen mit der materiellen Realität konfrontiert: Während 

die Wäsche für Mirandolina ein ökonomischer Gewinn ist, verspricht ihm seine 

Zuneigung keinen praktischen Nutzen. Schließlich führt diese Ignoranz zur emotionalen 

Eskalation des Cavaliere, der unter der psychischen Belastung leidet und Mirandolina 

bittet, ihm nicht weiter seelische Qualen zuzufügen. Um dieser empfundenen 

Demütigung zu entkommen, entschließt er sich, seine Liebe offen zu gestehen, ein 

Schritt, der seine vollständige Unterwerfung unter die Verführungsmacht Mirandolinas 

markiert: 

CAVALIERE: Non mi tormentate più. Vi siete vendicata abbastanza. Stimo voi, stimo 
le donne che sono della vostra sorte, se pur ve ne sono. Vi stimo, vi 
amo, e vi domando pietà. […] Non mi tratate con tanta asprezza. 
Credetemi, vi amo, ve lo giuro. (vuol prendere la mano, e della col 
ferro lo scotta.) Aimè! […] Pazienza! Questo è niente. Mi avete fatto 
una scottatura più grande. 

MIRANDOLINA: Dove, signore? 

CAVALIERE: Nel cuore.715 

Szene III.6 markiert einen zentralen Wendepunkt innerhalb der dramatischen Struktur 

der Komödie und stellt zugleich eine der bedeutungsvollsten Konfrontationen zwischen 

den beiden Hauptfiguren dar. An diesem Punkt erreicht Mirandolina den Höhepunkt 

ihrer Verführungstaktik: Der Cavaliere, vormals überzeugter Misogyn, enthüllt offen 

seine emotionale Unterwerfung, indem er zugibt, Mirandolina nicht nur zu achten und 

zu schätzen, sondern sie auch zu lieben. Sein Versuch, physischen Kontakt herzustellen, 

wird jedoch von der Protagonistin mit äußerster Entschlossenheit zurückgewiesen, 

indem sie ihn mit dem Bügeleisen verbrennt. 

Das Bügeleisen erfährt eine semantische Umdeutung: Statt für Verführung steht es 

nun für einseitige, schmerzhafte Leidenschaft und wird zur Chiffre des seelischen Leids 

des Cavaliere. Die Handlung ist darüber hinaus ein Ausdruck der Grausamkeit und 

Dominanz Mirandolinas.716 Indem sie ihm demonstrativ Schmerz zufügt, verschafft sie 

sich eine letzte Genugtuung über die völlige Unterwerfung ihres Gegenspielers. Wie 

 
715  Goldono 2012, III.6, S. 84 f. 
716  Cf. Alonge 2004, S. 87. 



 

 239 

Scheible betont, wird das in der gesamten Komödie leitmotivisch verwendete Symbol 

der „Hände“ in dieser Szene zu einem instrumentellen Machtmittel umgeformt: Die 

Hände, mit denen Mirandolina zuvor Speisen zubereitet und Wein eingeschenkt hat, 

werden nun zur Quelle realer körperlicher Verletzung, und damit zum Endpunkt der 

Inszenierung weiblicher Stärke.717 Trotz ihres vordergründig um Verzeihung bittenden 

Verhaltens bleibt Mirandolina konsequent in ihrer Rolle.718 Die Entschuldigung wird 

von Seiten des Cavaliere nicht als Entlastung wahrgenommen, sondern als Verstärkung 

seiner emotionalen Qualen. Er konstatiert, dass der physische Schmerz nicht im 

Verhältnis steht zu der seelischen Verwundung, die sie ihm zugefügt hat. Damit wird 

sein Herz metaphorisch zum eigentlichen Ort der Verletzung. Der emotionale 

Zusammenbruch des Cavaliere wird im letzten Moment nochmals intensiviert, als 

Mirandolina demonstrativ ihren Diener Fabrizio ruft, ein Akt, der nicht nur Ignoranz, 

sondern gezielte Provokation darstellt: 

MIRANDOLINA: Fabrizio. (chiama ridendo) 

CAVALIERE: Per carità, non chiamate colui. 

MIRANDOLINA: Ma se ho bisogno dell’altro ferro. 

CAVALIERE: Aspettate … (ma no) chiamerò il mio servitore. […] Giuro al cielo, se 
viene colui, gli spacco la testa. […] Chiamate un altro; colui non lo 
posso vedere. […] Compatitemi … son fuori di me. 

MIRANDOLINA: Anderò io in cucina, e sarà contento. […] Non posso chiamar chi 
voglio? (passeggia) 

CAVALIERE: Lo confesso. Ho gelosia di colui. (le va dietro)719 

Mirandolina agiert in dieser Szene mit psychologischer Präzision, indem sie ihren 

Diener Fabrizio ruft, eine Handlung, die nicht nur den Verlauf der Interaktion, sondern 

insbesondere die emotionale Verfassung des Cavaliere entscheidend destabilisiert. Der 

gezielte Ruf nach Fabrizio wirkt auf den Cavaliere wie ein Affront gegen seine 

Männlichkeit und soziale Stellung. Seine eindringliche Bitte, jeden herbeizurufen, nur 

nicht den Hausdiener, zeugt von einer tiefen Kränkung seines aristokratischen 

Selbstbildes. Die Tatsache, dass seine Rivalität sich ausgerechnet gegen einen 

Angehörigen des niederen Standes richtet, steigert seine Demütigung erheblich.  

In dieser Szene zeigt sich eine markante Wandlung des Cavaliere: Aus dem anfangs 

rationalen und antifeministischen Zyniker wird ein emotional destabilisiertes Subjekt, 

 
717  Cf. Scheible 1993, S. 141. 
718  Cf. Domini 2008, S. 23. 
719  Goldoni 2012, III.6, S. 85 f. 



 

 240 

das zunehmend von seinen Leidenschaften beherrscht wird und seine frühere 

Selbstkontrolle verliert. Dass er sich, metaphorisch gesprochen, in ein „hündisches“ 

Verhalten begibt, verdeutlicht den vollständigen Kontrollverlust über seine Gefühle und 

markiert gleichzeitig den dramatischen Kontrast zu seiner ursprünglichen 

Charakterposition. Dieses Verhalten steht paradigmatisch für den Erfolg von 

Mirandolinas Strategie, die sich nicht nur auf rhetorische Mittel stützt, sondern auch auf 

eine gezielte Inszenierung sozialer Machtverhältnisse: 

CAVALIERE: Questa è la prima volta ch’io provo che cosa sia amore. […] Non 
intendo di comandarvi: vi prego. (la segue) 

MIRANDOLINA: Che cosa vuole da me? (voltandosi con alterezza) 

CAVALIERE: Amore, compassione, pietà. 

MIRANDOLINA: Un uomo che stamattina non poteva vedere le donne, oggi chiede amore 
e pietà? Non gli abbado, non può essere, non gli credo. (Crepa, schiatta, 
impara a disprezzar le donne.) (da sé, parte)720 

In dieser Passage tritt Mirandolina als eine ausgesprochen selbstbestimmte und 

durchsetzungsfähige Figur in Erscheinung. Ihre explizite Weigerung, sich etwas 

befehlen zu lassen, ist Ausdruck ihrer autonomen Haltung und verweist zugleich auf 

ihre leitende Rolle innerhalb des Gasthauses.721  Im 18. Jahrhundert war weibliches 

Verhalten stark durch Unterordnung, Zurückhaltung und Abhängigkeit geprägt. Frauen 

wurden auf den häuslich-privaten Bereich beschränkt und galten vor allem als 

Ehefrauen oder Mütter im Dienst männlicher Autorität. Mirandolinas selbstbewusstes 

Auftreten, ihr ökonomisches Handeln und ihre verbale Selbstbehauptung markieren 

daher einen Bruch mit tradierten Geschlechterrollen und spiegeln eine bürgerliche 

Neuverhandlung weiblicher Identität im Zeichen der Aufklärung. Die Bezugnahme auf 

ihre Vergangenheit als rechte Hand ihres Vaters legt nahe, dass Mirandolina bereits früh 

geschäftliche Verantwortung übernahm, eine Rolle, die im 18. Jahrhundert 

üblicherweise Männern vorbehalten war. Dies begünstigt auch die Annahme, dass sie 

Elemente männlich konnotierter Verhaltensmuster in ihr Selbstverständnis integriert 

hat, was sich in ihrem Auftreten als resolute padrona (Eigentümerin) manifestiert.722 

Mirandolina hat den Cavaliere, einen erklärten Frauenverächter, dazu gebracht, die 

Begriffe „Liebe“, „Mitgefühl“ und „Mitleid“ in den Mund zu nehmen, eine 

Entwicklung, die seine emotionale Entwaffnung markiert und den Triumph der 

Protagonistin über sein einst misogynes Weltbild vorbereitet. 

 
720  Goldoni 2012, III.6 S. 86. 
721  Cf. Abbrugiati 2014, S. 167. 
722  Cf. Alonge 2004, S. 69. 



 

 241 

Die emotionalen Erfahrungen, die der Cavaliere durch Mirandolinas kalkulierte 

Verführung erleidet, führen ihn an die Grenzen seiner Selbstkontrolle und lassen ihn in 

einem Zustand zwischen Verzweiflung und affektiver Verwirrung zurück. Seine 

Entwicklung kann somit als Symbol für den Zerfall patriarchaler Selbstgewissheit unter 

dem Einfluss weiblicher Selbstbestimmung gelesen werden. 

8.3.5. Il trionfo della protagonista 
Bereits im ersten Akt hatte Mirandolina durch ihre Soliloquien deutlich gemacht, dass 

sie sich zum Ziel gesetzt hatte, den Cavaliere zu erobern. Diese Eroberung wurde im 

Verlauf des zweiten Aktes erfolgreich vollzogen. Im dritten Akt strebt sie nun danach, 

ihren Triumph öffentlich sichtbar zu machen und somit die moralische Dimension ihrer 

Strategie offenzulegen. 

In Szene III.17 wirft der Conte dem Cavaliere vor, seine misogyne Haltung lediglich 

vorgetäuscht zu haben, um Mirandolina zu umwerben, und fordert ihn deshalb zum 

Duell heraus. Die Konfrontation zwischen den beiden Adligen eskaliert, bis 

Mirandolina gemeinsam mit ihrem Diener Fabrizio in Szene III.18 dazwischengeht, um 

das Duell zu verhindern. Ihre Reaktion ist von Entsetzen geprägt: Sie zeigt sich 

schockiert darüber, dass ihr Verhalten solche Konsequenzen nach sich zieht und ein 

bewaffneter Konflikt ausgerechnet ihretwegen ausbrechen konnte. Dieser Moment 

verdeutlicht zugleich den Höhepunkt ihres Einflusses wie auch den moralischen 

Wendepunkt ihrer Strategie: Mirandolina wird mit den realen Auswirkungen ihres 

manipulativen Spiels konfrontiert, das ursprünglich dazu diente, die Misogynie des 

Cavaliere zu bestrafen, nun jedoch das gesellschaftliche Gleichgewicht empfindlich 

stört: 

FABRIZIO:  Alto, alto, padroni. 

MIRANDOLINA: Alto, signori miei, alto. 

CAVLAIERE: (Ah! Maledetta!) (vedendo Mirandolina) 

MIRANDOLINA: Povera me! Colle spade? 

MARCHESE: Vedete? Per causa vostra. 

MIRANDOLINA: Come per causa mia? 

CONTE:  Eccolo, lì il signor Cavaliere. È innamorato di voi. 

CAVALIERE: Io innamorato? Non è vero; mentite. 

MIRANDOLINA: Il signor Cavaliere innamorato di me? Oh no, signor Conte, ella 
s’inganna. Posso assicurarla, che certamente s’inganna. 



 

 242 

CONTE:  Eh, che siete voi pur d’accordo … 

MARCHESE: Si sa, si vede … 

CAVALIERE: Che si sa? Che si vede? (alterato, verso il Marchese) 

MARCHESE: Dico, che quando è, si sa … Quando non è, non si vede. 

MIRANDOLINA: Il signor Cavaliere innamorato di me? Egli lo nega, e negandolo in 
presenza mia, mi mortifica, mi avvilisce, e mi fa conoscere la sua 
costanza e la mia debolezza. Confesso il vero, che se riuscito mi fosse 
d’innamorarlo, avrei creduto di fare la maggior prodezza del mondo. Un 
uomo che non può vedere le donne, che le disprezza, che le ha in mal 
concetto, non si può sperare d’innamorarlo. Signori miei, io sono una 
donna schietta e sincera: quando devo dir, dico, e non posso celare la 
verità. Ho tentato d’innamorare il signor Cavaliere, ma non ho fatto 
niente. È vero, signore? Ho fatto, ho fatto, e non ho fatto niente. (al 
Cavaliere) 

CAVALIERE: (Ah! Non posso parlare.) (da sé)723 

Mirandolina bemüht sich in dieser Szene, die zugespitzte Situation zu entschärfen, 

wobei sie vordergründig den Eindruck erweckt, den Cavaliere in Schutz nehmen zu 

wollen.724 Indem sie behauptet, dieser sei keineswegs in sie verliebt, eine Behauptung, 

die sie auf seine vermeintlich verletzende Offenheit stützt, verfolgt sie ihre bekannte 

Taktik der Verstellung. Ihre Aussage ist strategisch kalkuliert: Sie gibt scheinbar zu, 

geglaubt zu haben, den Cavaliere zur Liebe bewegen zu können, und führt das Scheitern 

dieses Vorhabens auf seine grundsätzliche Verachtung gegenüber Frauen zurück. Wer 

Frauen verachte, so argumentiert sie, sei zum Lieben nicht fähig. 

In diesem rhetorischen Manöver verdichtet sich gewissermaßen die Quintessenz 

ihrer gesamten Strategie: eine vorgeblich enttäuschte Haltung, die die eigentliche 

Intention, die öffentliche Demontage der misogynen Haltung des Cavaliere, verdeckt. 

Der gezielte Appell an den Cavaliere zielt darauf ab, ihn zur öffentlichen Bestätigung 

seiner Gefühle zu bewegen, die er ihr gegenüber bereits in Szene III.6 gestanden hatte. 

Durch diese erneute emotionale Provokation forciert Mirandolina eine öffentliche 

Selbstentlarvung des Cavaliere und treibt damit ihren Triumph als manipulative, aber 

zugleich intellektuell überlegene Protagonistin konsequent voran: 

CONTE:  Lo vedete? Si confonde. (a Mirandolina) 

MARCHESE: Non ha coraggio di dir di no. (a Mirandolina) 

CAVALIERE: Voi non sapete quel che dite. (al Marchese, irato) […] 

 
723  Goldoni 2012, III.18, S. 102. 
724  Cf. Spranzi 2010, S. 62. 



 

 243 

MIRANDOLINA: Oh, il signor Cavaliere non s’innamora. Conosce l’arte. Sa la furberia 
delle donne: alle parole non crede; delle lagrime non si fida. Degli 
svenimenti poi se ne ride. 

CAVALIERE: Sono dunque finite le lagrime delle donne, sono mendaci gli 
svenimenti? 

MIRANDOLINA: Come! Non lo sa, o finge di non saperlo? 

CAVALIERE: Giuro al cielo! Una tal finzione meriterebbe uno stile nel cuore. 

MIRANDOLINA: Signor Cavaliere, non si riscaldi, perché questi signori diranno ch’è 
innamorato davvero. 

CONTE:  Sì, lo è, non lo può nascondere. 

MARCHESE: Si vede negli occhi. 

CAVALIERE: No, non lo sono. (irato al Marchese)725 

Mirandolina setzt ihr taktisches Spiel auch in dieser Szene fort, indem sie weiterhin 

vehement leugnet, dass der Cavaliere in sie verliebt sei. Dabei verweist sie auf dessen 

vermeintliche Unbeugsamkeit gegenüber weiblicher List und Rhetorik: Er sei, so 

Mirandolina, ein Mann, der keiner Frau Glauben schenke, weder ihren Worten noch 

ihren Tränen traue und sich über Ohnmachtsanfälle sogar amüsiere, eine gezielte 

Anspielung auf ihre inszenierte Ohnmacht in Szene II.17. Indem der Cavaliere 

daraufhin erstaunt nachfragt, ob ihre Tränen und der Schwächeanfall bloß 

geschauspielert gewesen seien, gelingt es Mirandolina, seine Verunsicherung 

offenzulegen. Ihre scheinbar erstaunte Reaktion, dass er dies nicht längst durchschaut 

habe, verdeutlicht sowohl ihre Überlegenheit als auch die effektive Umsetzung ihrer 

Strategie. Der Cavaliere erkennt nun allmählich die Tragweite der Täuschung und 

äußert seine Enttäuschung in Form einer metaphorischen Aussage: Ein derartiger 

Betrug verdiene einen Dolchstoß ins Herz, ein Bild für seine tief empfundene 

Kränkung. Gleichzeitig wirft Mirandolina ihm auf subtile Weise vor, selbst unehrlich zu 

sein, da er seine Verliebtheit leugnet, eine Tatsache, die sie durch die Reaktion auf ihre 

vorgetäuschte Ohnmacht längst als gegeben betrachtet. Ihre vorgebliche Schutznahme 

des Cavaliere dient dabei nur einem Zweck: ihn zur öffentlichen Preisgabe seiner 

Gefühle zu drängen. 

Als Mirandolina erkennt, dass der Cavaliere trotz dieser emotionalen Provokationen 

nicht bereit ist, sein Liebesgeständnis vor der versammelten Gesellschaft zu 

wiederholen, schreitet sie zur finalen Phase ihres Plans: der öffentlich verkündeten 

Entscheidung, Fabrizio zu heiraten. Diese Ankündigung stellt einen bewussten Akt dar, 

 
725  Goldoni 2012, III.18, S. 102 f. 



 

 244 

der auf maximale Wirkung abzielt, sowohl um den Cavaliere endgültig zu demütigen 

als auch um den moralischen und gesellschaftlichen Schlusspunkt unter ihre raffinierte 

Strategie zu setzen: 

MIRANDOLINA: No signore, non è innamorato. Lo dico, lo sostengo, e son pronta a 
provarlo. 

CAVALIERE: (Non posso più.) (da sé) Conte, ad altro tempo mi troverete provveduto 
di spada. (getta via la mezza spada del Marchese) 

MARCHESE: Ehi! La guardia costa denari. (la prende di terra) 

MIRANDOLINA: Si fermi, signor Cavaliere, qui ci va della sua riputazione. Questi signori 
credono ch’ella sia innamorato; bisogna disingannarli. 

CAVALIERE: Non vi è questo bisogno. 

MIRANDOLINA: Oh sì, signore. Si trattenga un momento. 

CAVALIERE: (Che far intende costei?) (da sé) 

MIRANDOLINA: Signori, il più certo segno d’amore è quelli della gelosia, e chi non sente 
la gelosia, certamente non ama. Se il signor Cavaliere mi amasse, non 
potrebbe soffrire ch’io fossi d’un altro, ma egli lo soffrirà, e vedranno 
… 

CAVALIERE: Di chi volete voi essere? 

MIRANDOLINA: Di quello a cui mi ha destinato mio padre. 

FABRIZIO:  Parlate forse di me? (a Mirandolina) 

MIRANDOLINA: Sì, caro, Fabrizio, a voi in presenza di questi cavalieri vo’ dar la mano 
di sposa. 

CAVALIERE: (Oimè! Con colui? Non ho cuor di soffrirlo.) (da sé, smaniando) 

CONTE: (Se sposa Fabrizio, non ama il Cavaliere.) (da sé) Sì, sposatevi, e vi 
prometto trecento scudi. 

MARCHESE: Mirandolina, è meglio un ovo oggi, che una gallina domani. Sposatevi 
ora, e vi do subito dodici zecchini. 

MIRANDOLINA: Grazie, signori, non ho bisogno di dote. Sono una povera donna senza 
grazia, senza brio, incapace d’innamorar persone di merito. Ma Fabrizio 
mi vuol bene, ed io in questo punto alla presenza loro lo sposo …726 

Mirandolina gelingt es, den Cavaliere bis zum entscheidenden Moment in der locanda 

zu halten, um ihn schließlich im Beisein der anderen Gäste öffentlich zu 

kompromittieren. Durch ihre bewusst inszenierte Verlobung mit ihrem Diener Fabrizio 

führt sie ihre strategische Demontage des Cavaliere zu einem demonstrativen 

Abschluss. In der Einleitung zu diesem Entschluss formuliert sie rhetorisch geschickt, 
 

726  Goldoni 2012, III.18, S. 103 f. 



 

 245 

dass Eifersucht das deutlichste Indiz für wahre Liebe sei, eine Aussage, die darauf 

abzielt, die emotionale Reaktion des Cavaliere gezielt zu provozieren. Ihre 

Argumentation folgt dabei einer kalkulierten Logik: Sollte der Cavaliere tatsächlich in 

sie verliebt sein, so müsste ihm der Gedanke unerträglich sein, dass sie sich einem 

anderen Mann zuwendet. Die inszenierte Heiratsanbahnung mit Fabrizio erfolgt in 

bewusst affektierter Virtuosität. Die Enttäuschung des Cavaliere, der diese Wendung 

nicht antizipiert, ist im Verlauf der Szene deutlich spürbar. Durch ihre Entscheidung, 

einen Mann aus ihrer eigenen sozialen Schicht zu wählen, „un uomo della sua stessa 

condizione“727, erfüllt Mirandolina nicht nur ein lang gegebenes Versprechen, sondern 

präsentiert diese Verbindung gleichzeitig als Mittel zur Rehabilitierung ihrer 

gesellschaftlichen Ehre. Das Publikum weiß jedoch, dass diese Entscheidung auch 

durch die prekäre Lage motiviert ist, in der sich Mirandolina in den Szenen III.13/14 

befindet. Die Eheschließung fungiert somit nicht als romantisches Ziel, sondern als 

strategisch-pragmatischer Schachzug zur Wahrung ihrer Autonomie. 728  Da Fabrizio 

lediglich ein Angestellter in ihrer locanda ist, besteht für ihn nur durch die Ehe die 

Möglichkeit eines sozialen Aufstiegs („salto di classe“ 729 ), dessen tatsächliche 

Realisierung jedoch ausschließlich von Mirandolinas Zustimmung abhängig bleibt. 

Die Absage an die Mitgift der Adligen, Conte und Marchese, dient als weiterer 

Bestandteil ihrer Selbstinszenierung als unabhängige Frau und soll eventuelle Zweifel 

an den wahren Beweggründen ihrer Heiratsentscheidung zerstreuen. 730  Wie Bertani 

betont, verkörpert Mirandolina letztlich weniger ein romantisches Ideal weiblicher 

Emotionalität, sondern vielmehr eine „macchina calcolatrice“731, die ihre Umgebung 

mit strategischer Rationalität manipuliert. Bemerkenswert ist zudem die Ambivalenz 

der Figur: In Szene III.6 lehnt sie noch mit Nachdruck die Vorstellung ab, sich in einen 

Diener zu verlieben, ein Umstand, den sie nun offenkundig widerruft. Dass sie 

schließlich selbst den Heiratsantrag initiiert und diesen im Beisein dreier Männer 

höheren Standes vollzieht, manifestiert ihre Rolle als emanzipierte und handlungsfähige 

Frau ihrer Zeit. 

Die Reaktion des Cavaliere auf die plötzliche Ankündigung der Verlobung ist von 

einem hochgradig melodramatischen Ton geprägt. In seinem abschließenden Monolog, 

direkt an Mirandolina gerichtet, entlädt sich seine Kränkung in einer affektgeladenen 

 
727  Carlo Goldoni, Memorie, lettere, teatro. Introduzione scelta e commento di Cesare Boldreghini, 

Florenz: 1969, S. 49. 
728  Cf. Domini 2008, S. 24 f. 
729  Alonge 2004, S. 75. 
730  Cf. Spranzi 2010, S. 64. 
731  Bertani 1993, S. 37. 



 

 246 

Sprache, die auf die völlige Niederlage seiner Selbstbeherrschung und seines 

männlichen Selbstbildes hinweist.732  Dieses finale Sprachbild fungiert nicht nur als 

Ausdruck seines emotionalen Zusammenbruchs, sondern auch als implizites 

Eingeständnis seiner Unterlegenheit gegenüber der weiblichen List und Intelligenz: 

CAVALIERE: Sì, maledetta, sposati a chi tu vuoi. So che tu m’ingannasti, so che 
trionfi dentro di te medesima d’avermi avvilito, e vedo sin dove vuoi 
cimentare la mia tolleranza. Meriteresti che io pagassi gl’inganni tuoi 
con un pugnale nel seno; meriteresti ch’io ti strappassi il cuore, e lo 
recassi in mostra alle femmine lusinghiere, alle femmine ingannatrici. 
Ma ciò sarebbe un doppiamente avvilirmi. Fuggo dagli occhi tuoi: 
maledico le tue lusinghe, le tue lagrime, le tue finzioni; tu mi hai fatto 
conoscere qual infausto potere abbia sopra di noi il tuo sesso, e mi hai 
fatto a costo mio imparare, che per vincerlo non basta, no, disprezzarlo, 
ma ci conviene fuggirlo. (parte)733 

In seiner abschließenden Szene befindet sich der Cavaliere in einem Zustand tiefer 

innerer Zerrissenheit. Ihm ist nun bewusst geworden, dass sämtliche Gesten der 

Zuneigung, die Tränen sowie die raffinierten Inszenierungen Mirandolinas keineswegs 

Ausdruck authentischer Empfindung waren, sondern vielmehr Teil eines ausgeklügelten 

Plans, ihn öffentlich zu kompromittieren. Der Cavaliere erkennt, dass bloße 

Frauenverachtung nicht ausreiche, um sich dem Einfluss des weiblichen Geschlechts zu 

entziehen, vielmehr müsse man konsequente Meidung praktizieren, um sich vor dessen 

manipulativer Macht zu schützen. Aus dieser Einsicht heraus erklärt er die Flucht für 

den einzig gangbaren Ausweg und verlässt, psychisch zerrüttet, die Bühne. 

Bevor er jedoch endgültig abtritt, vollzieht er eine letzte Abrechnung mit 

Mirandolina: Er bezeichnet sie als verfluchte Betrügerin, die sich an seinem 

emotionalen Zusammenbruch weide. Gleichwohl wahrt der Cavaliere einen Rest von 

Würde, indem er auf ihre finale Provokation, nämlich eine öffentliche Rache, nicht 

eingeht, da dies seine gesellschaftliche und persönliche Entblößung nur verstärken 

würde. In einem selbstkritischen Moment räumt er ein, dass sie es war, die ihm die 

Augen geöffnet und ihm die gefährliche Wirkmacht des weiblichen Geschlechts vor 

Augen geführt habe, eine Macht, die er bislang unterschätzt hatte. 

In der letzten Szene entzieht Mirandolina sich den Avancen der Adligen endgültig, 

indem sie dem Conte und dem Marchese mitteilt, dass sie als nun verheiratete Frau 

nicht länger deren Gastfreundschaft gewähren könne. Diese Eheschließung mit ihrem 

Diener Fabrizio ist jedoch nicht als romantische Entscheidung zu interpretieren, sondern 

als strategisches Kalkül: Sie dient der Wahrung ihres sozialen Ansehens und ihrer 

 
732  Cf. Anglani 1983, S. 229. 
733  Goldoni 2012, III.18, S. 104. 



 

 247 

geschäftlichen Autonomie. Die Vernunft obsiegt über das Gefühl, was exemplarisch auf 

die dramaturgische Struktur der Komödie Goldonis verweist, in der emotional-

sentimentale Momente durch pragmatische Handlungsmuster ersetzt werden. 

Der abschließende Monolog Mirandolinas, der paradigmatisch als Goldonis 

moralischer Schlusspunkt fungiert, fasst pointiert die zentrale Botschaft des Stücks 

zusammen. In ihm wird nicht nur das intellektuelle und soziale 

Überlegenheitsbewusstsein der Protagonistin manifest, sondern auch das 

emanzipatorische Leitmotiv der Komödie: die Kritik an der oberflächlichen 

Frauenfeindlichkeit des männlichen Adels und die exemplarische Darstellung 

weiblicher Selbstbestimmung im Rahmen bürgerlicher Werte: 

MIRANDOLINA: […] e lor signori ancora profittino di quanto hanno veduto, in vantaggio 
e sicurezza del loro cuore; e quando mai si trovassero in occasioni di 
dubiare, di dover cedere, di dover cadere, pensino alle malizie imparate, 
e si ricordino della Locandiera.734 

Die intendierte Wirkung dieser Komödie besteht darin, das Publikum zu einer 

reflektierten Auseinandersetzung mit der potenziellen Gefährdung durch intelligente 

und raffinierte Frauenfiguren zu bewegen, die Männer in psychologisch geschickt 

konstruierte „Fallen“ zu locken vermögen. Obwohl Goldoni auf den ersten Blick eine 

Warnung an das männliche Geschlecht ausspricht, erweist sich sein Werk zugleich als 

Ausdruck einer subtilen Aufwertung und Emanzipation weiblicher Handlungsmacht. 

Ihm gelingt es, mit Mirandolina eine ambivalente weibliche Figur zu erschaffen, die 

gleichermaßen schmeichelhaft wie gefährlich auftritt und in ihrer komplexen 

Ausgestaltung neue dramaturgische Wege beschreitet.735 Goldoni demonstriert hierbei, 

dass List, Intelligenz und strategisches Kalkül, verkörpert durch die Protagonistin, 

selbst die Starrheit und Selbstherrlichkeit des Cavaliere zu überwinden vermögen. 

In diesem Sinne fungiert die Komödie als eine didaktische Bühne, die eine „scuola“, 

eine Schule, darstellt, in der gelehrt wird, wie man sich den Gefahren der Verführung 

entzieht, um nicht den Fallstricken unreflektierter Selbstüberschätzung zu erliegen.736 

8.4. Die Geschichte einer Gastwirtin  
Mirandolina zeichnet sich sowohl durch eine ausgeprägte Intelligenz als auch durch ein 

hohes Maß an Autonomie aus und verkörpert damit ein paradigmatisches Frauenbild 

des 18. Jahrhunderts,	 sondern zeigt zugleich ein für ihre Zeit bemerkenswert 

 
734  Goldoni 2012, III.scena ultima, S. 107. 
735  Cf. Goldoni 2012, L’autore a chi legge, S. 7. 
736  Cf. Goldoni 2012, L’autore a chi legge, S. 7. 



 

 248 

progressives Verhalten, indem sie traditionelle Geschlechterrollen reflektiert, unterläuft 

und zu ihren Gunsten nutzt. In ihr vereinen sich, so Herry, die charakteristischen 

Merkmale der lebendigsten weiblichen Figur des gesamten teatro comico.737 Obgleich 

sie das Idealbild der zeitgenössischen Frau repräsentiert, bleibt sie dennoch mit den 

Ambivalenzen, Herausforderungen und Rätseln einer realen weiblichen Existenz 

konfrontiert. Mirandolina fungiert als zentrale Instanz von Rationalität und 

Handlungsmacht innerhalb des dramatischen Geschehens. Sie verkörpert nicht nur den 

weiblichen Körper, sondern auch dessen Anspruch auf soziale Sichtbarkeit und 

Selbstbestimmung. Ihr Verhalten artikuliert einen bewussten Widerstand gegen eine 

Ordnung, die das weibliche Subjekt marginalisiert, und lässt sich als symbolische 

Repräsentation weiblicher Autonomie und kollektiver Emanzipation deuten. Damit 

fungiert sie zugleich als Trägerin rationaler Handlungsmacht und als Repräsentantin 

eines weiblichen Körpers, der auf seine Anerkennung pocht und sich aktiv gegen 

patriarchale Zurückweisung zur Wehr setzt. 

Ihre uneingeschränkte Kontrolle über die Geschehnisse des Gasthauses verweist auf 

ein Verhalten, das im 18. Jahrhundert als maskulin codiert war. Dennoch offenbart sie 

stellenweise eine gewisse Freude daran, von männlichen Gästen umworben zu werden. 

Diese Umwerbungen, zumeist begleitet von materiellen Geschenken, zielen auf 

erotische Konstellationen ab, die Mirandolina jedoch strategisch kontrolliert und im 

entscheidenden Moment zurückweist. Ihr Handeln folgt dabei einem durchdachten 

Kalkül: Sie nutzt die Zuneigung und das Interesse ihrer Gäste zu ihrem wirtschaftlichen 

Vorteil, ohne dabei ihre Integrität oder gesellschaftliche Stellung zu gefährden. Ihr 

innerer Stolz auf ihre soziale Herkunft bewahrt sie vor einer vollständigen Hingabe an 

ökonomische oder soziale Aufstiegsphantasien. Auch wenn sie finanzielle 

Zuwendungen annimmt, verweigert sie sich strikt jeglicher Selbstpreisgabe, die ihre 

Autonomie kompromittieren würde. Mirandolina beurteilt soziale Beziehungen und 

Unterschiede in der gesellschaftlichen Hierarchie nicht auf Basis emotionaler Ideale 

oder traditioneller Ehrfurcht vor dem Adel, sondern danach, ob sie für sie persönlich 

sinnvoll oder nützlich sind. Diese Haltung steht im Gegensatz zum klassischen 

Rollenerwartungsbild an Frauen im 18. Jahrhundert, das häufig auf Heirat, Versorgung 

und Anpassung an die soziale Hierarchie ausgerichtet war. Mirandolina unterläuft diese 

traditionellen Rollenerwartungen. Diese Rationalität zeigt sich auch in ihrer 

Entscheidung, den frauenfeindlichen Cavaliere durch gezielte emotionale Manipulation 

zu kompromittieren. 

 
737  Cf. Herry 2009, S. 479. 



 

 249 

Durch gezielte Gesten, etwa das Überreichen hochwertiger Bettwäsche, ein betont 

unterwürfiges Auftreten oder das exklusiv für ihn zubereitete Ragout, aktiviert sie 

sukzessive seine emotionale Bindung. Die biancheria (Bettwäsche) dient zu Beginn der 

Handlung als Verführungsinstrument, erfährt jedoch im dritten Akt, insbesondere in der 

sogenannten Bügelszene, eine semantische Umcodierung: Sie kehrt zu ihrem 

ursprünglichen Gebrauchswert zurück und markiert damit das Ende des Spiels sowie 

die Rückkehr zum ökonomischen Diskurs. 

Trotz ihrer charakterlichen und sozialen Gegensätze teilen Mirandolina und der 

Cavaliere einen zentralen Wesenszug: das ausgeprägte Streben nach persönlicher 

Unabhängigkeit. Sowohl Mirandolina als auch der Cavaliere lehnen die Ehe primär 

deshalb ab, weil sie diese als potenzielle Einschränkung ihrer individuellen libertà 

begreifen. Diese Haltung bleibt bis zum Ende der Komödie bestimmend: Mirandolina 

entscheidet sich strategisch für eine Eheschließung mit Fabrizio, nicht aus emotionaler 

Neigung, sondern um sich dauerhaft von der Gefahr einer realen Bindung an den 

Cavaliere zu distanzieren und so ihre libertà zu bewahren. Der Cavaliere wiederum 

reagiert auf die Ankündigung dieser Verbindung mit dem sofortigen Verlassen des 

Gasthauses, ein symbolischer Akt, der seine Rückkehr zu einem autonomen Leben 

markiert. 

Die affektive Bindung, die der Cavaliere im Verlauf der Komödie zu Mirandolina 

entwickelt, wird zunehmend evident, ist jedoch nicht Ausdruck einer authentischen 

gegenseitigen Zuneigung, sondern vielmehr das Resultat gezielter Inszenierung und 

bewusster Verstellung seitens der Protagonistin.738 Mirandolinas strategisches Verhalten 

führt dazu, dass sich der Cavaliere, wider seine anfängliche Misogynie, in sie verliebt, 

wodurch sie eine asymmetrische Machtposition über ihn erlangt. Diese zunehmende 

Dominanz äußert sich in ihrem Bestreben, ihn emotional zu destabilisieren und ihn 

letztlich, was ihr auch gelingt, in einem Zustand der Erniedrigung zurückzulassen.739 

Die endgültige Demütigung des Cavaliere erfolgt durch Mirandolinas Entschluss, ihren 

promesso sposo, den Diener Fabrizio, zu heiraten. Diese Entscheidung dient nicht 

einem emotionalen Ideal, sondern stellt einen kalkulierten Akt dar, durch den sie ihre 

Autonomie wahrt und den Cavaliere öffentlich entzaubert. Für ihn wird dadurch 

deutlich, dass er lediglich ein Mittel zum Zweck innerhalb ihrer Verführungsstrategie 

war und dass sämtliche Zuneigungsbekundungen ihrerseits bloße Täuschung waren. 

Obgleich die Verbindung mit Fabrizio nicht auf wechselseitiger Liebe basiert, sondern 
 

738  Cf. Nuccio Messina, Carlo Goldoni. Vita, opere, attualità, Rom: 1993, S. 102. 
739  Cf. Attilio Momigliano, Le opere di Carlo Goldoni. Scelte e illustrate per le scuole medie, Turin: 

1970, S. 61. 



 

 250 

funktional motiviert ist, erfüllt sie die narrative Konvention des lieto fine, des 

glücklichen Endes. Hierbei handelt es sich um eine Wiederherstellung der Ordnung, 

womit die Komödie in einen Zustand sozialer und moralischer Stabilität zurückgeführt 

wird, eine Rückkehr zur gewohnten Alltagsstruktur, in der die Figuren wieder ihren 

jeweiligen gesellschaftlichen Rollen zugeordnet sind. 

Mirandolina ist zwar keine psychologisch vielschichtige Figur, zeichnet sich jedoch 

durch ihren ausgeprägten Intellekt, ihre strategische Weitsicht und ihre subtile Kunst 

der Verführung aus. Diese Eigenschaften ermöglichen es ihr, die emotionale 

Selbstkontrolle des Cavaliere zu unterwandern und ihn, entgegen seiner erklärten 

Misogynie, in einen Zustand affektiver Abhängigkeit zu versetzen. Ihre kognitive 

Überlegenheit gegenüber dem Cavaliere manifestiert sich insbesondere in ihrer 

Fähigkeit, Situationen zu antizipieren und gezielt zu lenken. 

Mirandolina bleibt während des gesamten dramatischen Verlaufs eine Figur, die mit 

bemerkenswerter Klarheit und Selbstbeherrschung agiert. Sie wahrt durchgehend die 

Kontrolle und lenkt das Geschehen mit der Präzision einer Regisseurin, wobei die ihr 

verfallenen Männer zu Instrumenten ihrer strategischen Absichten werden.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 251 

Teil 4: Die weibliche Bühnenfigur im Vergleich: Zwischen 

Macht und Freiheit 

Im vierten Teil dieser Dissertation werden die beiden zentralen Frauenfiguren in 

Goldonis Komödien systematisch gegenübergestellt. Im Zentrum stehen dabei sowohl 

die strukturellen Gemeinsamkeiten, etwa die formale Unterordnung unter patriarchale 

Haushaltsordnungen und der eingeschränkte Zugang zu Eigentum und 

Rechtskompetenz, als auch die strategischen Unterschiede, mit denen Corallina und 

Mirandolina jeweils Willens- und Entscheidungsräume erschließen. 

Corallina operiert vornehmlich über empathisch-rhetorische Vermittlung: Durch 

narrative Selbstzuschreibung und affektive Appelle an Ehre und Fürsorge dekonstruiert 

sie patriarchale Deutungsmacht und nutzt das Mitgiftsritual als symbolische Ressource. 

Mirandolina hingegen transformiert die ökonomische Infrastruktur ihrer locanda in 

einen semi-öffentlichen Verhandlungsraum, in dem sie Attraktivität, Gastfreundschaft 

sowie implizite emotionale und eheliche Zusagen als Verhandlungsmasse einsetzt: Sie 

suggeriert ihren männlichen Gästen emotionale Verfügbarkeit, lässt eine mögliche 

Eheschließung bewusst im Raum stehen, akzeptiert ökonomische Zuwendungen als 

symbolisches Kapital und nutzt eine doppeldeutige, höflich-manipulative Sprache, um 

Erwartungen zu erzeugen, ohne sich je eindeutig festzulegen. 

Die Analyse im nachfolgenden Kapitel gliedert sich in drei Abschnitte: Zunächst 

werden die Überschneidungen herausgearbeitet, etwa der Rückgriff auf die galante 

Conduite740 und die Inszenierung emotionaler Intelligenz als informeller Machtfaktor. 

Anschließend folgt die Erfassung der divergenten Handlungsmodi: Corallinas 

solidarische Sorge versus Mirandolinas marktwirtschaftliche Kalkulation. Im letzten 

Schritt werden diese Beobachtungen in den soziokulturellen Kontext des 

18. Jahrhunderts eingeordnet, um zu verdeutlichen, wie jede Figur auf ihre Weise 

proto-feministische Potenziale auslotet. 

Auf diese Weise soll gezeigt werden, dass Goldoni die weibliche Bühnenfigur nicht 

nur als komödiantische Dienstleisterin entwirft, sondern als variantenreiche 

Projektionsfläche für weibliche Autorität und Autonomie im Zeitalter der Aufklärung. 
 

740 Innerhalb dieses Normsystems sollten Frauen vor allem Leichtigkeit, Anmut und       
Einfühlungsvermögen verkörpern, während Männer sich durch galante Aufmerksamkeit und 
zurückhaltende Leidenschaft auszeichneten. Handbücher zur galanten Conduite fanden in 
Edukationskreisen weite Verbreitung und prägten lange Zeit die aristokratische und aufstrebend-
bürgerliche Kultur Europas. In Goldonis Komödien erscheint die galante Conduite als kultureller 
Hintergrund, den Figuren wie Corallina oder Mirandolina teils affirmativ, teils subversiv nutzen: Sie 
bedienen sich höfischer Höflichkeitsformen, um sie im weiteren Verlauf für rhetorische Tricks oder 
ökonomische Verhandlungen umzudeuten und so informelle Handlungsspielräume zu eröffnen. 



 

 252 

9. Parallelen und Unterschiede der Protagonistinnen 
Im soziohistorischen Kontext des 18. Jahrhunderts, in dem Frauen juristisch und 

gesellschaftlich weitgehend entrechtet waren, repräsentieren die Figuren Corallina (La 

serva amorosa, 1752) und Mirandolina (La locandiera, 1753) bei Carlo Goldoni zwei 

paradigmatische Ausprägungen weiblicher Handlungsfähigkeit. Beide Frauen bewegen 

sich in einer patriarchalen Ordnung, die sie formal von Entscheidungsgewalt, 

ökonomischer Unabhängigkeit und rechtlicher Autonomie ausschließt, sei es durch die 

patria potestas oder durch ihre begrenzte rechtliche Handlungsfähigkeit (z. B. das 

Fehlen testamentarischer und vertraglicher Selbstbestimmung). Goldonis 

Protagonistinnen agieren jedoch entgegen dieser strukturellen Beschränkungen. Sie sind 

weder bloße komische Nebenfiguren noch passive Objekte männlicher Intrigen, sondern 

nehmen in ihren jeweiligen Stücken zentrale, steuernde Funktionen ein, sie entscheiden 

über das Schicksal der anderen Figuren, reflektieren ihre Position im 

Geschlechtergefüge und gestalten es aktiv mit. 

Zentrales Bindeglied beider Protagonistinnen ist der bewusste Verzicht auf ein 

matrimonio nobile, also auf eine Eheschließung mit einem sozial höherstehenden 

Partner. Stattdessen wählen sie ein sogenanntes matrimonio di sistemazione, eine 

vernunftgeleitete Verbindung ohne soziale Aufstiegsperspektive: Corallina entscheidet 

sich für einen gleichrangigen Partner, während Mirandolina einen gesellschaftlich 

untergeordneten Mann wählt, wobei sowohl ihre soziale Position als auch ihre 

ökonomische Unabhängigkeit unangetastet bleiben. Im Fall Corallinas wird deutlich, 

dass ihre Ehe mit dem Diener Brighella, durch eine überraschend großzügige Mitgift 

wirtschaftlich abgesichert, weniger aus romantischen Gefühlen, sondern klar aus 

pragmatischer Überlegung hervorgeht. Diese Beobachtung verweist auf ein zentrales 

Strukturprinzip in Goldonis Komödien: die bewusste Inszenierung weiblicher 

Selbstbestimmung jenseits emotionaler Idealisierung. Der Begriff matrimonio di 

sistemazione bezeichnet im 18. Jahrhundert eine pragmatische, oft ökonomisch 

motivierte Eheform, deren Ziel nicht das emotionale Liebesideal, sondern soziale 

Stabilität und Versorgung ist. Im Fall Corallinas bedeutet dies eine strategische 

Heiratsentscheidung, die nicht aus emotionaler Leidenschaft, sondern aus einer bewusst 

kalkulierten sozialen Positionierung hervorgeht. Dabei wird das klassische Modell der 

dienenden Frau unterlaufen: Zwar heiratet Corallina formal einen Gleichrangigen, also 

Brighella, doch geschieht dies erst, nachdem ihr dreifach eine symbolische Mitgift 

angeboten wurde (durch Ottavio, Pantalone und Florindo). Diese dreifache Zuwendung 

wirkt wie eine verspätete Anerkennung ihrer Leistungen im Dienste der familiären 



 

 253 

Ordnung. Die materiellen Sicherheiten, die ihr letztlich zustehen, dienen nicht der 

Aufwertung Brighellas, sondern der Bestätigung ihres eigenen Status als moralisch 

überlegene, ordnungsstiftende Figur. Das entscheidende Moment ist daher nicht die 

Eheschließung selbst, sondern der Umstand, dass Corallina sie freiwillig, unter 

veränderten Bedingungen, nach eigener Maßgabe vollzieht. Sie bleibt diejenige, die die 

Handlung lenkt, nicht nur durch die Versöhnung der Hauptfiguren, sondern auch durch 

die Auswahl ihres Partners. Ihre Entscheidung für ein matrimonio di sistemazione 

verweist somit auf einen grundlegenden Bruch mit dem traditionellen weiblichen 

Rollenbild der Zeit: Nicht passiv wird Corallina „verheiratet“, sondern sie gestaltet 

selbst den Rahmen ihrer Existenz. Die Ablehnung eines emotionalen Liebesnarrativs 

zugunsten einer ökonomisch und sozial motivierten Verbindung macht diese Komödie 

damit nicht nur zu einem Akt weiblicher Selbstermächtigung, sondern auch zu einem 

Reflexionsraum über Geschlechterrollen, Heiratspolitik und weibliche Handlungsmacht 

im 18. Jahrhundert.  

In diesem Kontext ist auch Mirandolinas Entscheidung für eine Verbindung mit dem 

Verwalter Fabrizio zu verorten, eine Wahl, die weniger aus emotionalem Bedürfnis als 

aus pragmatischen Überlegungen resultiert. Die Ehe, die sie mit Fabrizio eingeht, eine 

Verbindung, die bereits von ihrem verstorbenen Vater vorgesehen war, ist in ihrer 

Anlage eine Zweckehe, in der sich keine Anzeichen emotionaler Zuneigung erkennen 

lassen. Mirandolinas Entscheidung zur Heirat mit Fabrizio ist als kalkulierte Anpassung 

an gesellschaftliche Erwartungshorizonte zu interpretieren. Sie geht diesen Schritt nur 

unter der Bedingung ein, dass sie innerhalb der Verbindung eine hierarchische 

Überlegenheit bewahren kann, ein Umstand, der es ihr ermöglicht, ihre Autonomie und 

Selbstverwirklichung weitgehend aufrechtzuerhalten. Mirandolinas Entscheidung lässt 

sich als Anpassung an ein gesellschaftlich normiertes Rollenmodell deuten, das 

weibliche Selbstbestimmung innerhalb konventioneller Strukturen in eine formal 

legitimierte Partnerschaft überführt. Die Wahl des Partners erfolgt folglich nicht aus 

innerer Neigung, sondern aus strategischer Selbstverortung innerhalb eines bürgerlichen 

Normsystems, das Ansehen, Reputation und funktionale Rollenerfüllung über 

persönliche Affekte stellt. Rationalität und Kalkül dominieren hierbei gegenüber 

emotionaler Authentizität, ein Spannungsverhältnis, das exemplarisch für die 

ambivalente weibliche Handlungsmacht im Kontext des 18. Jahrhunderts steht. 

Mirandolinas Entscheidung ist somit als bewusste Hinwendung zu einer bürgerlichen 

Lebensform zu verstehen, in der Stabilität, sozialer Status und ökonomische Sicherheit 

zentrale Orientierungsgrößen darstellen. Diese Wahl markiert eine Abkehr vom Ideal 



 

 254 

der Liebe und verweist auf ein an gesellschaftlicher Zweckmäßigkeit orientiertes 

Lebensmodell. Wie Kapp jedoch kritisch anmerkt, mangelt es dieser pragmatischen 

Lösung an jeder Form von „Empfindsamkeit“, jenem affektiven Element, das im 

Kontext des aufklärerischen Diskurses häufig als humanistisches Gegengewicht zur 

Rationalität fungiert. 741  Die emotionale Leerstelle innerhalb der Entscheidung 

Mirandolinas wird damit zum Symptom einer Spannung zwischen aufklärerischem 

Selbstentwurf und gesellschaftlicher Erwartung, zwischen individueller Freiheit und 

normativer Anpassung. 

In diesem Spannungsfeld ist auch die Konstruktion von Liebe in La locandiera zu 

verorten: Mirandolinas Umgang mit dem Konzept der Liebe basiert weniger auf 

affektiver Gegenseitigkeit als vielmehr auf einem strategischen Spiel der Täuschung 

und einem bewussten Akt psychologischer Machtausübung, insbesondere gegenüber 

dem Cavaliere, der als Inbegriff männlicher Überheblichkeit inszeniert wird. Ihre 

Handlungen zielen nicht auf emotionale Vereinigung, sondern auf die demonstrative 

Widerlegung männlicher Selbstgewissheit. In diesem Kontext deutet Abbrugiati die 

abschließende Eheschließung nicht als Erfüllung, sondern als strukturelle Niederlage 

der Protagonistin: eine Kapitulation vor gesellschaftlicher Norm und sozialem 

Konformitätsdruck.742 

Diese Lesart lässt sich auch auf Corallina übertragen. Beide Protagonistinnen, 

Mirandolina wie Corallina, gehen am Ende ihrer jeweiligen Komödien eine Verbindung 

ein, die nicht auf Liebe, sondern auf funktionaler Zweckmäßigkeit basiert. Die 

Entscheidung zur Ehe wird dabei nicht aus innerer Überzeugung getroffen, sondern 

dient der Sicherung von Status, Ruf und sozialer Position. In beiden Fällen wird ein 

Mangel an emotionaler Tiefe erkennbar, wodurch die Figuren im Verlauf des Stücks 

zunehmend als affektiv entleerter und innerlich distanzierter erscheinen. Föcking 

interpretiert dieses Spannungsverhältnis als Ausdruck eines grundlegenden inneren 

Konflikts zwischen virtù (Tugend) und passione (Leidenschaft): Die weiblichen 

Protagonistinnen befinden sich in einem strukturellen Dilemma, das sie in ihrem 

Handlungsfluss hemmt und in eine Situation führt, in der jede Entscheidung ambivalent 

bleibt.743  Das Resultat ist eine pragmatische Lösung, die zwar äußerlich funktional 

erscheint, innerlich jedoch durch den Verzicht auf Authentizität und affektive Erfüllung 

gekennzeichnet ist. Somit stehen Mirandolina und Corallina exemplarisch für eine 
 

741  Cf. Kapp 2007, S. 219. 
742  Cf. Abbrugiati 2014, S. 172. 
743  Cf. Marc Föcking, „Pamela und der Tod des Komischen. Zur funktionalen Ambivalenz der 

Empfindsamkeit bei Carlo Goldoni“, in: Romanistisches Jahrbuch, Bd. 45, Berlin/Boston: 1994, S. 
145. 



 

 255 

Generation von Bühnenfiguren, deren Handlungsspielräume zwar erweitert erscheinen, 

die jedoch nach wie vor den normativen Begrenzungen einer patriarchal kodierten 

Gesellschaft unterliegen. 

Sowohl Mirandolina als auch Corallina befinden sich am Ende ihrer jeweiligen 

Komödien in einem moralisch und sozial codierten Dilemma, das sie zur Entscheidung 

zwischen persönlichem Begehren und gesellschaftlicher Erwartung zwingt. 

Mirandolina, die sich durch die obsessive Zuwendung des Cavaliere zunehmend 

bedrängt und in ihrer Autonomie gefährdet sieht, entscheidet sich, entgegen ihrer 

ursprünglichen Ablehnung der Ehe, für eine Verbindung mit Fabrizio. Auch Corallina 

wählt eine funktionale Ehe mit Brighella, die weniger von emotionaler Zuneigung als 

von sozialem Kalkül getragen ist und ihr ermöglicht, ihre öffentliche Reputation als 

tugendhafte Frau aufrechtzuerhalten. Der bewusste Verzicht auf subjektive 

Gefühlsäußerungen wird dabei nicht als Zeichen von Schwäche oder Verlust gedeutet, 

sondern als Ausdruck rationaler Selbstdisziplin, als ein Akt strategischer 

Selbstbeherrschung, der als Vorrang vernunftgeleiteten Handelns gegenüber affektiver 

Impulsivität zu verstehen ist und den Protagonistinnen die Kontrolle über ihr soziales 

Selbstbild sowie ihre narrative Position innerhalb der gesellschaftlichen Ordnung 

sichert. In beiden Fällen mündet dieser Entschluss in eine Form weiblicher 

Selbstbehauptung innerhalb patriarchaler Ordnungsstrukturen: Mirandolina behält ihre 

ökonomische und soziale Dominanz und Unabhängigkeit als Wirtin; Corallina bewahrt 

ihre moralische Integrität und gesellschaftliche Achtung. 

Der bewusste Verzicht auf ein affektiv erfülltes Ehemodell wird in beiden Fällen zur 

Voraussetzung für eine stabile und sozial akzeptierte Positionierung innerhalb eines 

Systems, das weibliche Handlungsspielräume im 18. Jahrhundert strukturell begrenzt. 

In dieser Spannung zwischen Anpassung und Autonomie liegt die doppelte Lesbarkeit 

der Protagonistinnen Corallina und Mirandolina: Einerseits fungieren sie als 

Agentinnen pragmatischer Selbstermächtigung, die durch kluge strategische 

Entscheidungen soziale Kontrolle über ihre Lebensumstände gewinnen; andererseits 

spiegeln sie zugleich die normativen Einschränkungen und affektiven Verluste, denen 

weibliche Subjekte im patriarchal kodierten Diskurs jener Zeit unterworfen waren. 

Beide Frauen lehnen bewusst die ihnen gesellschaftlich zugedachten Rollenbilder ab, 

etwa als Ehefrauen adeliger oder wohlhabender Männer, und entscheiden sich 

stattdessen für eine Verbindung, die nicht auf sozialen Aufstieg, sondern auf Stabilität 

und Selbstbestimmung zielt: Während Corallina einen gleichrangigen Partner wählt, 

heiratet Mirandolina einen gesellschaftlich untergeordneten Mann.	 Diese Entscheidung 



 

 256 

markiert nicht nur die Zurückweisung eines hierarchisch geprägten Ehediskurses, 

sondern kann als ein Akt weiblicher Autonomie gelesen werden. Es handelt sich dabei 

nicht um eine offene Rebellion gegen gesellschaftliche Konventionen, sondern vielmehr 

um eine subtile, jedoch wirkungsvolle Form stiller Subversion. Indem Mirandolina und 

Corallina innerhalb bestehender Strukturen handeln, diese jedoch zugleich 

unterwandern und neu codieren, legen sie Zeugnis ab von einer weiblichen 

Souveränität, die sich ihrer Zeit zum Trotz artikuliert. 

Im dramaturgischen Aufbau der beiden Komödien übernehmen die Protagonistinnen 

jeweils die Rolle der Initiatorin eines zentralen smascheramento, eines 

Entlarvungsprozesses, der sich in der klassischen Komödientradition auf Täuschung 

und Offenbarung stützt. In beiden Fällen ist es die weibliche Bühnenfigur, sei es in 

Gestalt der serva oder der locandiera, die durch scharfen Verstand, soziale Intelligenz 

und rhetorische Mittel eine patriarchal strukturierte Ordnung ad absurdum führt und 

auflöst. Dabei ist der Moment der Enthüllung nicht nur narrativ aufgeladen, sondern 

auch ideologisch bedeutungsvoll: In Corallinas berühmtem Schlussmonolog („vengano 

que’ saccenti, che dicon male delle donne […].“ 744 ) formuliert sie eine klare 

Gegenerzählung zum männlich dominierten Deutungsmonopol, eine Verteidigung 

weiblicher Tugend und zugleich eine Anklage gegen strukturelle Herabsetzung. Dass 

sie dabei im Plural spricht, „il nostro sesso“, verleiht der Szene überindividuelle 

Tragweite: Corallina spricht nicht nur für sich selbst, sondern für das weibliche 

Kollektiv, das in der Gesellschaft des 18. Jahrhunderts systematisch marginalisiert 

wurde. 

Ein Schlüsselmoment in Mirandolinas Selbstinszenierung ist die Passage in II.19: 

„L’impresa è fatta. Il di lui cuore è in fuoco, in fiamme, in cenere. Restami solo, per 

compiere la mia vittoria, che si renda pubblico il mio trionfo, a scorno degli uomini 

presuntuosi, e ad onore del nostro sesso“.745 Mirandolina deklariert ihren emotionalen 

und rhetorischen „Sieg“ über den Cavaliere, der sich bislang durch ausgesprochene 

Frauenverachtung hervorgetan hatte. Diese Passage ist nicht nur Ausdruck ihrer 

erfolgreichen Verführung, sondern sie fungiert auch als expliziter meta-theatraler 

Kommentar zur Geschlechterordnung des 18. Jahrhunderts. Mirandolina spricht von 

trionfo, einem Begriff, der bewusst aus dem politischen und militärischen Vokabular 

entlehnt ist, und erhebt ihr individuelles Spiel zur symbolischen Handlung „ad onore del 

nostro sesso“. Diese Formulierung greift genau jene Kollektivbezeichnung auf, die auch 

 
744 Goldoni 2007, III.scena ultima, S. 176. 
745 Goldoni 2017, II.19, S. 76. 



 

 257 

Corallina im Schlussmonolog wählt („viva il nostro sesso, e crepi colui che ne dice 

male“ 746 ). Beide Figuren beanspruchen ihre jeweilige Handlung nicht nur als 

persönliche Emanzipation, sondern als Beitrag zu einem kollektiven weiblichen 

Selbstverständnis und zur symbolischen Aufwertung des weiblichen Geschlechts im 

Theater wie in der Gesellschaft. Der Unterschied liegt in der strategischen Anlage: 

Während Corallina im familiären Raum durch Fürsorge, Loyalität und moralische 

Integrität patriarchale Ordnungsmuster unterläuft, operiert Mirandolina im öffentlichen, 

ökonomischen Raum mit Mitteln der gezielten Verführung, Täuschung und Kontrolle. 

Ihr Sieg über den Cavaliere ist ein Triumph über die misogyne Ideologie seiner Figur, 

zugleich aber eine performative Demonstration weiblicher Durchsetzungsfähigkeit. 

Beide Figuren nehmen damit aktiv an einem Diskurs teil, der die traditionelle 

Rollenzuweisung der Frau im 18. Jahrhundert in Frage stellt. Mirandolina verfolgt 

dieses Ziel durch die gezielte Ironisierung männlicher Dominanzansprüche sowie durch 

die bewusste Inszenierung ihrer eigenen weiblichen Einfluss- und Gestaltungsmacht; 

Corallina hingegen setzt auf rhetorische Klarheit, moralische Standfestigkeit und die 

Umcodierung patriarchaler Praktiken wie der Mitgift. Dass beide ihre jeweilige 

Handlung als Ehre des weiblichen Geschlechts deklarieren, zeigt, dass Goldoni in 

beiden Stücken eine implizite proto-feministische Agenda verfolgt: Die Frau wird nicht 

mehr bloß dargestellt, sondern spricht, entscheidet und handelt selbst. 

Obwohl Corallina und Mirandolina strukturell Ähnliches erreichen, unterscheiden sie 

sich in ihrer biografischen Ausgangslage und strategischen Vorgehensweise. Corallina 

ist bereits Witwe, eine Stellung, die im 18. Jahrhundert mit einem gewissen Maß an 

sozialer Freiheit, aber auch ökonomischer Unsicherheit verbunden war. Ihre Mitgift ist 

kein materieller Besitz, sondern symbolischer Natur: Florindo, der ihr als Lohn für ihre 

treue Dienstbarkeit „geschenkt“ wird. Dass Corallina ihn weiterreicht und Rosaura zur 

Frau gibt, ist ein Akt moralischer Integrität, der ihre uneigennützige Handlungsweise 

und ihr Pflichtethos betont. 

Mirandolina hingegen ist ledig und wirtschaftlich unabhängig. Sie hat die Herberge 

ihres verstorbenen Vaters geerbt, ein Besitz, der nicht nur ihre soziale Stellung sichert, 

sondern gleichzeitig als Mitgift fungiert. Diese ökonomische Ressource erlaubt ihr, 

Männer emotional und strategisch zu binden, ohne sich von ihnen abhängig zu machen. 

Ihre Macht resultiert nicht aus Empathie oder familiärer Loyalität wie bei Corallina, 

sondern aus der geschickten Kontrolle von Raum, Zeit und ökonomischer Erwartung. 

Während Corallina innerhalb der häuslichen Sphäre wirkt und auf affektive Vermittlung 

 
746 Goldoni 2007, III. scena ultima, S. 176. 



 

 258 

setzt, bewegt sich Mirandolina in einem semi-öffentlichen, ökonomisch geprägten 

Raum, in dem sie bewusst mit erotischer Aufladung und vertraglichen Verhältnissen 

operiert. 

Die unterschiedlichen Räume weiblichen Handelns verweisen zugleich auf ein 

übergeordnetes dramaturgisches Prinzip, das sowohl bei Goldoni als auch bei Molière 

angelegt ist: Scaltrezza (soziale Intelligenz) wird nicht nur spezifischen 

Dienerinnenfiguren zugeschrieben, sondern gilt als charakteristische Eigenschaft 

weiblicher Figuren insgesamt. 747  Diese Inszenierung weiblicher List als 

kompositorisches Gegengewicht zu männlicher Autorität stellt ein zentrales Merkmal 

der klassischen Komödie dar und eröffnet der weiblichen Figur einen subversiven 

Handlungsspielraum innerhalb restriktiver Gesellschaftsordnungen. 

Sowohl bei Molière als auch bei Goldoni fungieren weibliche Figuren als 

Trägerinnen von Handlungsmacht, nicht obwohl, sondern gerade weil sie 

gesellschaftlich untergeordnet sind. Die daraus resultierende Notwendigkeit zur 

Anpassung, Täuschung oder Vermittlung wird in dramaturgischer Hinsicht zur Tugend 

umgewertet. Die Klugheit der Frauen ist dabei nicht auf Intrige oder bloße List 

beschränkt, sondern stellt eine soziale Intelligenz dar, die sich im Umgang mit 

Hierarchien, Affekten und rhetorischen Mitteln ausdrückt. 

Im Fall Goldonis zeigt sich diese Qualität besonders prägnant bei Corallina und 

Mirandolina. Beide Figuren agieren mit überlegener Übersicht und besitzen eine 

ausgeprägte Fähigkeit, andere Figuren emotional zu lenken, Machtkonstellationen zu 

erkennen und zugunsten ihrer eigenen Zielsetzung zu beeinflussen. Ihre scaltrezza liegt 

dabei nicht im Betrug, sondern in der Fähigkeit zur strategischen Lenkung 

gesellschaftlicher Dynamiken: Corallina vermittelt zwischen Vater und Sohn, setzt sich 

für Gerechtigkeit ein und nutzt die Ehe- und Mitgiftkonventionen für eine moralisch 

überlegene Lösung. Mirandolina hingegen nutzt ihre Position als Wirtin, ihre 

ökonomische Unabhängigkeit und ihre Fähigkeit zur ironischen Distanz, um männliche 

Dominanzphantasien zu entlarven und zu kontrollieren. 

Indem Goldoni die scaltrezza nicht nur als individuelle Eigenschaft einzelner 

Figuren, sondern als kollektives, geschlechtlich codiertes Potenzial markiert, entwickelt 

er eine dramaturgische Gegenfigur zum traditionellen patriarchalen Sprechakt. Der 

Verweis auf eine allgemeine weibliche Intelligenz im sozialen, rhetorischen und 

affektiven Sinn, macht seine Komödien anschlussfähig für einen proto-feministischen 

Diskurs, in dem Frauen nicht nur handeln, sondern mit Handlungsmacht ausgestattet 

 
747 Scognamiglio 2002, S. 49. 



 

 259 

werden, weil sie klüger, vorausschauender und empathischer sind als ihre männlichen 

Gegenüber. In diesem Sinne wird die scaltrezza zur literarischen Rehabilitierung 

weiblicher Subjektivität in einer Zeit, in der Frauen gesellschaftlich marginalisiert, aber 

auf der Bühne zunehmend ins Zentrum gerückt wurden. 

Beide Figuren stehen somit exemplarisch für zwei divergente, aber gleichwertige 

Modelle weiblicher Handlungsmacht im 18. Jahrhundert: Corallina verkörpert eine 

moralisch fundierte, fürsorgliche Form der weiblichen Autorität, Mirandolina eine 

selbstbewusst kalkulierte, ökonomisch abgesicherte Form weiblicher Autonomie. Beide 

Formen zielen jedoch auf das Gleiche: die Anerkennung weiblicher 

Handlungskompetenz in einem System, das sie systematisch ausschließt. Gerade im 

soziokulturellen Kontext des 18. Jahrhunderts, in dem die Rolle der Frau weitgehend 

auf Ehe, Mutterschaft und häusliche Sphäre reduziert war und weibliche Teilhabe am 

öffentlichen Leben stark eingeschränkt blieb, entfaltet diese dramaturgische Konzeption 

eine besondere Sprengkraft. In diesem Sinne lassen sich beide Komödien als bewusst 

proto-feministische Theaterstücke 748  lesen, die über die konkrete Figur hinaus eine 

generelle Alternative zum normativen Frauenbild ihrer Zeit entwerfen, nicht leise, 

sondern wirkungsvoll und bewusst im öffentlichen Raum formuliert, in dem das Theater 

als zentrales Medium sozialer Selbstverständigung fungierte.	 Goldoni gelingt es, durch 

die Gestaltung weiblicher Bühnenfiguren nicht nur die Komödientradition grundlegend 

zu reformieren, sondern zugleich ein Reflexionsangebot über Geschlechterrollen, 

Machtasymmetrien und die subtilen Mechanismen weiblicher Selbstbehauptung im 

gesellschaftlichen Gefüge des Ancien Régime zu formulieren. 

10. Goldoni als proto-feministischer Dramatiker im Kontext 

des 18. Jahrhunderts 
Carlo Goldonis Komödien La serva amorosa und La locandiera markieren einen 

bedeutenden literarischen Beitrag zur Darstellung weiblicher Selbstbehauptung im 18. 

Jahrhundert. In einer Epoche, in der Frauen rechtlich und gesellschaftlich weitgehend 

entrechtet waren, sie konnten weder frei über Besitz verfügen noch rechtlich autonom 

agieren, inszeniert Goldoni Frauenfiguren, die innerhalb der ihnen zugewiesenen 

sozialen Räume eine bemerkenswerte Handlungsfähigkeit entfalten. Diese Autonomie 

ist keine offene Rebellion gegen das patriarchale System, sondern eine stille, 

strategische Subversion: eine Form der Emanzipation durch soziale Intelligenz, 

 
748 Cf. Giovanelli 2007, S.12. 



 

 260 

affektive Kontrolle und rhetorische Kompetenz. Goldonis differenzierte Darstellung 

weiblicher Figuren lässt sich vor dem Hintergrund seiner biografischen Prägung 

verstehen: Trotz seiner langjährigen Erfahrung in einem von Misogynie geprägten 

Theatermilieu entwickelt er kein pauschal abwertendes Frauenbild. Vielmehr lässt sich 

seine vergleichsweise wohlwollende Perspektive auf weibliche Subjektivität als 

Ausdruck einer persönlichen Gegenbewegung zu gesellschaftlichen 

Geschlechterstereotypen deuten. 

Aus analytischer Sicht lässt sich Goldonis Umgang mit weiblichen Figuren als 

bewusster Kontrast zur italienischen Komödientradition des 17. Jahrhunderts, 

insbesondere zur Typenkomik der commedia dell’arte, verstehen, in der weibliche 

Rollen oft auf Stereotype reduziert wurden: die kokette Verführerin, die eifersüchtige 

Ehefrau, die naive Jungfrau oder die intrigante Magd. Goldoni bricht mit diesen 

reduzierten Darstellungsformen und stattet viele seiner weiblichen Figuren mit 

psychologischer Tiefe, moralischer Ambivalenz und gesellschaftlicher Handlungsmacht 

aus. Dabei ist es nicht zufällig, dass insbesondere weibliche Figuren aus bürgerlich-

dienenden Kontexten, wie etwa Corallina als klassische servetta oder Mirandolina als 

selbstbestimmte locandiera, zu Trägerinnen rationaler Kontrolle, sprachlicher 

Souveränität und sozialer Intelligenz stilisiert werden. 

Dass Goldoni seine Frauenfiguren nicht als Projektionen eines männlichen Blicks 

anlegt, sondern ihnen Handlungsmacht und Würde verleiht, legt nahe, dass sein 

Frauenbild mehr ist als ein dramaturgisches Mittel. Vielmehr deutet sich darin ein 

ethisches und anthropologisches Programm an: Frauen erscheinen bei ihm nicht als 

bloße Objekte männlicher Begehren oder komödiantischer Lächerlichkeit, sondern als 

moralisch urteilende Subjekte mit eigenem Innenleben und sozialen Zielen.  

Goldonis zurückhaltende Kritik am weiblichen Geschlecht wird hier nicht als 

Naivität, sondern als bewusster Kontrapunkt zur gängigen Frauenverachtung gelesen, 

und damit als Ausdruck einer ethisch motivierten literarischen Entscheidung. Die 

Tatsache, dass er sich trotz eines möglicherweise negativ geprägten Theaterumfelds 

nicht dem Zynismus oder der satirischen Abwertung verschrieb, sondern vielmehr 

differenzierte, zuweilen sogar proto-feministisch lesbare Frauenfiguren entwickelte, 

verleiht seinem Werk eine bemerkenswerte moralische und gesellschaftskritische 

Dimension. Seine Frauenfiguren sind deshalb nicht bloß dramatische Instanzen, sondern 

Repräsentantinnen eines alternativen, emphatischen Menschenbildes innerhalb eines 

weitgehend patriarchal strukturierten sozialen Feldes. 



 

 261 

Corallina agiert als dienende Figur im häuslichen Kontext, nutzt jedoch gerade diese 

Position, um moralisch, emotional und letztlich auch narrativ die Kontrolle über die 

gesamte Handlung zu übernehmen. Durch geschickte Vermittlung, emotionale Appelle 

und die gezielte Instrumentalisierung traditioneller Werte wie Ehre und Treue gelingt es 

ihr, nicht nur Florindos Verhältnis zu seinem Vater zu retten, sondern auch das soziale 

Gleichgewicht wiederherzustellen, nach ihren eigenen Maßgaben. Ihre abschließende 

Rede im dritten Akt der scena ultima, in der sie offen gegen die Diffamierung des 

weiblichen Geschlechts auftritt und sich selbst als moralisch überlegene Instanz 

präsentiert, ist Ausdruck einer weiblichen Gegenstimme im patriarchalen Diskurs und 

lässt sich als literarisch ernst gemeinter Akt weiblicher Selbstvergewisserung lesen. 

Auch Mirandolina operiert mit großer Eigenständigkeit. Als Besitzerin eines 

Gasthauses handelt sie nicht im familiären, sondern im ökonomisch geprägten Raum. 

Sie ist nicht nur finanziell unabhängig, sondern auch sozial dominant. Ihre Fähigkeit, 

Männer, insbesondere den Cavaliere, durch gezielte Affektsteuerung in emotionale 

Abhängigkeit zu bringen, ist nicht als bloßes Spiel der Koketterie zu lesen, sondern als 

bewusste Strategie zur Entlarvung männlicher Überheblichkeit. Sie fungiert als Trägerin 

einer neuen, selbstbewussten Weiblichkeit, die männliche Dominanz nicht frontal 

bekämpft, sondern durch psychologische Überlegenheit entkräftet. 

Beide Protagonistinnen entscheiden sich am Ende für eine Ehe, Corallina mit 

Brighella, Mirandolina mit Fabrizio, doch in beiden Fällen handelt es sich um eine 

Zweckehe ohne emotionale Grundlage. Während die Verbindung mit einem 

gleichrangigen Partner für Corallina einen bewussten Akt der Selbstverortung darstellt, 

der ihr gesellschaftliche Akzeptanz ermöglicht, ohne Unterordnung zu verlangen, wählt 

Mirandolina mit Fabrizio gezielt einen sozial untergeordneten Partner, wodurch sie ihre 

ökonomische und soziale Überlegenheit auch im Ehebund wahrt. Die Ablehnung eines 

matrimonio nobile zugunsten eines matrimonio di sistemazione ist ein symbolischer 

Bruch mit dem tradierten Modell der Heirat. Goldoni inszeniert hier eine Form 

weiblicher Vernunft, die sich nicht auf Gefühl, sondern auf sozialen Status und 

moralische Unabhängigkeit stützt. Die emotionale Leerstelle, die dieser Verzicht 

hinterlässt, wird zum Ausdruck einer Spannung zwischen individueller Freiheit und 

normativer Anpassung. 

Goldoni verfolgt dabei kein agitatorisches Programm, doch seine Vorliebe für 

handlungsstarke weibliche Figuren ist unübersehbar: Die Frauen in seinen Komödien 

sind nicht lediglich Nebenfiguren oder Projektionsflächen männlicher Begierden, 

sondern oft Trägerinnen von Vernunft, moralischer Integrität und sozialer Ordnung, sei 



 

 262 

es in der klassischen Rolle der servetta wie Corallina oder in einer selbstbestimmten 

bürgerlichen Position wie Mirandolina. Ihre Handlungsfähigkeit liegt nicht in 

physischer Macht oder rechtlicher Autorität, sondern in ihrer Fähigkeit, Situationen zu 

deuten, andere Figuren zu beeinflussen und über Sprache und Verhalten Räume zu 

kontrollieren, die ihnen formal nicht gehören. Es ist eine „Klugheit des Herzens“, die 

sie zur eigentlichen ordnenden Kraft im Drama macht. 

Diese Haltung verweist auf ein tiefer liegendes ethisches Prinzip, das sich nicht nur 

in der Gestaltung seiner weiblichen Figuren, sondern auch in Goldonis Selbstaussagen 

manifestiert: „Goldoni diceva che essere avvocato è un grande onore, di cui bisogna 

sapersi rendere degno col lavoro e con la probità e col coraggio.”749	Gerade durch seine 

Tätigkeit als Advokat entwickelt er ein feines Gespür für menschliches Verhalten und 

soziale Dynamiken. Goldonis Bemerkung, dass es eine Ehre sei, Anwalt zu sein, und 

dass man sich dieser Würde durch „lavoro, probità e coraggio“, durch Arbeit, 

Rechtschaffenheit und Mut, würdig erweisen müsse, lässt sich nicht nur als Ausdruck 

seines juristischen Selbstverständnisses deuten, sondern auch als programmatisches 

Bekenntnis zu einer aufklärerischen Ethik, die sich durch alle Bereiche seines Schaffens 

zieht. Die Trias von Arbeit, moralischer Integrität und Zivilcourage verweist auf ein 

idealtypisches Berufsethos, das weit über die Praxis der Advokatur hinausreicht und 

vielmehr das humanistische Selbstverständnis eines Autors beschreibt, der sich sowohl 

dem sozialen Gemeinwohl als auch der kulturellen Erneuerung verpflichtet sieht. 

Goldoni war nicht nur Advokat von Ausbildung, sondern betrachtete seine Tätigkeit 

als Dramatiker ebenfalls als Form von gesellschaftlichem Dienst, mit vergleichbaren 

ethischen Anforderungen. Der Rechtsanwalt wie der Komödienschriftsteller bewegen 

sich in einem sozialen Spannungsfeld: Sie sind mit menschlichen Konflikten 

konfrontiert, mit Lüge und Wahrheit, mit Gerechtigkeit und Täuschung. Goldonis 

Komödien zielen in diesem Sinne auf eine moralische Korrektur der Sitten, wobei das 

Theater als Ort sozialer Selbstreflexion und bürgerlich-ethischer Orientierung fungiert. 

In dieser Perspektive wird seine Einschätzung des juristischen Berufs fast 

emblematisch: Wie der Anwalt dem Recht zur Geltung verhilft, so verhilft der 

Dramatiker der Wahrheit, insbesondere einer gesellschaftlich verborgenen, zur 

Sichtbarkeit. 

Die genannten Qualitäten, Arbeit, Rechtschaffenheit und Mut, finden auch in der 

Konstruktion seiner dramatischen Figuren Entsprechung. Besonders deutlich wird dies 

in den klugen weiblichen Protagonistinnen wie Corallina und Mirandolina. Sie handeln, 

 
749 Mario Cevolotto, Carlo Goldoni avvocato veneto, Bologna: 1931, S. 163. 



 

 263 

ganz im Sinne dieser Trias, aus einer inneren Verpflichtung heraus: Sie sind tätig, 

diszipliniert, moralisch integer, und sie zeigen Zivilcourage in einer Gesellschaft, die 

weibliche Autonomie weitgehend ausschließt. Ihre Fähigkeit, innerhalb restriktiver 

Ordnungen dennoch strategisch zu agieren, ist Ausdruck derselben Ethik, die Goldoni 

für seinen Beruf als Anwalt formuliert: Es geht nicht nur darum, sich innerhalb 

bestehender Normen zu bewegen, sondern auch darum, durch Haltung und Handlung 

einen Beitrag zu gesellschaftlicher Gerechtigkeit und Verbesserung zu leisten. 

Im weiteren Sinne kann Goldonis Zitat also als programmatische Aussage über seine 

Vorstellung vom Theater als moralische und soziale Institution gelesen werden. Die 

Anforderungen, die er an den avvocato stellt, überträgt er auf die Bühne und auf seine 

dramatische Funktion im gesellschaftlichen Diskurs. Dabei steht der Anspruch, sich 

einer Rolle würdig zu erweisen, im Zentrum, nicht durch Status oder Herkunft, sondern 

durch das bewusste, tugendhafte Handeln im Dienst der Gemeinschaft. In diesem Sinne 

ist Goldonis Komödienwerk auch ein Ausdruck seiner Überzeugung, dass wahre Ehre 

nicht in äußerem Glanz, sondern in innerer Haltung liegt. 

So verstanden, können La serva amorosa und La locandiera als literarische Beiträge 

zur Diskussion weiblicher Selbstbestimmung im 18. Jahrhundert gelesen werden. Sie 

schaffen einen Reflexionsraum über Geschlechterrollen, Heiratspolitik und weibliche 

Handlungsmacht, der in seiner Subtilität und Komplexität seiner Zeit voraus ist. 

Goldoni nutzt die Komödie nicht nur zur Unterhaltung, sondern als Bühne für die 

Artikulation einer weiblichen Stimme, die sich, gegen die herrschenden Strukturen 

stellt. Seine Figuren handeln in den Grenzen ihrer Zeit, aber sie tun es mit einer 

Selbstverständlichkeit, die das bestehende System infrage stellt. 

In diesem Sinne kann Goldoni mit gutem Grund als literarischer Wegbereiter eines 

frühen, bürgerlich geprägten Emanzipationsgedankens verstanden werden. Seine 

Komödien verdeutlichen, dass weibliche Selbstermächtigung selbst unter restriktiven 

gesellschaftlichen Bedingungen möglich ist – nicht durch offene Konfrontation, sondern 

durch ein strategisches Spiel mit normativen Erwartungen –, und verweisen damit auf 

das transformative Potenzial literarischer Gestaltung im Hinblick auf bestehende 

Machtverhältnisse. 

 



 

 264 

11. Schlusswort 
Die beiden in dieser Dissertation analysierten Komödien markieren einen bedeutenden 

Beitrag zur literarischen Verhandlung weiblicher Selbstbestimmung im 18. Jahrhundert. 

In einer Gesellschaftsordnung, in der Frauen rechtlich, ökonomisch und gesellschaftlich 

weitgehend entrechtet waren, inszeniert Goldoni weibliche Figuren, die innerhalb der 

ihnen gesetzten strukturellen Grenzen bemerkenswerte Handlungsfähigkeit entwickeln. 

Seine Protagonistinnen, Corallina und Mirandolina, zeichnen sich durch Intellekt, 

soziale Intelligenz, affektive Kontrolle und rhetorische Souveränität aus. Ihre 

Emanzipation vollzieht sich nicht in Form offener Rebellion, sondern durch eine subtile 

Strategie der Anpassung und Umcodierung traditioneller Geschlechterrollen. 

Beide Komödien greifen zentrale Leitgedanken des europäischen Illuminismo auf. 

Obwohl Goldoni kein theoretischer Aufklärer im engeren Sinne war, durchzieht sein 

Werk eine aufklärerisch motivierte Ethik: Die Bühne dient nicht nur der Unterhaltung, 

sondern der Belehrung des Publikums. Goldoni bringt bürgerliche Figuren mit all ihren 

Schwächen, Konflikten und sozialen Ambitionen auf die Bühne und wendet sich dabei 

explizit an ein breites gesellschaftliches Spektrum. In der Parodie adliger 

Überheblichkeit liegt zugleich eine soziale Aufwertung der bürgerlichen Lebensform. 

Dieses aufklärerische Moment überträgt sich auch auf seine Frauenfiguren, die er, 

gegen die Typisierung der commedia dell’arte, mit psychologischer Tiefe, moralischer 

Reflexionsfähigkeit und narrativer Steuerungskraft ausstattet. 

Im Zentrum stehen mit Corallina und Mirandolina zwei Figuren, die innerhalb 

patriarchaler Ordnungen agieren, diese aber zugleich unterwandern. Beide Frauen 

entscheiden sich am Ende nicht für ein matrimonio nobile, sondern für ein matrimonio 

di sistemazione: Während Corallina eine vernunftgeleitete Verbindung mit Brighella 

eingeht, die ihrer eigenen sozialen Stellung entspricht, wählt Mirandolina einen 

gesellschaftlich untergeordneten Partner, ohne dabei ihre ökonomische Autonomie oder 

ihre Position als selbstbestimmte Wirtin zu kompromittieren.	 Diese Wahl ist Ausdruck 

eines neuen weiblichen Selbstbewusstseins, verweist aber zugleich auf die strukturellen 

Begrenzungen, denen weibliche Subjekte im 18. Jahrhundert unterliegen. Die 

emotionale Leerstelle, die dieser pragmatischen Lösung innewohnt, verweist auf ein 

Spannungsverhältnis zwischen individueller Freiheit und normativer Anpassung, das in 

beiden Komödien erzählerisch und ideologisch durchgespielt wird. 

Corallina handelt im familiären Raum mit moralischer Standfestigkeit und Fürsorge. 

Durch Vermittlung und Integrität führt sie die Handlung zu einem harmonischen Ende. 

Ihr berühmter Schlussmonolog ist nicht nur eine Verteidigung des weiblichen 



 

 265 

Geschlechts, sondern eine überindividuelle Selbstermächtigung: Sie spricht für das 

nostro sesso, für die Frauen ihrer Zeit, die systematisch marginalisiert wurden. 

Mirandolina agiert im öffentlichen, ökonomischen Raum. Sie entlarvt durch 

Verführung, Kontrolle und strategische Täuschung männliche Machtfantasien, 

insbesondere die Misogynie des Cavaliere. Auch ihr Sieg ist kein individueller, sondern 

ein symbolischer Triumph zur Ehre des weiblichen Geschlechts. 

Goldoni inszeniert damit Figuren, die innerhalb ihrer Zeit einen bemerkenswerten 

Grad an Handlungsmacht erlangen, nicht durch offene Konfrontation, sondern durch 

kluge, affektkontrollierte und sprachlich überlegene Strategien. Sie werden nicht 

„verheiratet“, sondern wählen selbst, lenken nicht nur die Handlung, sondern deuten sie 

auch ideologisch um. Ihre Rolle als Frauen ist nicht bloß biologisch oder sozial 

bestimmt, sondern Ausdruck einer bewussten dramaturgischen Konstruktion weiblicher 

Souveränität. Goldoni greift mit diesen Figuren nicht nur auf die Bühnenkonventionen 

seiner Zeit zurück, sondern transformiert sie: Während die servetta in der Figur 

Corallinas als Trägerin von Rationalität, Handlungsmacht und moralischer Autorität 

auftritt, verkörpert Mirandolina als selbstständige locandiera eine verwandte, jedoch 

sozial höher positionierte Ausprägung weiblicher Selbstbestimmung im bürgerlichen 

Kontext. Diese Figuren stehen paradigmatisch für eine literarische Neubewertung 

weiblicher Subjektivität. Goldoni selbst reflektiert in seinen autobiografischen 

Schriften, dass sein vergleichsweise nuancierter und stellenweise empathischer Zugang 

zur Darstellung weiblicher Figuren nicht trotz, sondern gerade im Kontrast zu einem 

von weiblicher Affekthaftigkeit und moralischer Zweideutigkeit geprägten 

Theatermilieu entstand.	 Diese biografische Einsicht manifestiert sich in seinen Stücken 

als bewusste Abkehr von der Misogynie seiner Epoche. 

Die Analyse beider Komödien macht deutlich: Goldonis Frauenfiguren sind keine 

bloßen dramaturgischen Mittel, sondern Repräsentantinnen eines alternativen 

Menschenbildes. Ihre Autonomie basiert nicht auf formaler Macht oder juristischer 

Selbstbestimmung, sondern auf Klugheit, Arbeit, moralischer Integrität und Mut, Werte, 

die Goldoni auch für den juristischen Beruf als zentral betrachtete. Seine Idee, dass sich 

wahre Ehre nicht in Status oder Herkunft, sondern in tugendhaftem Handeln ausdrückt, 

überträgt sich auf seine dramatischen Figuren. Sowohl Corallina als auch Mirandolina 

erfüllen diesen Anspruch in exemplarischer Weise. 

Die Eheschlüsse am Ende der beiden Komödien sind nicht Ausdruck emotionaler 

Erfüllung, sondern strategische Akte gesellschaftlicher Positionierung. Goldoni nutzt 

diese Konstellation, um ein realistisches, funktionales Verständnis von weiblicher 



 

 266 

Lebensgestaltung zu vermitteln. Die emotionale Leerstelle, die diese 

Zweckverbindungen hinterlassen, verweist zugleich auf die begrenzten 

Entfaltungsmöglichkeiten von Frauen im 18. Jahrhundert. Doch gerade in dieser 

Begrenzung liegt die Kraft der Goldoni’schen Komik: Sie zeigt, wie Frauen innerhalb 

restriktiver Strukturen Handlungsmacht gewinnen können, nicht durch Konfrontation, 

sondern durch listige, reflektierte Selbstbehauptung. 

La serva amorosa und La locandiera verdeutlichen auf unterschiedliche Weise, wie 

weibliche Figuren über das Mittel der scaltrezza, also sozialer Intelligenz, moralischer 

Reflexion und sprachlicher Souveränität, zu zentralen Trägerinnen des dramatischen 

Fortschritts werden. Goldoni erschafft damit nicht nur neue Frauenbilder, sondern er 

bietet zugleich einen literarischen Reflexionsraum über die Ambivalenzen weiblicher 

Existenz im Ancien Régime. Seine Komödien sind Ausdruck einer proto-feministischen 

Haltung, in der Frauen nicht nur dargestellt, sondern handelnd, denkend und steuernd 

auftreten. 

Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass die eingangs formulierte Fragestellung 

im Verlauf dieser Dissertation in wesentlichen Aspekten beantwortet werden konnte. 

Anhand der beiden analysierten Komödien wurde exemplarisch aufgezeigt, wie 

weibliche Figuren in einem von patriarchalen Normen und sozialen Hierarchien 

geprägten Gesellschaftssystem dennoch Handlungsspielräume behaupten, tradierte 

Rollenerwartungen unterlaufen und damit ein verändertes weibliches Selbstverständnis 

artikulieren. Im Zentrum der Analyse stand die Frage nach der literarischen 

Inszenierung weiblicher Selbstermächtigung innerhalb der dramaturgischen Struktur der 

Komödie. Dabei wurde deutlich, dass Goldoni mit seinen Protagonistinnen nicht nur 

stereotype Geschlechterbilder unterwandert, sondern zugleich Räume eröffnet, in denen 

alternative Formen weiblicher Subjektivität und Autonomie zur Darstellung gelangen. 

Die weiblichen Figuren agieren nicht bloß als Funktionsträgerinnen im Dienste der 

Komödienhandlung, sondern als eigenständig handelnde Subjekte, die ihre Interessen 

strategisch verfolgen und sich in einer von männlicher Dominanz geprägten Welt 

behaupten. 

Goldoni gelingt es in beiden Stücken, die Spannung zwischen gesellschaftlicher 

Norm und individueller Selbstverwirklichung produktiv zu gestalten und dabei zentrale 

Fragen nach Geschlechterverhältnissen, sozialer Ordnung und menschlicher 

Handlungsfreiheit aufzuwerfen. Seine Komödien fungieren somit als literarische 

Reflexionsräume, in denen bestehende Machtverhältnisse kritisch hinterfragt und 

alternative gesellschaftliche Modelle zumindest ansatzweise denkbar gemacht werden. 



 

 267 

Die in der Analyse herausgearbeitete subtile Vielschichtigkeit der 

Figurenzeichnungen und der sozialen Dynamiken verweist auf die nachhaltige Relevanz 

Goldonis Werkes auch für gegenwärtige Diskurse. Insbesondere vor dem Hintergrund 

aktueller Debatten um Geschlechtergerechtigkeit, weibliche Selbstermächtigung und 

gesellschaftliche Teilhabe bietet Goldonis dramatisches Schaffen produktive 

Anknüpfungspunkte für eine kritische Auseinandersetzung mit historischen und 

gegenwärtigen Konzeptionen von Geschlecht, Macht und Identität. Goldonis Komödien 

entfalten somit nicht nur ihre Bedeutung im Kontext der Theatergeschichte, sondern 

bieten darüber hinaus wertvolle Anregungen für eine interdisziplinär ausgerichtete 

kulturwissenschaftliche Auseinandersetzung mit den Voraussetzungen und 

Ausdrucksformen weiblicher Handlungsfähigkeit im Spannungsfeld gesellschaftlichen 

Wandels. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 268 

12. Literaturverzeichnis 
Abbrugiati, Perle, Un’idea di Goldoni. L’illusione di un realista, Aix-en-Provence: 

Presses Universitaires de Provence, 2014. 
 
Ackroyd, Peter, Venedig. Biographie einer einzigartigen Stadt, München: Pantheon, 

2022. 
 
Ajello, Epifanio, Carlo Goldoni. L’esattezza e lo sguardo, Salerno: Edisud, 2011. 
 
Al Kalak, Matteo, „Investigating the Inquisition: Controlling Sexuality and Social 

Control in Eighteenth-Century Italy. Vol. 86, Nr. 3“, in: Cambridge University Press, 
Cambridge: 2016, S. 529-551. 

 
Alberti, Carmelo, Goldoni, Rom: Salerno, 2004. 
 
Alonge, Roberto, Goldoni. Dalla commedia dell’arte al dramma borghese, Mailand: 

Garzanti, 2004. 
 
Alonge, Roberto, Goldoni il libertino. Eros, violenza, morte, Rom: GLF Editori 

Latterza, 2010. 
 
Alpa, Guido, Istituzioni di Diritto privato, Turin: UTET, 1994. 
 
Alpa, Guido, Diritto Privato Europeo, Mailand: Giuffrè, 2016, 
 
Angelini, Franca, «In maschera voi siete / senza maschera al volto?» Note su 

Goldoni, Rom: Bulzoni, 2012. 
 
Anglani Bartolo, Le passioni allo specchio. Autobiografie goldoniane, Rom: Kepos 

Edizioni, 1996. 
 
Apollonio, Mario, L’Opera di Carlo Goldoni, Mailand: Edizioni Athena, 1932. 
 
Archivio di Stato di Firenze (ASFi), Segreteria di gabinetto, Appendice, 62, ins. 

40: Legge criminale del 30 novembre 1786. 
 
Archivio Segreto Vaticano, Stato Ecclesiastico: Busta F / Erbfolgerechte, Akten 

1700–1799. 
 
Aristoteles, Poetik. Griechisch/Deutsch, Stuttgart: Reclam, 2012. 
 
Ascheri, Mario, Tribunali, giuristi e istituzioni. Dal Medioevo all’età moderna, 

Rom: Il Mulino, 1989. 
 
Ascheri, Mario, The Laws of Late Medieval Italy (1000-1500): Foundations for a 

European Legal System, Leiden: Brill, 2013. 
 
Ascheri, Mario, The City-States in Late Medieval Italy, Rom: Viella, 2024. 
 
Baratto, Mario, La letteratura teatrale del Settecento in Italia. Studi e letture su 

Carlo Goldoni, Vicenza: Neri Pozza Editore, 1985. 



 

 269 

 
Basedow, Johann Bernhard, „Einübung in die Abhängigkeit“, in: Andrea van 

Dülmen (Hrsg.), Frauenleben im 18. Jahrhundert, München: C.H. Beck, 1992. 
 
Bellabarba, Marco, La giustizia nell'Italia moderna. XVI-XVIII secolo, Bari: Editore 

Laterza, 2008. 
 
Bellavitis, Anna, „Il testamento a Venezia nel XVI secolo: diritto, dovere o spazio di 

libertà?“, in: Renata Ago (Hrsg.): Famiglie. Circolazione di beni, circuiti di affettiin età 
moderna, Rom: Viella, 2008. 

 
Bellomo, Manilo, Ricerche sui rapporti patrimoniali tra coniugi. Contributo alla 

storia della famiglia medievale, Rom: Giuffrè, 1961. 
 
Bellomo, Manilo, L’Europa del diritto comune, Bologna: Il Cigno Galileo Galilei, 

1989. 
 
Bellomo, Manilo, The Common Legal Past of Europe, 1000-1800 (Studies in 

Medieval and Early Modern Canon Law), Washington: Catholic University of America 
Press 1995. 

 
Bertani, Odoardo, Goldoni. Una drammaturgia della vita. Prefazione di Guido 

Davico Bonino, Mailand: Garzanti, 1993. 
 
Bertolini, Giacomo, Intenzione coniugale e sacramentalità del matrimonio. Vol. 2: 

Approfondimenti e riflessioni, Padua: CEDAM, 2009. 
 
Berutti, Mario, Il matrimonio concordatario, Florenz: Parenti, 1958. 
 
Besta, Enrico, Gli antichi usi nuziali del Veneto e gli statuti di Chioggia, Turin: 

Fratelli Bocca Editore, 1899. 
 
Biscione, Giuseppe, Statuti del Comune di Firenze nell’Archivio di Stato. Tradizione 

archivistica e ordinamenti, Rom: Mura, 2009. 
 
Bisicchia, Andrea, „La donna nel 700 e nell’universo goldoniano”, in: Odoardo 

Bertani (Hrsg.), Saggi attorno a Goldoni. Goldoni nostro contemporaneo, Gallarate: 
Lazzati, 1987. 

 
Bock, Gisela, Frauen in der europäischen Geschichte. Vom Mittelalter bis zur 

Gegenwart, München: C.H. Beck, 2000. 
 
Boggio, Maricla, Lezioni di drammaturgia. Carlo Goldoni, La Locandiera. Incontri 

con gli allievi registri dell’accademia Nazionale d’Arte drammatica „Silvio D’Amico“, 
Rom: Aracne, 2014. 

 
Bonino, Guido Davico, „Una giovinezza irrequieta”, in: Carlo Goldoni, Gli 

innamorati. I Rusteghi. La casa nova. Le smanie per la villeggiatura, Mailand: 
Garzanti, 2001. 

 
Bonino, Guido Davico, „Nota introdutiva“, in: Carlo Goldoni, La serva amorosa, 

Torino: Giulio Einaudi Editore, 2007. 



 

 270 

 
Bouwsma, William James, Venice and the Defense of Republican Liberty: 

Renaissance Values in the Age of the Counter Reformation, Berkeley: University of 
California Press, 1968. 

 
Brambilla, Elena, „I reati morali tra corti di giustizia e casi di coscienza“, in: 

Silvana Seidel Menchi, I tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII), Bologna: Il 
Mulino, 2006. 

 
Brambilla, Elena, Sociabilità e relazioni feminili nell’Europa moderna. Temi e 

saggi, Mailand: FrancoAngeli, 2013. 
 

Brandileone, Francesco, Saggi sulla storia della celebrazione del matrimonio in 
Italia, Mailand: Ulrico Hoepli, 1906. 

 
Brooks, Helen E. M., „Negotiating Marriage and Professional Autonomy in the 

Careers of Eighteenth-Century Actresses“, in:	 Eighteenth-Century Life	 35, no. 2 (Spring 
2011). 

 
Brucker, Gene Adam, The Civic World of Early Renaissance Florence, Princeton: 

Princeton University Press, 1977. 
 

Brundage, James A., Law, Sex, and Christian Society in Medieval Europe, Chicago: 
The University of Chicago Press, 1987. 
 
Bubenik-Bauer, Iris, Frauen in der Aufklärung, Frankfurt am Main: Ulrich Helmer 

Verlag, 1995. 
 
Burke, Peter, The Fabrication of Louis XIV, London: Yale University Press, 1992. 
 
Calimani, Riccardo, Storia della repubblica di Venezia. La Serenissima dale origini 

alla caduta, Mailand: Mondadori, 2021. 
 
Capaci, Bruno, / Simeoni Gianluca, Goldoni. La vita in commedia e la commedia 

nella vita, Neapel: Liguori Editore, 2012. 
 
Capern, Amanda L., The Routledge History of Women in Early Modern Europe, 

London: Routledge Histories, 2021. 
 
Cassola, Aldo, Il carteggio di Goldoni. Bari: Laterza, 1959. 
 
Castagnetti, Andrea, Il Veneto nel Medioevo. Dai comuni cittadini al predominio 

scaligero nella Marca, Verona: Banca Popolare di Verona, 1991. 
 
Cevolotto Mario, Carlo Goldoni avvocato veneto, Bologna: Licinio Cappelli 

Editore, 1931. 
 
Chabod, Federico, L’Italia contemporanea, Turin: Piccola Biblioteca Einaudi, 2024. 
 
Chilese, Valeria, „I processi matrimoniali veronesi (secolo XVI)“, in: Silvana Seidel 

Menchi, I tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII), Bologna: FrancoAngeli, 2006. 
 



 

 271 

Codice Civile del Regno d‘Italia, Art. 148, Turin: Stamperia Reale, 1865. 
 
Codice Civile del Regno d’Italia, Art. 149, Rom: Gazzetta Ufficiale del Regno 

d’Italia, 1942. 
 
Compagnino, Gaetano, Il Settecento. L’arcadia. E l‘età delle riforme, volume VI 

tomo secondo, Bari: Laterza, 1974. 
 
Comune di Rovigo (Assessorato alla Cultura Spettacolo e Pubblica Istruzione), 

Goldoni fra maschere e storia, Rovigo: N.N., 1984. 
 
Cozzi, Gaetano, Repubblica di Venezia e stati italiani. Politica E giustizia dal secolo 

XVI al secolo XVIII, Turin: Giulio Einaudi, 1982. 
 
Cozzi, Gaetano, Il dibattito sui matrimoni clandestini. Vicende giuridiche, sociali, 

religiose dell’istituzione matrimoniale tra Medio Evo ed Età moderna, Venedig: 
Dipartimento di studi storici,1986. 

 
Cozzi, Geatano, La Repubblica di Venezia nell'Età Moderna. Dal 1517 alla fine 

della Repubblica, Turin: UTET, 1992. 
 
Cozzi, Gaetano, La società veneta e il suo diritto. Saggi su questioni matrimoniali, 

giustizia penale, politica del diritto, sopravvivenza del diritto Veneto nell’Ottocento, 
Venedig: Marsilio, 2000. 

 
Cristellon, Cecilia, „I processi matrimoniali veneziani (1420-1545)“, in: Silvana 

Seidel Menchi, I tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII), Bologna: FrancoAngeli, 
2006. 

 
D’Amico, Silvio, Carlo Goldoni e il teatro comico. Mailand: Garzanti, 1996. 
 
Dazzi, Manlio, La serva amorosa. Con un saggio sull‘arte del Goldoni, Mailand: 

Mondadori, 1936. 
 
Dazzi, Manlio, Carlo Goldonie la sua poetica sociale, Turin: Einaudi Editore, 1957. 
 
Dean, Trevor, Marriage in Italy, 1300-1650, Cambridge: Cambridge University 

Press, 1998. 
 
De Beauvoir, Simone, Le Deuxième Sexe, Paris: Gallimard, 1949. 
 
De Beauvoir, Simone, Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Hamburg: 

Rowohlt Verlag, 2019. 
 
De Gouges, Olympe, Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne, Paris: 

Flammarion, 2021. 
 
De Michelis, Cesare, Goldoni nostro contemporaneo, Venedig: Marsilio, 2008. 
 
Della Corte, Andrea La vita di Carlo Goldoni, Turin: UTET, 1960. 
 



 

 272 

Domini, Alessandra, Goldonis Theater im Zeichen der Aufklärung, Saarbrücken: 
VDM, 2008. 

 
Di Giacomo Mariagabriella, L’illuminismo e le donne. Gli scritti di Elisabetta 

Caminer. “Utilità” e “piacere”: ovvero la coscienza di essere letterata, Rom: 
Università degli studi di Roma "La Sapienza", Centro Stampa d’Ataneo: 2022. 

 
Duve, Thomas, „Von der Europäischen Rechtsgeschichte zu einer Rechtsgeschichte 

Europas in globalhistorischer Perspektive“, in: Rechtsgeschichte - Legal History, Band 
20, 2012. 

 
Englhart, Andreas, Grundthemen der Literaturwissenschaft: Drama, Berlin: De 

Gruyter, 2018. 
 
Evangelisti, Silvia, „Nuns: A History of Convent Life, 1450-1700, Vol. 96, Nr. 2“, 

in: The Catholic Historical Review, S. 346-348. 
 
Faini, Enrico, „I notai e la costruzione dell'identità fiorentina entro il 1260: prime 

indagini”, in: Giuliano Pinto (Hrsg.), Notariorum itinera. Notai toscani del basso 
Medioevo tra routine, mobilità e specializzazione, Florenz: Leo S. Olschki Editore, 
2018. 

 
Fasano Guarini, Elena, „I giuristi e lo stato nella Toscana medicea cinque-

seicentesca”, in: Atti del Convegno internazionale di studi (9-14 giugno 1980), Firenze 
e la Toscana dei Medici nell’Europa del Cinquecento. vol.I, Florenz: Leo S. Olschki, 
1983. 

 
Feci, Simona, „Guardare al futuro: il destino dei figli minori nei testamenti patemi 

(Roma, XVII secolo)“, in: Renata Ago (Hrsg.): Famiglie. Circolazione di beni, circuiti 
di affettiin età moderna, Rom: Il Mulino, 2008. 

 
Felten, Hans, „Settecento“, in: Volker Kapp (Hrsg.), Italienische 

Literaturgeschichte, Stuttgart: J.B. Metzler, 2007. 
 
Ferrante, Luigi, Goldoni. La vita, il pensiero, i testi esemplari, Mailand: Accademia 

Sansoni, 1971. 
 
Ferrone, Siro, La vita e il teatro di Carlo Goldoni, Venedig: Marsilio, 2011. 
 
Ferroni, Giulio, Storia della letteratura italiana. Dal Cinquecento al Settecento, 

Mailand: Giulio Einaudi Editore, 1991. 
 
Filippini, Nadia Maria, Donne sulla scena pubblica. Società e politica in Veneto tra 

Sette e Ottocento, Mailand: FrancoAngeli, 2007. 
 
Föcking, Marc, „Pamela und der Tod des Komischen. Zur funktionalen Ambivalenz 

der Empfindsamkeit bei Carlo Goldoni“, in: Romanistisches Jahrbuch, Bd. 45, 
Berlin/Boston: 1994, S. 142-163. 

 
Gebhardt, Armin, Carlo Goldoni. Italiens bedeutendster Lustspieldichter, Marburg: 

Tectum Verlag, 2008. 
 



 

 273 

Gentile, Attilo, Carlo Goldoni e gli attori, Triest: Cappelli, 1951. 
 
Gerhard, Ute (Hrsg.),	 Frauen in der Geschichte des Rechts. Von der Frühen Neuzeit 

bis zur Gegenwart, München: C.H. Beck, 1997. 
 
Geron, Gastone, Carlo Goldoni. La serva amorosa. La cameriera brillante. La 

donna di governo, Mailand: Gruppo Ugo Mursia Editore S.p.A., 1994. 
 
Geyer, Paul, „Zur Dialektik von »mauvaise foi« und Ideologie in Flauberts Madame 

Bovary“, in: Theodor Berchem, Literaturwissenschaftliches Jahrbuch, 14. Band, Berlin: 
Duncker & Humblot, 1999. 

 
Giovanelli, Paola Daniela, „Introduzione“, in Goldoni, Carlo, La serva amorosa, 

Venedig: Marsilio, 2007. 
 
Giovanelli, Paola Daniela, „Commento, L’autore a chi legge“, in Goldoni, Carlo, La 

serva amorosa, Venedig: Marsilio, 2007 
 
Godineau, Dominique, „Die Frau der Aufklärung“, in: Michel Vovelle (Hrsg.), Der 

Mensch der Aufklärung, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag, 1998. 
 
Goldoni,Carlo, Mémoires de M. Goldoni pour servir à l’histoire de sa vie et à celle 

de son théâtre, Paris: Duchesne, 1787. 
 
Goldoni, Carlo, Mémoires de Goldoni, pour server à l’histoire de sa vie, et à celle 

de son théâtre,Tome I et II, Paris: Hachette Livre, 1822. 
 
Goldoni, Carlo, Lettera di Carlo Goldoni a Girolamo Medebac, Rom: Colombo, 

1900. 
 
Goldoni, Carlo, „Mémoires de M. Goldoni”, in: Giuseppe Ortolani (Hrsg.), Tutte le 

opere. Tomo I, Verona: Mondadori, 1935. 
 
Goldoni, Carlo, La serva amorosa, Mailand: Rizzoli 1951. 
 
Goldoni, Carlo, Lettere, in Tutte le opere a cura di Giuseppe Ortolani, Mailand: 

Mondadori, 1956. 
 
Goldoni, Carlo, Memorie, lettere, teatro. Introduzione scelta e commento di Cesare 

Boldreghini, Florenz: La Nuova Vita, 1969. 
 
Goldoni, Carlo, Mémoires de M. Goldoni pour servir à l’histoire de sa vie et à celle 

de son théâtre. Introduction et notes de Paul de Roux, Paris: Mercure de France, 2003. 
 
Goldoni, Carlo, Trilogia della Villeggiatura. A cura di Franco Fido, Venezia: 

Marsilio, 2005. 
 
Goldoni, Carlo, La serva amorosa. A cura di Paola Daniela Giovanelli, Venedig: 

Marsilio, 2007. 
 
Goldoni, Carlo, La Locandiera. A cura di Davico Bonino con uno scritto di Giorgio 

Strehler, Mailand: Mondadori, 2012. 



 

 274 

Grossi, Paolo, Das Recht in der europäischen Geschichte, München: C.H. Beck, 
2010, 

 
Guerci, Luciano, La discussione sulla donna nell’Italia del Settecento. Aspetti e 

problemi, Turin, Editrice Tirrenia, 1987. 
 
Habermas, Jürgen, Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer 

Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1990. 
 
Hafner, Iris, Ästhetische und soziale Rolle. Studien zur Identitätsproblematik im 

Theater Carlo Goldonis, Würzburg: Königshausen & Neumann, 1994. 
 
Herry, Ginette, „Goldoni e la Marliani ossia l’impossibile romanzo“, in: Nicola 

Mangini (Hrsg.), Studi goldoniani, Venedig: Musei Civici Veneziani/Casa di Goldoni, 
1988, 

 
Herrry, Ginette, Carlo Goldoni. Biografia ragionata. Tomo I 1707-1744, Venedig: 

Marsilio, 2007. 
 
Herry, Ginette, Carlo Goldoni. Biografia ragionata. Tomo II 1744-1750, Venedig: 

Marsilio, 2009. 
 
 
Herry, Ginette, Carlo Goldoni. Biografia ragionata. Tomo III 1750-1753, Venedig: 

Marsilio, 2009. 
 
Hösle, Johannes, Carlo Goldoni. Sein Leben, sein Werk, seine Zeit, München: Piper, 

1993. 
 
Hunecke, Volker, „Essere nobildonna nella Venezia del sei e del settecento“, in: 

Susanne Winter, Donne e Venezia, Rom/Venedig: Edizioni di Storia e letteratura. 
Centro tedesco di studi veneziani, 2004. 

 
Hunt, Margaret, Women in Eighteenth Century Europe, New York: Routledge, 
2010. 
 
Janiak, Andrew, The Enlightenment's Most Dangerous Woman: Émilie du Châtelet 

and the Making of Modern Philosophy, New York: Oxford University Press: 2024. 
 
Jedin, Hubert, Die Geschichte des Konzils von Trient. Band II, Freiburg: Herder 

Verlag, 1957. 
 
Jemolo, Arturo Carlo, Il matrimonio nel diritto canonico. Dal Concilio di Trento al 

Codice del 1917, Bologna: Società Editrice il Mulino, 1993. 
 
Jonard, Norbert, Introduzione a Goldoni, Rom: Laterza, 1990. 
 
Kapp, Volker, Italienische Literaturgeschichte, Stuttgart: J.B. Metzler, 2007. 
 
Kent, Dale, The Rise of the Medici. Faction in Florence, 1426–1434, Oxford: 

Oxford University Press, 1978. 
 



 

 275 

Kirshner, Julius, Pursuing Honor while avoiding sin: The Monte delle doti of 
Florence, Mailand: Giuffrè, 1978. 

 
Klapisch-Zuber, Christiane, Women, Family, and Ritual in Renaissance Italy, 

Chicago: The University of Chicago Press, 1987. 
 
Körber, Esther-Beate, Die Zeit der Aufklärung. Eine Geschichte des 18. 

Jahrhunderts, Darmstadt: WBG: 2012. 
 
Kuehn, Thomas, Family and Gender in Renaissance Italy, 1300–1600, Cambridge: 

Cambridge University Press, 2017. 
 
Kunkel, Wolfgang / Schermaier, Martin, Römische Rechtsgeschichte, 14. Auflage, 

Köln: utb., 2005. 
 
Kuttner, Stephan: Repertorium der Kanonistik (1140–1234): Prodromus Corporis 

Glossarum I: (Reihe: Studi e Testi, Band 71), Vatikanstadt: Biblioteca Apostolica 
Vaticana, 1937. 

 
Lane, Frederic C., Venice: A Maritime Republic, Baltimore: Johns Hopkins 

University Press, 1973. 
 
Lane, Frederic C., Storia di Venezia, Turin: Giulio Einaudi Editore, 1978. 
 
Lansing, Carol, The Florentine Magnates: Lineage and Faction in a Medieval 

Commune, Princeton: Princeton University Press, 1991. 
 
Laven, Mary, Virgins of Venice: Enclosed Lives and Broken Vows in the 

Renaissance Convent, London: Penguin Books, 2002. 
 
Lehner, Ulrich L., The Catholic Enlightenment. The Forgotten History of a Global 

Movement, Oxford: Oxford University Press, 2016. 
 
Leuker, Tobias, „Michele Steno als „alter archangelus“ und „pater patriae“. 

Huldigungen auf einen Dogen an einer Epochenschwelle“, in: Deutsches Historisches 
Institut in Rom (Hrsg.), Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und 
Bibliotheken. Band 85, Perspectivia.net, 2005. 

 
Lombardi, Daniela, Matrimonio di antico regime, Bologna: Il Mulino, 2001. 
 
Lunari Luigi, „Una serva amorosa. Nel mondo borghese del Goldoni”, in: Carlo 

Goldoni, La serva amorosa, Mailand: Rizzoli, 1997. 
 
Maddalena, Edgardo, „La serva amorosa del Goldoni“, in: Rivista Dalmatica, anno 

I, fasc. 5, Florenz: Zara, 1900. 
 
Marchisello, Andrea, „«Alieni thori violatio»: l’adulterio come delitto carnale in 

Prospero Farinacci (1544-1618)“, in: Silvana Seidel Menchi, I tribunali del matrimonio 
(secoli XV-XVIII), Bologna: Il Mulino, 2006. 

 
Marinella, Lucrezia, La nobiltà et l’eccellenza delle donne co‘ diffetti et 

mancamenti de gli huomini, Venedig: Giovanni Battista Combi, 1601. 



 

 276 

 
Martinelli, Italo, I Della Scala di Verona. Il mito, la storia, Mailand: Il Rio, 2020. 
 
Masi, Ernesto, La vita i tempi gli amici di Francesco Albergati Commediografo del 

Secolo XVIII, Bologna: Zanichelli, 1878. 
 
Messbarger, Rebecca, The century of women: Representations of women in 

eighteenth- century Italian public discourse, Toronto: University of Toronto Press, 
2002. 

 
Messina, Nuccio, Carlo Goldoni. Vita, opere, attualità, Rom: Viviani, 1993. 
 
Miccoli, Giovanni, „La Chiesa e il potere politico dal Medioevo all’età 

contemporanea“, in: Giorgio Chittolini, Storia d'Italia. Annali. La Chiesa e il potere 
politico dal Medioevo all'Età contemporanea (Vol. 9), Bologna: Giulio Einaudi Editore, 
1997. 

 
Molière, Les femmes savantes, Paris: Gallimard, 2013. 
 
Momigliano, Attilio, Le opere di Carlo Goldoni. Scelte e illustrate per le scuole 

medie, Turin: Loescher, 1970. 
 
Momo, Arnaldo, La carriera delle maschere nel teatro di Goldoni Chiari Gozzi, 

Venedig: Marsilio Editori, 1992. 
 
Muir, Edward, Civic Ritual in Renaissance Venice, Princeton: Princeton University 

Press, 1981. 
 
Muir, Edward, Mad Blood Stirring: Vendetta and Factions in Friuli during the 

Renaissance, Baltimore: The John Hopkins University Press, 1998. 
 
Najemy, John M., A History of Florence, 1200–1575, Oxford: Blackwell, 2006. 
 
Ortolani, Giuseppe (Hrsg.), Tutte le opere. Tomo IV, Verona: Mondadori, 1940. 
 
Paget, Violet, Il settecento in Italia. Accademie. Musica. Teatro, Neapel: Riccardo 

Ricciardi Editore, 1932. 
 

Pagliari, Anita, „La donna nella vita e nella commedia di Carlo Goldoni, in: Vita 
femminile italiana, Rom: 1907. 

 
Pansini, Giuseppe, La Ruota fiorentina nelle strutture giudiziarie del Granducato di 

Toscana sotto i Medici, Florenz: Leo S. Olschki, 1982. 
 
Papagna, Elena, „Storie comuni di sposi promessi. I processi della curia 

arcivescovile di Tani nel tardo Settecento, in: I tribunali del matrimonio (secoli XV-
XVIII)“, a cura di Silvana Seidel Menchi e Diego Quaglioni, Bologna: Il Mulino, 2006. 

 
Passarella, Claudia, Interessi di partee logiche del processoLa giustizia civile a 

Venezia in età moderna, Turin: G. Giappichelli Editore, 2018. 
 
Patti, Salvatore, Diritto della famiglia, Mailand: Giuffrè Editore, 2011. 



 

 277 

Petronio, Giuseppe, Geschichte der italienischen Literatur. Band 2: Vom Barock bis 
zur Romantik, Tübingen: Francke, 1993. 

 
Pertile, Antonio, Storia di diritto italiano dalla caduta dell’impero romana alla 

codificazione. Vol. III Storia del diritto privato, Bologna: Arnaldo Forni Editore, 1966. 
 
Pirandello, Luigi, Introduzione a Luigi Pirandello. Lettere da Bonn 1889-1891, 

Rom: Bulzoni, 1984. 
 
Povolo, Claudio, Il processo Guarnieri, Koper: Buie, 1996. 
 
Preto, Paolo, I servizi segreti di Venezia. Spionaggio e controspionaggio: cifrari, 

intercettazioni, delazioni, tra mito e realtà, Mailand: Edizioni Scientifiche Italiane 
(E.S.I), 1994. 

 
Prodi, Paolo, Il sacramento del potere. Il giuramento politico nella storia 

costituzionale dell’Occidente, Bologna: Società editrice il Mulino, 1992. 
 
Raines, Dorit, L’archivio familiare strumento di formazione politica del patriziato 

veneziano, in: Accademie e biblioteche d'Italia, vol. 4, Rom, 1996. 
 
Regno di Sardegna, Codice civile per gli stati di S. M. il Re di Sardegna, Turin: 
Stamperia Reale, 1837. 

 
Romano, Andrea, Famiglia, successioni e patrimonio famigliare nell’Italia 

medievale e moderna, Turin: G. Giappichelli Editore, 1994. 
 
Roppo, Vincenzo, Istituzioni di Diritto privato, Bologna: Monduzzi Editore, 1994. 
 
Rossini, Egidio, La professione notarile nella società veronese dal Comune alla 

Signoria, in: Economia e Storia vol. 18, Mailand: Guiffrè, 1971. 
 
Rousseau, Jean-Jacques, Émile ou De l’éducation, Paris: Garnier, 1762. 
 
Ruggiero, Guido, The Boundaries of Eros: Sex Crime and Sexuality in Renaissance 

Venice, New York: Oxfrod University Press, 1985. 
 
Sancassani, Giulio, „Il Collegio dei Notai di Verona”, in: Licisco Magagnato, Il 

notariato veronese attraverso i secoli, Verona: Collegio Notarile, 1966. 
 
Santangelo Cordani, Angela, La giurisprudenza della Rota romana nel secolo XIV, 

Mailand: Giuffrè, 2001. 
 
Scannapieco, Anna, „Goldoni «avant et après la lettre» (divagazioni proemiali)“, in: 

Javier Gutiérrez Carou (Hrsg.), Goldoni «avant la lettre»: esperienze teatrali 
pregoldoniane (1650-1750), Venedig: Lineadacqua Edizioni, 2015. 

 
Scheible, Hartmut, Carlo Goldoni dargestellt von Hartmut Scheible, Reinbeck bei 

Hamburg: Rowohlt, 1993. 
 
Schiesari, Juliana, The Gendering of Melancholia: Feminism, Psychoanalysis, and 

the Symbolics of Loss in Renaissance Literature, Ithaca: Cornell University Press 1992. 



 

 278 

 
Schwaderer, Richard, Ein europäischer Komödienautor. Carlo Goldoni zum 300. 

Geburtstag. Carlo Goldoni commediografo europeo nel terzo centenario della nascita, 
München: Meidenbauer, 2008. 

 
Scognamiglio, Giuseppina, Ritratti di donna nel teatro di Carlo Goldoni, Neapel: 

Edizioni Scientifiche Italiane, 2002. 
 
Scognamiglio, Giuseppina, Le donne di Carlo Goldoni. Tra Venezia e Napoli, 

Neapel: Edizioni Scientifiche Italiane, 2011. 
 
Shaw, James E., „Women, credit, and dowry in early modern Italy“, in: Elise M. 

Dermineur (Hrsg.), Women and Credit in Pre-Industrial Europe, Turnhout: Brepols 
Publishers, 2018. 

 
Simonetta, Marcello, Rinascimento segreto. Il mondo del Segretario da Petrarca a 

Machiavelli, Mailand: Franco Angeli, 2004. 
 
Sperling, Jutta Gisela, Convents and the Body Politic in Late Renaissance Venice, 

Chicago: University of Chicago Press, 2000. 
 
Spranzi, Aldo, La Locandiera di Carlo Goldoni. Una magnifica denigrazione della 

femminilità, Mailand: Edizioni Unicopli, 2010. 
 
Steele, Eugene, Carlo Goldoni. Life, Work, and Times, Ravenna: Longo, 1981. 
 
Tanzini, Lorenzo, „Continuità delle istituzioni e modelli comunali nelle città toscane 

di Antico Regime”, in: Gian Maria Varanini, Rituali civici e continuità 
istituzionalenelle città italiane in età moderna, Rom: Viella, 2023. 

 
Tellini, Giulia, „Corallina 1751-1753. Sulla Donna vendicativa di Goldoni“, in: 

Pompeo Giannantonio, Critica letteraria (Anno XLViI - Fasc. III - N. 184/ 2019), 
Neapel: Paolo Loffredo Editore, 2019. 

 
Tellini, Giulia, L’officina sperimentale. Da “La donna volubile” a “La donna 

vendicativa”, Florenz: Società Editrice Fiorentina, 2020. 
 
Theile, Wolfgang, Goldoni, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1977. 
 
Theile, Wolfgang, „Aufklärung und Literatur in Italien. Ein problematisches 

Verhältnis“, in: Scharold, Irmgard (Hrsg.), Carlo Goldoni. Gesammelte Aufsätze 1972-
2002. Kritik – Analyse – Kontext, Essen: Die Blaue Eule, 2002. 

 
Tognetti, Sergio, „Notai e mondo degli affari nella Firenze del Trecento”, in: 

Giuliano Pinto (Hrsg.), Notariorum itinera. Notai toscani del basso Medioevo tra 
routine, mobilità e specializzazione, Florenz: Leo S. Olschki Editore, 2018. 

 
Torrente, Andrea, Manuale di diritto privato. 23. Edizione, Mailand: Giuffrè 

Editore, 2017. 
 
Vallerani, Massimo, Medieval Public Justice. Washington, DC: Catholic University 

of America Press, 2012. 



 

 279 

 
Valsecchi, Chiara, L’istituto della dote nella vita del diritto del tardo Cinquecento: I 

consilia di Jacopo Menochio, Florenz: Edizioni l’Artistica Savigliano, 1994. 
 
Valsecchi, Franco, L’Italia nel Settecento dal 1714 al 1788. Con 501 illustrazioni 

nel testo e 32 fuori testo di cui 16 a colori, Mailand: Mondadori, 1959. 
 
Varanini, Gian Maria, „La crisi decisiva della signoria scaligera: esercito e società 

nella Guerra contro Padova (1386-1387)“, in: Francesco Bianchi (Hrsg), La guerra 
scaligero-carrarese e la battaglia del Castagnaro, Vicenza: Istituto di Storia onlus, 
2015. 

 
Verde, Giuseppe, „L’emergere dell’autonomia normativa del CSM (Notazioni a 

margine del dibattito sulla riforma dell’ordinamento giudiziario”, in: Quaderni 
Costituzionali: Rivista Italiana di Diritto Costituzionale, Bologna, Società editrice il 
Mulino, 2021. 

 
Vescovo, Piermario „Prefazione“, in: Carlo Goldoni, La locandiera, Mailand: 

Feltrinelli Editore, 2021. 
 
Villari, Rosario, Il Sud nella storia d’Italia, Bari: Editore Laterza 1973. 
 
Vismara, Giulio, Famiglia e successioni nelle storia del diritto, Rom: Edizioni 

Studium, 1975. 
 
Vismara, Giulio, Il diritto di famiglia in Italia. Dalle riforme ai codici, Mailand: 

Giuffrè Editore, 1978. 
 
Vismara, Giulio, Scritti di Storia Giuridica. Vol. 5. La Famiglia, Mailand: Giuffrè 

Editore, 1988. 
 
Vismara, Giulio, Scritti di storia giudridica. Vol.6. Le successioni ereditarie, 

Mailand: Giuffrè Editore, 1988. 
 
Viti, Gorizio, Scrittori e società. Disegno storico della letteratura italiana, Florenz: 

G. D’Anna, 1992. 
 
Von Hefele, Karl Josef, Conciliengeschichten, Band 2, Kapitel X, Freiburg im 

Breisgau: Herder, 1875. 
 
Von Knigge, Adolph, „Gewöhnung zur Unterwürfigkeit“, in: Andrea van Dülmen 

(Hrsg.), Frauenleben im 18. Jahrhundert, München: C.H. Beck, 1992. 
 
Von Voltelini, Hans, Die naturrechtlichen Lehren und die Reformen des 18. 

Jahrhunderts, in: Historische Zeitschrift, Band 105, Heft 1, 1910, S. 65–104. 
 
Winroth, Anders, The Making of Gratian’s Decretum, Cambridge: Cambridge 

University Press, 2000. 
 
Wiesner-Hanks, Merry E., Women and Gender in Early Modern Europe (New 

Approaches to European History, Cambridge: Cambridge University Press 2000. 
 



 

 280 

Zorzi, Andrea, L’amministrazione della giustizia penale nella Repubblica fiorentina. 
Aspetti e problemi, Florenz: Leo S. Olschki, 1988. 

 
Zuliani, Dario, La riforma penale di Pietro Leopoldo. Presentazione storica e indice 

delle edizioni della Legge Toscana del 30 novembre 1786 (Tomo I e II), Mailand: 
Giuffrè, 1955. 

 
 
 

Internetquellen: 

Bordonali, Giulia, I diritti delle donne nel secolo dei Lumi: il periodo della 
reggenza e la Rivoluzione francese, https://www.viqueria.com/diritti-donne-secolo-
lumi/, Abruf vom 19.03.2025. 

 
Cantù, Cesare, Storia degli italiani. Tomi VI: 

https://www.gutenberg.org/cache/epub/66347/pg66347-images.html, Abruf vom 
07.04.2025. 

 
Fido, Franco, Harvard University – Franco Fido, 

https://rll.fas.harvard.edu/people/franco-fido, Abruf vom 10.03.2025. 
 

Konzil von Trient, 24. Sitzung (11. November 1563), Dekret Tametsi, in: Deutsche 
Geschichte in Dokumenten und Bildern, https://ghdi.ghi-dc.org/pdf/deu/Doc.63-
GER_Trient.pdf, Abruf vom 19.05.2025. 
 

Kant, Immanuel, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? In: Berlinische 
Monatsschrift, 1784, Heft 12, S. 481,................................................................................. 
http://www.deutschestextarchiv.de/book/view/kant_aufklaerung_1784?P=17, Abruf 
vom 11.03.2025. 
 

Italia Donna, La Donna e la società del Settecento,..................................................... 
http://www.italiadonna.it/public/percorsi/01052/0105272c.htm, Abruf vom 19.03.2025. 

 
Ortilani, Giuseppe, La locandiera. Nota storica (1910), 

https://it.wikisource.org/wiki/La_locandiera/Nota_storica, Abruf vom 20.12.2024. 
 
 

Sansa, Anna, Carlo Goldoni «Avocat Vénitien» Droit et théâtre à Venise au XVIIIe 
siècle, https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/civilisations-cultures-litteratures-
etrangeres/carnets-italiens/carlo-goldoni-avocat-venitien, Abruf vom 10.03.2025. 
 
Statuta civitatum. Leges et statuta civitatis Veronae (Verona): 

https://www.deutsche-digitale-
bibliothek.de/item/YIDMD2CNHPHVRBEIAS4XMCQHMF4PVVRR, Abruf vom 
07.04.2025. 

 
Vento Segreto, Perché si dice Verona Scaligera?, https://venetosegreto.com/perche-

si-dice-verona-
scaligera/#:~:text=La%20famiglia%20Scaligera%2C%20originaria%20da,città%20in%
20modo%20quasi%20indipendente, Abruf vom 07.04.2025. 

https://www.gutenberg.org/cache/epub/66347/pg66347-images.html
https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/YIDMD2CNHPHVRBEIAS4XMCQHMF4PVVRR
https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/YIDMD2CNHPHVRBEIAS4XMCQHMF4PVVRR

