Emanzipation durch Literatur

Das Frauenbild in den Werken ,,LLa serva amorosa* (1752) und
»La locandiera® (1753) von Carlo Goldoni

Inaugural-Dissertation
zur Erlangung der Doktorwiirde
der
Philosophischen Fakultit
der
Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universitit
zu Bonn

vorgelegt von
Polixeni Georgiadou-Hermann

aus
Briihl

Bonn 2026



Gedruckt mit der Genehmigung der Philosophischen Fakultit
der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universitit Bonn

Zusammensetzung der Priifungskommission:

Prof. Dr. Claudia Jacobi
(Vorsitzende)

Prof. Dr. Paul Geyer

(Betreuer und Gutachter)

Prof. Dr. Irene Gambacorti
(Gutachterin)

Prof. Dr. Frédérique Dubard de Gaillarbois
(weiteres priifungsberechtigtes Mitglied)

Tag der miindlichen Priifung: 15. Dezember 2025



Meinen Eltern, meinem Bruder
und meinem Ehemann
in Dankbarkeit gewidmet.



Vorwort

Die Entstehung der vorliegenden Dissertation war ein langjdhriger wissenschaftlicher
Arbeitsprozess, der ohne vielfdltige fachliche Unterstiitzung und personlichen Riickhalt nicht
héitte realisiert werden konnen.

Meinem Doktorvater, Prof. Dr. Paul Geyer, gilt mein herzlicher Dank fiir seine
kontinuierliche Unterstiitzung, die stets anregenden und erkenntnisreichen Gespriache sowie
fir das mir entgegengebrachte Vertrauen und die Moglichkeit zur eigenstéindigen
wissenschaftlichen Entfaltung. Sein offenes und zugleich anspruchsvolles Verstindnis von
Literaturwissenschaft hat meine wissenschaftliche Entwicklung in besonderer Weise geprigt
und die vorliegende Arbeit nachhaltig bestimmt.

Rivolgo un sentito ringraziamento alla Prof.ssa Irene Gambacorti, correlatrice della
presente tesi presso 1’Universita degli Studi di Firenze, e ai componenti della commissione di
dottorato, la Prof.ssa Frédérique Dubard de Gaillarbois della Université Paris-Sorbonne (Paris
IV) e la Prof.ssa Claudia Jacobi della Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universitét Bonn, per la
loro costante e cortese disponibilita, nonché per il prezioso supporto scientifico e 1’interesse
dimostrato nei confronti del mio progetto di ricerca.

Der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universitit Bonn danke ich fiir die Férderung meines
Dissertationsprojekts durch die Gewdhrung eines Promotionsstipendiums. Zudem gilt mein
Dank der Aufnahme in das strukturierte Promotionsprogramm der Philosophischen Fakultdt
der Universitdt Bonn, das mir den fachlichen Austausch mit anderen Doktorandinnen und
Doktoranden sowie die regelmiBige Diskussion meines Forschungsstands und zentraler
wissenschaftlicher Fragestellungen ermdoglicht hat.

Tiefe Dankbarkeit gebiihrt schlieSlich meinem Ehemann fiir seine liebevolle Unterstiitzung
und dafiir, dass er insbesondere in jenen Momenten an mich geglaubt hat, in denen ich selbst
an mir gezweifelt habe. Meinem Bruder danke ich von Herzen fiir seine stetige Motivation
und seine verldssliche Ermutigung. Meinen Eltern gilt mein aufrichtiger Dank fiir ihre

bedingungslose Begleitung, ihre Geduld und ihren unerschiitterlichen Glauben an mich.

Briihl, im Dezember 2025

Polixeni Georgiadou-Hermann



Inhaltsverzeichnis

1. Einleitung 1
Teil 1: Carlo Goldoni avvocato e drammaturgo veneziano 5
2. Goldoni: Autor, Werke und Forschungsstand 5
2.1. Goldoni als Anwalt und Dramaturg 5
2.2. Forschungsstand 11

3. Goldoni und seine Muse Maddalena Raffi Marliani 17
Teil 2: Rechtliche Stellung der Frau in Italien im 18. Jahrhundert 25
4. Historischer Uberblick 25
4.1. Die Italienische Aufkldirung 25
4.2. Die Emanzipation der Frau im 18. Jahrhundert 29

5. Rechtliche Lage in Italien im 18. Jahrhundert 39
5.1. Venedig 40
5.2. Verona 46
5.3. Florenz 50

6. Familienrecht und Erbrecht im 18. Jahrhundert in Italien 55
6.1. Die Ehe als gesellschaftliche Institution 60
6.2. Inopportunita und inattuabilita 66
6.3. Die Mitgift 74
6.4. Testament 80
6.5. Die Eheauflosung 86
Teil 3: Priméirwerke: La serva amorosa und La locandiera 95
7. La serva amorosa (1752) 95
7.1. Corallinas Soliloquien 97
7.1.1. Inszenierung des eigenen Selbst, 1.6 99
7.1.2. Strategische Handlungsplanung, 1.14 104
7.1.3. Dramaturgische Atmenpause, 11.2 111
7.1.4. Aufopferung als Ausdruck weiblicher Handlungsmacht, 11.14 115

7.2. Schliisselszene I1.3 122
7.3. Die Subversion von Machtstrukturen in Szene II1.5 137
7.4. ,,Viva il nostro sesso”, scena ultima 150
8. La locandiera (1753) 159
8.1. Feminismus und Misogynie 163
8.2. Mirandolinas Soliloquien 182
8.2.1. Lebensphilosophie, 1.9 183
8.2.2. Strategisches Handeln, 1.23 189
8.2.3. Angst und Reue, 111.13 192

8.3. Fiinf Phasen zur Eroberung des Cavaliere 197
8.3.1. La biancheria 198
8.3.2. La nascita dell’ amore 207
8.3.3. La presunta partenza del Cavaliere 222

8.3.4 La scena dello stirare 229
8.3.5. Il trionfo della protagonista 241

8.4. Die Geschichte einer Gastwirtin 247



Teil 4: Die weibliche Bithnenfigur im Vergleich: Zwischen Macht und Freiheit

9. Parallelen und Unterschiede der Protagonistinnen

10. Goldoni als proto-feministischer Dramatiker im Kontext des 18. Jahrhunderts
11. Schlusswort

12. Literaturverzeichnis

251
252
259
264
268



Goldoni ¢ uno scrittore nuovo e «quasi unico» nella storia letteraria
italiana. [...] Goldoni sente la vita quotidiana, la comunicazione diretta,
le nuove idee democratiche, ¢ un poeta che scrive per gli altri, avverte
sempre il grande valore di una letteratura drammatica pensata, sentita,
recitata come dialogo tra gli uomini; per lui ’applauso ¢ un momento del
sentire collettivo, il successo un momento comunitario, importante anche
socialmente.!

Luigi Ferrante

' Luigi Ferrante, Goldoni. La vita, il pensiero, i testi esemplari, Mailand: 1971, S. 173.



1. Einleitung

Die italienische Literatur des Settecento (18. Jahrhunderts) fallt im Fall von Carlo
Goldoni in eine Phase der Aufklirung, in der das biirgerliche Selbstbewusstsein
zunehmend in den Vordergrund riickt. Die beiden in dieser Dissertation analysierten
Komddien La serva amorosa (1752) und La locandiera (1753) legen genau dies nahe.
Goldoni gilt als Begriinder des realistisch-biirgerlichen Theaters, dessen Anliegen es
war, die Ideale der Aufklirung, Vernunft, Moral, gesellschaftliche Reform,
dramaturgisch umzusetzen. Biirgerlich sind seine Komddien insofern, als sie den
Menschen mitsamt seinen Lastern und Schwichen, aber auch seinen Tugenden in
alltdglichen Kontexten auf die Biihne bringen. Die Charaktere und Handlungen sind in
der sozialen Realitdt verankert; iiberkommene Stereotypen der commedia dell arte
werden zugunsten individueller Figurenpsychologie aufgeldst.?

Goldoni begriindet damit einen neuen Komddientypus, der dem genre sérieux

nahesteht. Ein entscheidender Ausdruck dieses neuen Realismus ist seine konsequente
Verwendung der Volkssprache, durch die er seinen Figuren Authentizitit und Néhe
verleiht. Wie er selbst in seinen Memoiren festhilt, war es sein erklértes Ziel, auch dem
einfachen Volk ein Theater zu bieten, in dem es sich wiedererkennen konnte.
Goldoni war somit nicht nur ein literarischer Innovator, sondern auch ein sozial
reflektierter Chronist seiner Zeit, ein ,,principe de’ comici italiani*?, der es verstand, die
Gesellschaft seiner Heimatstadt Venedig in all ihrer Vielfalt und Widerspriichlichkeit
auf die Biihne zu bringen.*

Thematisch konzentrierte sich Goldoni primédr auf biirgerliche Werte wie eheliche
Treue, Sparsamkeit, Aufrichtigkeit und berufliche Tiichtigkeit, zugleich aber
thematisiert er auch deren Briichigkeit und das mogliche Scheitern eben jener Ideale,
wie es insbesondere in der Bottega del caffée (1750) oder in der Trilogia della
villeggiatura (1761) deutlich wird.> Zugleich degradierte er den dekadenten Adel zur
komischen Figur, relativierte die traditionelle Stindeordnung und setzte die
Stidndeklausel der klassischen Poetik zum Teil auller Kraft. Ein reprasentatives Beispiel

hierfiir ist La locandiera, in der die Wirtin Mirandolina den misogynen Cavaliere di

2 Cf. Franco Valsecchi, L Italia nel Settecento dal 1714 al 1788. Con 501 illustrazioni nel testo e 32
fuori testo di cui 16 a colori, Mailand: 1959, S. 882.

3 Cf. Carlo Goldoni, Lettera di Carlo Goldoni a Girolamo Medebac, Rom: 1900, S. 5.

4 Cf. Goldoni 1900, S. 5.

5 Cf. Volker Kapp, ltalienische Literaturgeschichte, Stuttgart: 2007, S. 219. So auch zitiert bei:
Wolfgang Theile, Goldoni, Darmstadt: 1977, S. 5: Goldonis Theaterstiicke weisen somit ,,politische,
gesellschaftliche und 6konomische Probleme [auf].



Ripafratta durch psychologisches Kalkiil entwaffnet und am Ende 6ffentlich bloBstellt.
In La serva amorosa wiederum steht die ebenso loyale wie strategisch handelnde
Dienerin Corallina im Mittelpunkt, die durch kluge Vermittlung und affektive
Intelligenz nicht nur familidre Harmonie wiederherstellt, sondern sich am Ende
selbstbewusst in die gesellschaftliche Ordnung einfiigt, ohne sich ihr vollstindig zu
unterwerfen.

Beide Stiicke stellen Frauenfiguren ins Zentrum, deren Handeln mit den klassischen
Geschlechterrollen ihrer Zeit bricht, ein Befund, der fiir das emanzipatorische Potenzial
von Goldonis Theater zentral ist.°* Was die Frauen in Goldonis Augen zum bevorzugten
Untersuchungsgegenstand macht, ist gerade ihr sozial induzierter Mangel an Gliick, ihre
hohere Sensibilitdit und emotionale Reaktionsdichte im Vergleich zum Mann. Diese
Konstitution macht sie dngstlicher, unruhiger, verletzlicher, aber dadurch auch
dramaturgisch  interessanter. ~ Goldoni  zeichnet ein Panorama  weiblicher
Lebenswirklichkeit, das den Zwingen und Ubergingen zwischen den Lebensphasen
besondere Aufmerksamkeit schenkt: die junge Frau untersteht der véterlichen Autoritit,
die verheiratete dem mitunter strengen Willen des Ehemanns, und die Witwe wird, trotz
threr partiellen juristischen Handlungsfidhigkeit, dem moralischen Urteil der
Offentlichkeit ausgeliefert. Aus diesen strukturellen Asymmetrien entwickelt Goldoni
differenzierte, teils widerstindige, teils angepasste Figurenprofile, die in ihrem Handeln
den Spielraum zwischen Konvention und Subversion abtasten.

In dieser Dissertation soll daher herausgearbeitet werden, wie Goldoni die
Frauenfiguren in seinen beiden Komddien darstellt: Inwiefern beginnt sich die Frau,
verkorpert durch die Protagonistinnen Corallina und Mirandolina, im Rahmen der
literarischen Darstellung zu emanzipieren, und in welchem Mafle wird ihr im Kontext
des 18. Jahrhunderts Handlungsspielraum und Entwicklungspotenzial zugesprochen?
Ziel ist es, das Spannungsverhiltnis zwischen weiblicher Selbstbestimmung und
normativen Rollenerwartungen zu analysieren und dabei aufzuzeigen, inwieweit
Goldonis Komddien einen Reflexionsraum iiber Geschlechterrollen und soziale
Ordnungen bieten, der bis in gegenwirtige Debatten hineinweist.

Die vorliegende Dissertation gliedert sich in vier groflere Abschnitte. Der erste Teil
widmet sich dem Autor Goldoni selbst, insbesondere seiner doppelten Rolle als Jurist
und Dramatiker. Diese Professionen iiberlagern sich produktiv: Die Einfliisse von
Goldonis juristischer Ausbildung manifestieren sich, wenn auch nicht durchgéngig, in

einer tendenziell strukturierten Dramaturgie und in der normativ motivierten

¢ Cf. Epifanio Ajello, Carlo Goldoni. L esattezza e lo sguardo, Salerno: 2011, S. 300.



Charakterzeichnung, die insbesondere in seinen biirgerlichen Komddien zum Tragen
kommt. Auch der Einfluss weiblicher Vorbilder in seinem personlichen Umfeld,
insbesondere der Mutter, seiner Ehefrau aber auch Maddalena Raffi Marlianis, wird im
biographischen Kontext reflektiert und auf sein Werk bezogen.

Der zweite Teil bietet einen rechts- und sozialhistorischen Rahmen: Die rechtliche
Lage von Frauen im 18. Jahrhundert, insbesondere in den urbanen Zentren Venedig,
Verona und Florenz, wird anhand einschldgiger Quellen zum Familien-, Ehe- und
Erbrecht analysiert. Die Begrenzung weiblicher Handlungsféhigkeit durch gesetzliche
Regelungen, etwa im Hinblick auf die Mitgift, das Testament oder die Scheidung,
liefert ein notwendiges Fundament fiir die Analyse der literarischen Inszenierung dieser
Problematiken in Goldonis Werken.

Im dritten Teil stehen die beiden Primértexte im Fokus. In La serva amorosa
manifestiert sich Corallina als moralisch tiberlegene Figur, die durch rhetorische
Brillanz, affektive Kompetenz und strategische Planung das dramatische Geschehen
kontrolliert. Thre Inszenierung des eigenen Selbst, ihr Spiel mit der Mitgift, sowie ihre
Positionierung als loyale Dienerin mit souverdnem Handlungswillen machen sie zur
Agentin eines weiblichen Selbstverstindnisses, das inmitten struktureller Unfreiheit
neue Riume erdffnet. La locandiera hingegen entwirft mit Mirandolina eine
Protagonistin, die in einem semi-Offentlichen, wirtschaftlich organisierten Raum
operiert. lhre galante Conduite basiert auf gezielter emotionaler Manipulation,
rhetorischer Kontrolle und strategischer Distanz. Die Komddie entwickelt damit eine
subtile Kritik an patriarchalen Geschlechterverhidltnissen, ohne in ein offenes Plddoyer
fiir weibliche Emanzipation zu miinden.

Der vierte Teil bringt beide Werke vergleichend in ein Verhiltnis: Es werden
strukturelle Parallelen herausgearbeitet, etwa die bewusste Entscheidung beider
Protagonistinnen fiir eine pragmatisch motivierte Verbindung ohne sozialen Aufstieg,
wobei Corallina einen gleichrangigen Partner wihlt, wihrend Mirandolina sich fiir
einen gesellschaftlich untergeordneten Mann entscheidet. Zugleich treten divergierende
Handlungsmuster zutage, die jeweils unterschiedliche Strategien weiblicher
Selbstbehauptung erkennen lassen. Beide Frauen verweigern ein matrimonio nobile
(adlige Ehe) und entscheiden sich flir ein matrimonio di sistemazione, also eine
zweckorientierte Verbindung. Diese Entscheidung stellt einen bewussten Verzicht auf
die Liebe zugunsten 6konomischer und reputativer Stabilitdt dar. In ihrer Entscheidung

manifestiert sich ein pragmatisches Selbstverstindnis, das sowohl als Ausdruck



weiblicher Autonomie als auch als Anpassung an gesellschaftliche Konventionen lesbar
ist.

Insgesamt zeigen die ausgewéhlten Komddien, wie Goldoni die Biithne zu einem
Reflexionsraum weiblicher Handlungsmacht macht. Ohne agitatorisches Programm,
aber mit feiner Sensibilitdt fiir die Spannungen zwischen individueller Freiheit und
gesellschaftlicher Norm er6ffnet Goldoni eine neue Perspektive auf weibliche Identitit
im 18. Jahrhundert. Seine weiblichen Figuren erscheinen nicht als Opfer, sondern als
handelnde Subjekte, nicht durch offene Rebellion, sondern durch strategisches
Verhalten, sprachliche Souverénitit und, in vielen Féllen, durch moralische Integritit.
Gerade in dieser Klugheit des Herzens liegt das emanzipatorische Potenzial von

Goldonis Theater.



Teil 1: Carlo Goldoni avvocato e drammaturgo veneziano

2. Goldoni: Autor, Werke und Forschungsstand

Carlo Goldoni (1707-1793) gilt als eine der pragendsten Figuren der europdischen
Theatergeschichte und ein bedeutender Vertreter der italienischen Aufkldrung. Doch
bevor er seine Laufbahn als Dramatiker einschlug, war er als Anwalt titig — eine
berufliche Phase, die nicht nur seinen literarischen Stil, sondern auch die Themen und
Figuren seiner Werke nachhaltig beeinflusste. Dieses Kapitel beleuchtet Goldonis
juristische Karriere, seine Entwicklung zum Dramatiker sowie die Wechselwirkungen

zwischen beiden Berufsfeldern.

2.1. Goldoni als Anwalt und Dramaturg

J’¢étais le bijou de la maison: ma bonne disait que j’avais de 1’esprit; ma meére prit le
soin de mon éducation, mon pére celui de m’amuser. Il fit batir un théatre de
marionnettes: il les faisait mouvoir lui-méme, avec trois ou quatre de ses amis: et je
trouvois, a I’age de quatre ans, que ¢’était un amusement délicieux.’

Schon seit seiner Geburt am 25. Februar 1707 in Venedig, so berichtet Goldoni in
seinen Memoiren, schien er dazu berufen, die Welt zu erhellen und zu bereichern:

Ma mere me mit au monde presque sans souffrir: elle m’en aima davantage; je ne
m’annongai point par des cris, en voyant le jour pour la premiére fois; cette douceur
sembloit, dés lors, manifester mon caractere pacifique, qui ne s’est jamai démenti
depuis.®
Mit einer gewissen ,,Selbstironie und Humor*“?, so Hésle, verfasst Goldoni seine
Memoiren, die, im Gegensatz zu den Confessions, welche nur wenige Jahre zuvor, von
Jean-Jacques Rousseau, entstanden sind, das ,,Werk eines Mannes [darstellen], der in
Frieden mit seiner Zeit und ihrer Gesellschaft zu leben suchte und der die Situationen,
in denen ihm dies bei allem guten Willen nicht moglich war, im nachhinein
bagatellisierte.*!°
Carlo Goldoni wurde als Sohn von Don Giulio Goldoni geboren, dessen Familie aus
Modena nach Venedig iibersiedelte. !' In der Lagunenstadt heiratete Don Giulio

Margherita Savioni, die Tochter einer Juristenfamilie und so kam es auch dazu, dass

einer von Carlos Taufpaten der angesehene venezianische illustrissimo Avvocato

Carlo Goldoni, Mémoires de Goldoni, pour server a I’histoire de sa vie, et a celle de son théatre,
Tome I, Paris: 1822, S.3.

Carlo Goldoni, ,,Mémoires de M. Goldoni”, in: Giuseppe Ortolani (Hrsg.), Tutte le opere. Tomo I,
Verona: 1935, S. 12.

°  Johannes Hosle, Carlo Goldoni. Sein Leben, sein Werk, seine Zeit, Miinchen: 1993, S. 17.

10 Cf. Hésle 1993, S. 17.

1" Cf. Goldoni 1935, S. 11.



(hochverehrter Anwalt) Carlichiopoli war.!? Carlo Alessandro Goldoni, der GroBvater
von Carlo Goldoni und Sohn von Virginia Barilli und Francesco Maria Goldoni, der
eine enge Verbindung zum Herzog von Modena pflegte, absolvierte ein Studium der
Rechtswissenschaften am Collegio dei Nobili in Parma'?. Sein Bruder, Alberto Goldoni,
wurde im Jahr 1701 im Dienst des Herzogs zum Oberst befordert. Laut Herry haben die
Vorfahren der Familie Goldoni ,,felicemente servito uno stato, Francesco Maria con la
sua arte, Alberto con il suo valore militare ¢ Carlo Alessandro con la sua scienza
giuridica e il suo ingeno.“!* Das einleitende Zitat dieses Kapitels thematisiert zudem die
frithe Ausbildung Carlo Goldonis, die mafigeblich durch seine Mutter geprigt wurde.!>
Die Mutter betrachtete ihren erstgeborenen Sohn Carlo als ein besonderes Juwel,
weshalb sie, so Herry, den jlingeren Sohn Giovanni Paolo auflerhalb des Hauses
erzichen lieB, um sich vollstindig auf die Bildung und Foérderung von Carlo
konzentrieren zu konnen.!® Goldoni berichtet in seinen Memoiren, dass seine Mutter,
Margherita, groen Wert darauf legte, ihn im hduslichen Umfeld unter ihrer direkten
Aufsicht zu erziehen.: ,,J’étois doux, tranquille, obéissant; a 1’age de quatre ans je lisois,
j’écrivois, je savois mon catéchisme par cceur, et on me donna un Précepteur.“!” Nach
Herry erhielt Goldoni zeitweise Unterricht von Hauslehrern aus dem Kreis der
Ordensleute, die als bevorzugte Begleitung seiner Mutter Margherita galten.!'® Sein
Interesse an Komddien hat sich seit seiner Jugend kontinuierlich entwickelt:

J’aimois beaucoup les livres: j’apprenois avec facilit¢ ma Grammaire, les principes de
la Géographie et ceux de I’Arithmétique; mais ma lecture favorite étoit celle des
Auteurs comiques. Il n’y en avoit pas mal dans la petite Bibliothéque de mon pére; j’en
lisois toujours dans les moments que j‘avois a moi , et j’en copiois méme les morceaux
qui me faisoient le plus de plaisir. [...] Parmi les Auteurs comiques que je lisois et que
je relisois trés souvent, Cicognini étoit celui que je préférois. Cet Auteur Florentin, trés
peu connu dans la République des Lettres, avoit fait plusieurs Comédies d’intrigue,
mélées de pathétique larmoyant et de comique trivial; on y trouvoit cependant beaucoup
d’intérét, et il avoit I’art de ménager la suspension, et de plaire par le dénouement. Je
m’y attachai infiniment; je 1’étudiai beaucoup; et a 1’dge de huit ans j’eus la témérité de
crayonner une Comédie."’

Nachdem offenkundig wurde, dass Goldoni keinen medizinischen Werdegang anstrebte

und somit nicht in die FuBBstapfen seines Vaters treten wiirde, nahm er seine juristische

12" Cf. Armin Gebhardt, Carlo Goldoni. Italiens bedeutendster Lustspieldichter, Marburg: 2008, S. 9.

13 Cf. Ginette Herry, Carlo Goldoni. Biografia ragionata. Tomo I 1707-1744, Venedig: 2007, S. 21.

4 Herry 2007, S. 21.

Cf. Comune di Rovigo (Assessorato alla Cultura Spettacolo e Pubblica Istruzione), Goldoni fra
maschere e storia, Rovigo: 1984, S. 20.

16" Cf. Herry 2007, S. 26.

17 Goldoni 1935, S. 12f.

18 Cf. Herry 2007, S. 26f.

Goldoni 1935, S. 13 sowie Violet Paget, I/ settecento in Italia. Accademie. Musica. Teatro, Neapel:
1932, S. 303.



Ausbildung im renommierten Kolleg Ghislieri in Pavia auf.?° Seine Studienzeit war von
intellektueller Vielfalt und einem tiefen Interesse an der menschlichen Natur, die sich in
der Widmung von Komddien zeigte, gepragt. Wie Goldoni in seinen Memoiren betont:

Je ne m’arrétois pas toujours sur les textes de la Jurisprudence; il y avoit des tablettes
garnies d’une collection de Comédies anciennes et modernes, c’étoit ma lecture
favorite; je me proposois bien de partager mes occupation entre 1’étude 1égale et 1’étude
comique, pendant tout le tems de ma demeure a Pavie; mais mon entrée au College
[sic!] me causa plus de dissipation que d‘application, et j’ai bien fait de profiter de ces
trois mois que je dus attendre les lettres dimissoriales et les certificats de Venise.?'

Dieses doppelte Interesse, juristisch sowie literarisch, prigte sein Verstindnis von
Konflikten und Gerechtigkeit, Themen, die spiter in seinen Komddien eine zentrale
Rolle spielen sollten. Nach dem Tod seines Vaters im Jahr 1731 kehrte Goldoni nach
Venedig zuriick und setzte sein Jurastudium in Padua fort, wo er noch im selben Jahr
seinen Abschluss erwarb.??> Nach dem erfolgreichen Abschluss seines Studiums war
Goldoni als Anwalt titig, unter anderem in Chioggia und Venedig (1732).2 Seine
Tétigkeit als Anwalt ermdglichte ihm einen tiefgehenden Einblick in die rechtlichen,
gesellschaftlichen und politischen Strukturen der damaligen Zeit. Goldonis juristische
Karriere zeichnete sich insbesondere durch seine Beschéftigung mit Zivilrecht und
Prozessfilhrung aus.?* Die regelmiBige Auseinandersetzung mit Rechtsstreitigkeiten
und Mandanten unterschiedlicher sozialer Schichten gewidhrte ihm eine unmittelbare
Erfahrung mit den gesellschaftlichen Realititen des 18. Jahrhunderts. Insbesondere
seine Zeit in Chioggia, einer Stadt mit einer ausgeprigten maritimen Wirtschaft und
einer heterogenen Bevolkerung, verschaffte ihm wertvolle Einblicke in die Konflikte
und Lebensweisen verschiedener sozialer Gruppen. Diese Erfahrungen fanden spéter
Eingang in sein dramatisches Werk, das sich durch eine realistische Darstellung des
Alltags und der sozialen Dynamiken auszeichnet. Trotz seiner erfolgreichen juristischen
Laufbahn wandte sich Goldoni zunehmend der Literatur zu. Der Spagat zwischen
juristischer Praxis und schriftstellerischer Tétigkeit spiegelt sich in seinem Werk wider.

Die EheschlieBung am 22. August 1736 mit Nicoletta Conio, Tochter des Notars
Antonio Conio aus Genua?, erfolgte wihrend seiner Titigkeit als Sekretér des
venezianischen Gesandten in Mailand, einer Position, die Goldoni nach seiner

juristischen Laufbahn antrat. Die Heirat markierte einen Wendepunkt in Goldonis

20 Cf. Guido Davico Bonino, ,,Una giovinezza irrequieta”, in: Carlo Goldoni, Gli innamorati. I Rusteghi.

La casa nova. Le smanie per la villeggiatura, Mailand: 2001, S. XII.

2 Goldoni 1935, S. 39f.

22 Cf. Gaetano Compagnino, I/ Settecento. L arcadia. E |‘eta delle riforme, volume VI tomo secondo,
Bari: 1974, S. 374.

2 Cf. Herry 2007, S. 119.

24 Cf. Ginette Herry, Carlo Goldoni. Biografia ragionata. Tomo II 1744-1750, Venedig: 2009, S. 73.

25 Cf. Herry 2007, 304.



Leben, da sie mit einer Phase zunehmender Unsicherheit {iber seine berufliche Zukunft
als Jurist und Autor zusammentfiel. Nicoletta Conio erwies sich als treue Begleiterin, die
Goldoni in seinen literarischen Bestrebungen unterstiitzte und ihn auch wihrend seiner
spéteren Jahre in Paris begleitete. IThre Ehe, die kinderlos blieb, war durch eine enge
personliche und berufliche Verbundenheit geprdgt. Ferner kann Goldonis Heirat im
Kontext der gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Bedingungen des 18. Jahrhunderts
betrachtet werden, insbesondere im Hinblick auf die Rolle der Ehe als soziales und
okonomisches Biindnis. Wiahrend Goldoni selbst aus einer angesehenen, jedoch
finanziell nicht gesicherten Familie stammte, brachte Nicoletta Conio durch ihre
familidre Herkunft Stabilitdt in seine Lebensverhiltnisse.?® Diese EheschlieBung hatte
somit nicht nur eine personliche, sondern auch eine strukturelle Bedeutung fiir Goldonis
Werdegang, insbesondere in Bezug auf seine Entscheidung, sich endgiiltig dem Theater
zu widmen. Seine juristische Erfahrung hinterlieB jedoch deutliche Spuren in seinem
dramatischen Schaffen, insbesondere in der prézisen Charakterzeichnung sowie in der
kritischen Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen Normen und Institutionen.

In Mailand lernt Goldoni la compagnia dell’Anonimo (die Schauspieltruppe des
Anonymen) kennen, bei der er das Handwerkszeug des Dichters erlernt.?” Ein Jahr
spéter fasst er den Entschluss, nach Venedig zuriickzukehren, unterbricht seine Reise
jedoch fiir einen Aufenthalt in Verona, einer Stadt, die fiir seine weitere Entwicklung
von besonderer Bedeutung ist. In Verona intensiviert sich sein Kontakt mit der
Theaterwelt, was einen entscheidenden Einfluss auf seine kiinftige Laufbahn ausiibt.
Dort begegnet er Giuseppe Imer, dem Direktor des venezianischen Teatro San Samuele,
dessen Theatertruppe er sich anschlief3t:

Imer me prit en particulier; il me pria d’accepter un appartement de garcon qui étoit
dans la méme maison, et a coté du sein; il me pria aussi d’accepter sa table pendant tout
le tems que sa Troupe devoit rester a Vérone. Dans la situation ou j’étois, je ne pouvois
rien refuser.”®

Gemeinsam mit dieser Truppe kehrt Goldoni schlieBlich nach Venedig zuriick, wodurch
er seine Verbindung zur venezianischen Theaterszene nachhaltig festigt. 2° Imer
ermutigte Goldoni, seine juristischen Kenntnisse und seine Beobachtungsgabe in die
Gestaltung von Theaterstlicken einzubringen. Goldonis frithe Werke, darunter La donna

di garbo (1743), zeichnen sich beispielsweise durch eine scharfsinnige Analyse sozialer

26 Cf. Herry 2007, S. 306f.

27 Cf. Comune di Rovigo 1984, S. 23; La compagnia dell’ Anonimo: “Si tratta del ciarlatano Buonafede
Vitali, che per meglio vendere i suoi medicamenti si serviva di una compagnia di comici che
attirassero i clienti.”

8 Goldoni 1935, S. 157.

2 Cf. Herry 2007, S. 197.



und rechtlicher Strukturen aus, die zweifellos auf seine juristische Erfahrung
zurlickzufiihren sind. In Venedig unterzeichnete Goldoni 1734 einen Vertrag mit
Grimani, dem Impresario (Theaterdirektor) von Giuseppe Imer, der mit der
Theatersaison 1734/35 in Kraft trat. In den folgenden zehn Jahren arbeitete er eng mit
der Theatertruppe von Imer zusammen und {ibernahm im Jahr 1737 die Direktion des
Theaters San Giovanni Grisostomo. In dieser Funktion verfasste er Musikdramen und
Intermezzi, womit sich sein literarisches Schaffen zunehmend auf das Theater
konzentrierte.’® Ab diesem Zeitpunkt kann Goldoni als Dramatiker betrachtet werden.

Der Zeitraum von 1744 bis 1748 ist durch Goldonis Aufenthalt in Pisa gepragt. Wie
Ferrone feststellt, sah sich Goldoni gezwungen ,,a guadagnare il necessario per la
sopravvivenza sua e della moglie [e percio riprende] a fare ’avvocato [...]*.3! In seinen
Memoiren gibt er in einem knappen Abschnitt Auskunft dariiber:

J’avois des causes dans tous les tribunaux de la Ville, j’avois des cliens des tous les
états, des nobles de la premiere classe, des bourgeois des plus riches, des commergans
des plus accrédités, des Curés, des Moines, de gros Fermiers, jusqu’a un de mes
confreres, qui étant impliqué dans un procés criminel, me choisit pour son défenseur.*

Wihrend seines Aufenthalts in Pisa wurde er unter dem Pseudonym Polisseno
Fegeio in die arkadische Dichtergesellschaft der Colonia Alfea aufgenommen. Zudem
erhielt er ein Schreiben seines Freundes Antonio Sacchi, der ihn um die Verfassung der
Komddie 1/ servitore di due padroni (1745) bat. Dieser Bitte folgend, verfasste Goldoni
das gewlinschte Stiick: ,,Enfin, j’écris, je réponds, je m’engage. Je travaillois le jour
pour le Barreau, et la nuit pour la Comédie [...].”3*

In Livorno lernte Goldoni den Schauspieler und Theaterdirektor Girolamo Medebach
kennen, der seine Komddie La donna di garbo zur Auffithrung brachte. Im Anschluss
unterbreitete Medebach ihm den Vorschlag, ,di lasciare Pisa e l’avvocatura per
diventare il poeta della compagnia [nel Teatro Sant’Angelo]“.** Goldoni nahm dieses
Angebot an und schloss mit Medebach einen Vertrag iiber eine Dauer von vier Jahren,
in denen er sich verpflichtete, jahrlich acht Komddien sowie zwei libretti per musica zu
verfassen. In den Jahren 1750 und 1751 entstanden sechzehn neue Komddien fiir das
Teatro Sant’Angelo, darunter I/ teatro comico, das mit groBem Erfolg aufgefiihrt wurde.
Gleichzeitig entwickelte sich jedoch ein Urheberrechtsstreit zwischen Goldoni und
Medebach, da Letzterer die Rechte an den fiir das Sant’Angelo geschriebenen

Komddien fiir sich beanspruchte. Diese Auseinandersetzung markierte einen

30" Cf. Comune di Rovigo 1984, S. 24.

3L Siro Ferrone, La vita e il teatro di Carlo Goldoni, Venedig: 2011, S. 61.
32 Goldoni 1935, S. 228.

3 Goldoni 1935, S. 223.

3 Comune di Rovigo 1984, S. 26.



Wendepunkt in Goldonis Karriere und beeinflusste seine weiteren beruflichen
Entscheidungen maf3geblich.

Im Jahr 1753 wechselte Goldoni an das Teatro San Luca, das sich im Besitz von
Antonio Vendramin befand. Bereits im Vorjahr hatte Goldoni mit Vendramin einen
Zehnjahresvertrag abgeschlossen, der ihn verpflichtete, jéhrlich acht Komddien zu
verfassen und zugleich die Leitung des Ensembles zu iibernehmen. 3° Parallel dazu
etablierte sich sein Rivale, der Abt Piectro Chiari, als Dramatiker am Teatro
Sant’Angelo. Die Rivalitit zwischen den beiden Autoren, so Ferrone, ,,durera fino al
1760.” 3¢ In dieser Zeit ldsst sich ein wachsendes Interesse Goldonis am
westeuropdischen Kulturraum feststellen, das sich sowohl in der thematischen
Ausrichtung seiner Werke als auch in literarischen Anspielungen zeigt. Insbesondere
Stiicke wie 1/ filosofo inglese (1754) und Il medico olandese (1756) verweisen auf
Einfliisse aus dem europédischen Westen, wéhrend in seinen Texten zugleich Beziige zu
klassischen und friihneuzeitlichen Autoren, darunter Terenz und Torquato Tasso,
erkennbar sind. 37 Die letzte venezianische Schaffensperiode Goldonis, insbesondere die
Jahre 1759 bis 1762, als die Phase seiner literarischen Meisterwerke betrachtet. In
diesem Zeitraum entstanden und wurden uraufgefiihrt bedeutende Stiicke wie I rusteghi
(1760) sowie die Trilogia della villeggiatura (1761), die zu den Hohepunkten seines
dramatischen Schaffens zéhlen.

Im August 1761 erhielt Goldoni eine Einladung des Thédtre Italien in Paris fiir ein
zweijdhriges Engagement als Komdodienproduzent mit dem Angebot einer
hervorragenden Vergiitung.*® Ein Jahr spiter verlieB er Venedig gemeinsam mit seiner
Ehefrau, Nicoletta Conio, und seinem Neffen, um dieser Einladung nachzukommen.
Trotz seines Wechsels nach Frankreich blieb er weiterhin in Kontakt mit der
venezianischen Theaterszene und sandte weiterhin Komdodien an das Teatro San Luca.
Sein erster Vertrag mit der Comédie Italienne endete im Jahr 1765, doch Goldoni setzte
seine literarische Arbeit in Frankreich fort. 1771 verfasste er seine erste vollstindig in
franzosischer Sprache geschriebene Komoddie mit dem Titel Le bourru bienfaisant,
womit er seine Integration in die franzosische Theaterlandschaft unter Beweis stellte. *°

Laut Ferrone begann Goldoni bereits 1783 mit der Zusammenstellung seiner Memoiren,

35 Cf. Ferrone 2011, S. 77.

36 Ferrone 2011, S. 89.

37 Cf. Ferrone 2011, S. 96-97.
3% Cf. Ferrone 2011, S. 107.
39 Cf. Ferrone 2011, S.128f.

10



die 1787 veroffentlicht wurden. Ein Jahr spéter, 1788, ,,sospesa 1’edizione Pasquali [e]
inizia la pubblicazione di tutte le sue opere presso 1’editore Zatta di Venezia.” 4°
Nach einer langeren Krankheit verstarb Carlo Goldoni schlieBlich am 6. Februar

1793 im Beisein seiner Ehefrau in Paris.

2.2. Forschungsstand

Carlo Goldoni zdhlt zu den herausragendsten Dramatikern des 18. Jahrhunderts und hat
mit seinen Werken das Theater nachhaltig geprigt. Besonders in seinen Komddien, die
eine Abkehr von der traditionelleren commedia dell'arte darstellen, zeigt sich seine
Innovationskraft. Goldoni verstand es, eine prizise Beobachtung des gesellschaftlichen
Lebens mit einer scharfsinnigen Kommentierung sozialer Normen und politischer
Strukturen zu verbinden. Ein zentraler Aspekt der Forschung zu Goldoni ist die
Auseinandersetzung mit seinem Bild der Gesellschaft, insbesondere mit der Darstellung
der Rolle der Frau und den rechtlichen sowie sozialen Rahmenbedingungen des 18.
Jahrhunderts in Italien. Dabei wird besonders seine Féhigkeit hervorgehoben,
Frauenfiguren nicht nur als passive, stereotype Charaktere zu préisentieren, sondern als
aktive, selbstbestimmte und komplexe Individuen. Wéhrend viele seiner Zeitgenossen
die Frauenfiguren in ihren Werken hiufig in traditionellen, unterwiirfigen Rollen
darstellten, brach Goldoni mit diesen Konventionen.

In diesem Kapitel soll der aktuelle Forschungsstand zur Darstellung der Frauenrolle
in Goldonis Werk skizziert werden, wobei der Fokus auf den komplexen, oft
subversiven weiblichen Charakteren liegt, die Goldoni in seinen Komddien entwirft.
Diese Figuren stehen im Kontext eines sozialen und rechtlichen Systems, das die
Frauen stark einschrinkte, und doch gelingt es Goldoni, ihnen eine Stimme und
Handlungsmacht zu verleihen, die sie von den iiblichen Darstellungen ihrer
Zeitgenossen abheben.

Goldoni trat mit seiner Theaterreform in den 1740er Jahren als einer der wichtigsten
Vertreter des biirgerlichen Dramas hervor, das sich von der traditionellen commedia
dell'arte abgrenzte. In der commedia dell'arte waren Frauenfiguren zwar haufig durch
stereotype Rollenmuster geprigt, jedoch beschrinkten sie sich nicht ausschlieflich auf
die Darstellung der naiven oder dusseligen Frau. Vielmehr umfassten sie auch
komplexere Charaktere, wie die schlagfertige und freche Colombina oder die gebildete

und selbstbestimmte /nnamorata, die innerhalb der Handlung aktive Rollen einnahmen:

4 Ferrone 2011, S.130.
11



Die weibliche Seite der zanni bzw. Diener vertrat Columbina oder Arlechinetta; mit
flinker Zunge und lockeren Manieren intrigierte sie gerne, insbesondere fiir die
Interessen der innamorati, der jungen Liebenden, war oft das Ziel des Begehrens der
Dienerschaft wie auch der Alten. Dreh- und Angelpunkt des dramatischen Konflikts
waren die innamorati; als idealisierte Identifikationsfiguren des Publikums trugen sie
keine Maske, sprachen Toskanisch und wiesen auf Florenz als kulturelles Zentrum
Italiens.*!

Goldoni etablierte in seinen Komddien eine breitere Palette an weiblichen Charakteren,
die weit tiber die traditionellen Darstellungen hinausgingen. Frauen in Goldonis Theater
sind nicht linger nur Objekte der ménnlichen Begierde oder der sozialen Normen,
sondern agieren als aktive Akteure, die ihre eigene Sexualitét, ihr Schicksal und ihre
soziale Stellung beeinflussen.*? Die biirgerliche Frau in Goldonis Komédien ist oft ein
Spiegelbild der sozialen und kulturellen Verdanderungen des 18. Jahrhunderts, in denen
sich die Stellung der Frau zunehmend von der reinen Hausfrau und Mutter hin zur
selbstbewussteren, teilweise geschiftstiichtigen Frau wandelt. Dies spiegelt sich auch in
Goldonis Charakteren wider, die sich nicht scheuen, die gesellschaftlichen Normen zu
hinterfragen.

Die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Goldonis Werken begann bereits im
19. Jahrhundert, als sein literarischer und theaterhistorischer Wert zunehmend erkannt
wurde. Diese frithe Forschung, die stark biografisch gepréigt war, versuchte, Goldonis
Leben und seine Werke in den historischen Kontext seiner Zeit zu stellen:

Le memorie del Goldoni, lavoro di grandissima mole, intrapreso da lui in eta molto
avanzata, non somigliano a nessun altro lavoro del genere. Non sono né¢ romantiche, né
scandalose, n¢ filosofiche: sono intensamente professionali; non sono né¢ sfoghi d’un
uomo di sentimento, n¢ chiacchiere d’un Vecchio uomo di mondo, n¢ studi psicologici
d’un romanziere o d’un metafisico; sono una serie d’analisi di tutte le sue innumerevoli
commedie, incorniciata in una biografia che fa I’effetto d’un continuo commento a
quelle, da quanto i sentimenti, le azioni e le avventure dell’'uomo sembrano materia
grezza per I suoi scritti.*?

Goldonis Memoiren, die er im Alter von fast siebzig Jahren verfasste, stellen eine der
wichtigsten Quellen fiir das Verstindnis seines Lebens, seines Werks und der
gesellschaftlichen Umstdnde seiner Zeit dar. Die Memoiren, die unter dem Titel
Meémoires bekannt sind, wurden zwischen 1787 und 1790 verdffentlicht und bieten
einen einzigartigen Einblick in die geistige und kulturelle Welt des 18. Jahrhunderts. Sie
sind nicht nur ein autobiografisches Werk, sondern auch eine Reflexion iiber die
Entwicklung des Theaters und der Literatur in Italien, insbesondere iiber die

Veranderungen, die Goldoni als Dramatiker und Theaterreformer vorantrieb. In der

41 Andreas Englhart, Grundthemen der Literaturwissenschaft: Drama, Berlin: 2018, S. 70.
42 Cf. Englhart 2018, S. 70f.
43 Paget 1932, S. 305.

12



Forschung haben Goldonis Memoiren unterschiedliche Deutungen erfahren. Zum einen
gelten sie als wertvolle Quelle fiir die Entstehungsgeschichte seiner Werke und seine
Sicht auf die Kunst des Dramas. Zum anderen werfen sie einen kritischen Blick auf das
Theaterleben und die literarische Welt seiner Zeit, einschlieB8lich seiner Konflikte mit
der commedia dell'arte und seinen Bemiihungen, eine biirgerliche Theatertradition zu
etablieren. Die Memoiren spiegeln Goldonis ambivalente Haltung gegeniiber seiner
eigenen Karriere wider, da sie sowohl seine Erfolge als auch die Riickschlige,
insbesondere seine schwierigen Beziehungen zu Theaterensembles und -direktoren,
thematisieren. ** Die Selbstinszenierung als Reformator des Theaters und die
Darstellung seiner Auseinandersetzungen mit den traditionellen Formen des Theaters
verdeutlichen, dass Goldoni sich als eine Schliisselfigur der kulturellen Modernisierung
Italiens verstand. Zugleich reflektieren die Memoiren jedoch auch seine personliche
Enttduschung iiber die begrenzte Anerkennung und die Widerstinde, denen er wéihrend
seiner Lebenszeit ausgesetzt war. Forschungskritisch wird jedoch auch darauf
hingewiesen, dass Goldonis Memoiren nicht immer der historischen Genauigkeit
verpflichtet sind, sondern vielmehr als ein strategisches Selbstportrit zu verstehen sind,
das Goldoni als Opfer von Missverstindnissen und kulturellen Zuriicksetzungen
inszeniert. Insgesamt sind die Memoiren eine komplexe Mischung aus Autobiografie,
kulturellem Manifest und Reflexion iiber die eigene Bedeutung als Dramatiker, was sie
zu einem zentralen Dokument in der Goldoni-Forschung macht.

Die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Carlo Goldoni und seinem Werk hat
im Laufe der Jahre eine beeindruckende Breite an Studien, Analysen sowie
Publikationen hervorgebracht. Zu den mafgeblichen Beitrdgen zdhlt Franco Fidos
Nuova guida a Goldoni (2000), ein Band, der den venezianischen Dramatiker im
historischen und sozialen Kontext nicht nur Italiens, sondern auch Europas des 18.
Jahrhunderts verortet. Fido liefert ein abgerundetes Portrdt Goldonis, das auf der
Analyse von Texten und wertvollen, teils schwer zuginglichen Dokumenten, wie
Briefen basiert.*> Ein weiterer bedeutender Beitrag zur Goldoni-Forschung ist Ginette
Herry’s vierbdndige Biografie Biografia ragionata (2007-2016), die Goldonis Leben

und Werk in einen breiten kulturellen und sozialen Kontext einordnet.*® Herry geht {iber

4 Cf. Bartolo Anglani, Le passioni allo specchio. Autobiografie goldoniane, Rom: 1996, S. 257.

45 Ausgewihlte Publikationen der Harvard University, an der Fido zuletzt titig war, sind an dieser Stelle
aufgefiihrt: https://rll.fas.harvard.edu/people/franco-fido, Anruf vom 10.03.2025.

4 Die erste umfassend dokumentierte Biografie, die neben einer detaillierten Darstellung seiner
Ausbildung, des kulturellen und sozialen Kontextes sowie der Entstehung seiner Werke auch
zahlreiche bislang unbekannte Episoden aus dem Familienleben des Venezianers erstmals beleuchtet.
Der erste Band behandelt den Zeitraum von 1707 bis 1744, der zweite Band umfasst die Jahre 1744

13



die gingigen biografischen Ansdtze hinaus und beleuchtet zahlreiche, bislang
unbekannte Episoden aus Goldonis Familienleben. Als Direktorin der Vereinigung
Goldoni européen organisierte Herry die Zweihundertjahrfeier des Todes des Autors in
Frankreich und verdffentlichte den Tagungsband der abschlieBenden Konferenz in
StraBburg im Juni 1994: Goldoni en Europe aujourd'hui - et demain? (1995).47

Im Bereich der philologischen Forschung leistet Anna Scannapieco mit ihrem Werk
Antologia della critica goldoniana e gozziana (2009) einen wesentlichen Beitrag, indem
sie das Theaterphdnomen Goldonis aus einer umfassenden philologischen Perspektive
untersucht.

Siro Ferrone trigt in seinem Buch La vita e il teatro di Carlo Goldoni (2011) zu
einer aktuellen Neubewertung Goldonis bei, indem er neueste Forschungsergebnisse
beriicksichtigt und die Entwicklungen rund um den zweihundertsten Jahrestag von
Goldonis Tod (Bicentenario della morte) (1793) und den dreihundertsten Jahrestag
seiner Geburt (7Tricentenario della nascita) (2007) reflektiert. Ferrone analysiert nicht
nur die Texte, sondern dokumentiert auch den Beitrag professioneller Schauspieler und
Ensembles zur Dramaturgie und beleuchtet die Rekonstruktion des ,,Konsums* von
Goldonis Theater auf der italienischen Biihne iiber zwei Jahrhunderte.

Ein weiterer bedeutender Beitrag zur Goldoni-Forschung ist Piermario Vescovo’s
2019 erschienenes Buch Goldoni e il teatro comico del Settecento. Vescovo bietet darin
ein Profil von Goldonis Theater, von seinen Anfidngen in Venedig bis hin zu den dreif3ig
Jahren in Paris, und hebt zentrale Themen und offene Probleme hervor, darunter die
Beziehung zwischen Goldonis dramatischem Schreiben und der Kultur der
Koméddianten, seine juristische Ausbildung und deren Einfluss auf die Darstellung
gesellschaftlicher Strukturen sowie die rechtlichen Rahmenbedingungen des
Theaterbetriebs.

Lucie Comparini hat in zahlreichen Artikeln {iber Goldoni geschrieben. Thre jiingsten
Verdffentlichungen umfassen Ubersetzungen von Goldonis La Trilogia della
Villeggiatura (2023) und, in Kooperation mit Andrea Fabiano, das Dictionnaire
Goldoni (2019), das eine tiefgehende Analyse und thematische Anmerkungen zu
Goldonis Werk bietet.

Andrea Fabiano hat verschiedene Publikationen zu Goldoni behandelt, darunter das
Buch La comédie-italienne de Paris et Carlo Goldoni (2018), in dem er die

theaterhistorische Vielfalt der Comédie-Italienne in Paris im 18. Jahrhundert untersucht.

bis 1750, der dritte Band befasst sich mit dem Zeitraum von 1750 bis 1753, und der abschlielende
Band beleuchtet die Jahre 1753 bis 1755.
47 Cf. Herry 2007, s. Riickseite des Bandes.

14



Hierbei nutzt er handschriftliche Kanevas, Komddienzusammenfassungen und
Archivdokumente, um eine erste umfassende Lesart der Pariser Theaterlandschaft zu
bieten. Jedoch wird in Fabianos Arbeiten die vergleichende Perspektive auf die Rolle
der Frau und die rechtliche Stellung der Frau im 18. Jahrhundert nur marginal
behandelt. Erst in der Dissertation von Anna Sansa Carlo Goldoni «Avocat Vénitieny
Droit et théatre a Venise au XVIIle siécle (2017, jedoch 2023 erschienen)*® wird diese
Thematik teils aufgegriffen und beleuchtet, wie Goldonis juristische Ausbildung seine
dramaturgischen und rechtlichen Konzepte beeinflusste und welche Auswirkungen dies
auf die Darstellung gesellschaftlicher Strukturen hatte.

Das wohl bekannteste Beispiel fiir Goldonis fortschrittliche Darstellung von Frauen
ist das Werk La locandiera (1753).% In dieser Komddie stellt Goldoni die Figur der
Mirandolina, einer Wirtin in einem Gasthof, in den Mittelpunkt. Mirandolina ist nicht
nur eine Frau, die als Unternehmerin erfolgreich ist, sondern sie ist auch eine
manipulative, selbstbewusste und geschickte Frau, die die Méannerwelt um den Finger
wickelt. Thre Fihigkeit, die minnlichen Figuren in ihrem Gasthof zu verfiihren und zu
kontrollieren, stellt eine klare Abkehr von der passiven Frauenfigur dar, die in vielen
zeitgendssischen Werken zu finden war. Die wissenschaftliche Forschung hat sich
eingehend mit der Figur der Mirandolina und der Frage beschéftigt, wie Goldoni mit ihr
die traditionellen Geschlechterrollen herausfordert. Mirandolina ist eine Protagonistin,
die sich nicht in den Konventionen ihrer Zeit gefangen fiihlt. Sie benutzt ihre Schonheit
und ihren Charme nicht nur zu ihrem eigenen Vorteil, sondern zeigt auch eine subtile
Macht iiber die Manner um sie herum. Dabei tritt sie als aktive, handelnde Figur auf, die
in der Lage ist, ihre Ziele zu verfolgen und zu erreichen — ein ungew6hnliches Bild der
Frau im Theater des 18. Jahrhunderts.>® Mirandolina wird von vielen Forschern als eine
frithe proto-feministische Figur betrachtet, die mit den traditionellen Vorstellungen von
Weiblichkeit und Passivitét bricht. Thre Féhigkeit, die Manner zu manipulieren und in
gewisser Weise ihre Sexualitit zu nutzen, um Macht auszuiiben, wird als ein Akt der
Befreiung von den gesellschaftlichen Normen interpretiert, die Frauen in eine
untergeordnete Position drangten.

Ein weiteres Werk, das Goldonis innovative Darstellung von Frauenfiguren

verdeutlicht, ist La serva amorosa (1752), in dem die Dienerin Corallina eine zentrale

48 Ein konziser Uberblick iiber die Dissertation von Anna Sansa, Carlo Goldoni «Avocat Vénitien» Droit

et theatre a Venise au XVIlle siecle, ist hier zu finden: https:/sup.sorbonne-
universite.fr/catalogue/civilisations-cultures-litteratures-etrangeres/carnets-italiens/carlo-goldoni-
avocat-venitien, Abruf vom 10.03.2025.

4 Siehe ausfiihrlicher dazu Kapitel 9.fT.

0" Cf. Hésle 1993, S. 159.

15



Rolle spielt.’! Corallina ist eine der wenigen Dienerinnenfiguren in Goldonis Werk, die
nicht nur als Dienerin, sondern als eine komplexe, kluge und strategische Frau
dargestellt wird. Sie ist nicht nur fiir die Bewegungen ihrer Herrin verantwortlich,
sondern steuert auch die Liebesgeschicke und spielt eine aktive Rolle bei der Losung
der Konflikte der anderen Charaktere.>? Corallina fligt sich in die Tradition der
gewitzten und schlagfertigen Dienerinnenfiguren der commedia dell'arte ein, die nicht
lediglich als unterwiirfig oder einfiltig dargestellt wurden, sondern durch ihre Klugheit
und Redegewandtheit aktiv in die Handlung eingriffen. Ihre Eigenstindigkeit und ihre
Fahigkeit, als ,,Meisterin der Intrige* zu agieren, machen sie zu einer wichtigen
weiblichen Figur, die liber die stereotypen Erwartungen hinausgeht.’® In der Forschung
wird betont, dass Goldoni mit der Figur der Corallina nicht nur das traditionelle Bild der
Dienerin subvertiert, sondern auch die sozialen Hierarchien seiner Zeit infrage stellt,
indem er ihr die Moglichkeit gibt, Macht auszuiiben und sich aktiv in die
gesellschaftlichen Verhiltnisse einzubringen.>*

In vielen seiner Werke, besonders in La locandiera und La serva amorosa,
beschéftigt sich Goldoni mit der sozialen Mobilitdt und der Frage, wie Frauen innerhalb
der sozialen Strukturen ihrer Zeit agieren konnen. Beide Stiicke stellen Frauen als
Akteurinnen dar, die in der Lage sind, ihre soziale Stellung zu veridndern — entweder
durch geschickte Manipulation (wie Mirandolina in La locandiera) oder durch die
Nutzung von Intelligenz und Diplomatie (wie Corallina in La serva amorosa). Die
Forschung hebt hervor, dass Goldoni in seinen Stiicken den Aufstieg von Frauen aus
niedrigeren sozialen Schichten thematisiert und sie nicht nur als passive
Empfingerinnen von sozialen Normen darstellt, sondern als handelnde Subjekte, die in
der Lage sind, diese Normen zu beeinflussen und zu verdndern.>> In dieser Hinsicht
spiegelt sich in seinen Werken eine der zentralen Fragen der Aufklarung wider: Wie
konnen Frauen in einer zunehmend biirgerlich geprigten Gesellschaft ihre Position

verandern und erweitern?

51" Siehe ausfiihrlicher dazu Kapitel 8.1f.

52 Cf. Paola Daniela Giovanelli, ,,Commento, L’autore a chi legge”, in: Carlo Goldoni, La serva
amorosa, Venedig: 2007, S. 308f sowie Giuseppe Ortolani (Hrsg.), Tutte le opere. Tomo IV, Verona:
Mondadori, 1940, S. 1170f.

Cf. Carlo Goldoni, La serva amorosa, L autore a chi legge, Venedig: 2007, S. 70.

Siehe dazu den vollstindigen Kommentar von Paola Daniela Giovanelli in: Carlo Goldoni, La serva
amorosa, Venedig: 2007, S. 177-309.

Siehe dazu exemplarisch: Iris Hafner, Asthetische und soziale Rolle. Studien zur Identitiitsproblematik
im Theater Carlo Goldonis, Wiirzburg: 1994 sowie Giuseppina Scognamiglio, Le donne di Carlo
Goldoni. Tra Venezia e Napoli, Neapel: 2011.

53
54

55

16



Die Forschung zur Frauenrolle in Goldonis Werken hat in den letzten Jahrzehnten
zunehmend an Bedeutung gewonnen und beleuchtet die Komplexitit der von ihm
dargestellten weiblichen Figuren.

Vor dem Hintergrund der umfangreichen, bis heute fortgesetzten Forschung zu
Goldoni soll die vorliegende Dissertation nicht nur einen weiteren Beitrag zur Goldoni-
Forschung leisten, sondern vielmehr dazu beitragen, die bislang bestehende
Forschungsliicke in der wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit der rechtlichen

Situation der Frau im Werk des italienischen Komodienautors zu schlief3en.

3. Goldoni und seine Muse Maddalena Raffi Marliani

Das venezianische Theater des 18. Jahrhunderts war eines der lebendigsten Theater
Europas, welches zahlreiche talentierte Kiinstlerinnen und Kiinstler hervorbrachte.
Unter ihnen sticht Maddalena Raffi Marliani hervor, deren kiinstlerische Karriere und
Wirkung bislang in der (theater-)wissenschaftlichen Literatur nur am Rande betrachtet
wurden. Angesichts der Bedeutung weiblicher Akteure in der Theaterpraxis dieser
Epoche ist eine detaillierte Untersuchung ihres Wirkens notwendig, um die Dynamik
und die Transformationen, die das venezianische Theater durchlief, besser zu verstehen.
Weniger bekannt, aber dennoch von erheblicher Bedeutung, ist die personliche sowie
berufliche Beziehung von Goldoni zu Maddalena Raffi Marliani, einer Frau, deren
Einfluss auf den Dramatiker in biografischer und literarischer Hinsicht nicht unerwéhnt
bleiben darf.

Der Zweijahreszeitraum (1751-1753), auf Italienisch biennio genannt, wird als
intensive experimentelle Periode bezeichnet, in der Goldoni siebzehn Komddien
verfasste.’® Laut Giovanelli interessierte sich Goldoni so sehr fiir Marliani,

[...] che nel giro di due soli anni, fra il carnevale del 1751 (La donna volubile) e il
carnevale del 1753 (La donna vendicatica), scrisse pensando a lei, ben diciasette
commedie, alcune delle quali a protagonista, a iniziare da La gastalda per continuare
con La serva amorosa e arrivare infine a La locandiera. Le commedie, nelle quali la
Marliani sostiene sempre la parte di Corallina [...] sono: La donna volubile (questa
commedia segna il momento di transizione fra Colombina, parte sostenuta da un’attrice
della compagnia Medebach della quale non si conosce il nome e Corallina, seconda
cameriera, parte sostenuta dalla Marliani, che affianca Colombina) (Venezia, teatro
Sant’ Angelo, febbraio 1751); I pettegolezzi delle donne (parte di Catte: Venezia, teatro
Sant’ Angelo, 23 febbraio [e non “gennaio”] 1751); Il Moliere (parte di Foresta: Torino,
teatro Carignano, 28 agosto 1751); L’amante militare (Venezia, teatro Sant’Angelo,
autunno 1751); La gastalda (Venezia, teatro Sant’Angelo, 3 novembre 1751); Il tutore
(Venezia, teatro Sant’Angelo, 4 gennaio 1752); La moglie saggia (Venezia, teatro
Sant’Angelo, 27 gennaio 1752); Il feudatario (parte di Ghitta: Venezia, teatro

56 Cf. Giulia Tellini, L officina sperimentale di Goldoni. Da “La donna volubile” a “La donna
vendicativa”, Florenz: 2020, S. 9.

17



Sant’Angelo , 7 febbraio 1752); Le donne gelose (parte di Siora Lugrezia: Venezia,
teatro Sant’Angelo, 12 febbraio 1752); La serva amorosa (Bologna, teatro Formagliari,
Maggio 1752); I puntigli domestici (Milano, estate 1752); La filgia obbediente (parte di
Olivetta: Venezia, teatro Sant’Angelo, autunno 1752); I mercatanti (Venezia, teatro
Sant’ Angelo, 26 dicembre 1752); La locandiera (parte di Mirandolina: Venezia, teatro
Sant’ Angelo, gennaio 1753); Le donne curiose (Venezia, teatro Sant’ Angelo, carnevale
1753); Il contrattempo o sia Il chiacchierone imprudente (Venezia, teatro Sant’ Angelo,
carnevale 1753); La donna vendicativa (Venezia, teatro Sant’ Angelo, autunno 1753).”’

Gemeinsamer Nenner dieser Komodien ist die Anwesenheit von Maddalena Marliani:

“3% Die fiir diese Dissertation

,bella e vivace [...] e d‘indiavolato spirito femminile.
ausgewdhlten Komddien fallen in die Periode des biennio, weswegen mit besonderem
Augenmerk auf die interne Dynamik der Rollenhierarchie in Medebachs Ensemble und
damit auf die Beziehung zwischen dem Theaterdichter und seinen Interpreten
eingegangen wird.

Maddalena Raffi Marliani kam in einer Zeit auf die Welt, in der das Theater in
Venedig eine zentrale Rolle im kulturellen Leben spielte.’® Marliani wurde in eine
Theaterfamilie hineingeboren, was ihr den frithen Zugang zu den darstellenden Kiinsten
ermoglichte. °° Die genauen Daten ihrer Geburt und friihen Ausbildung sind in den
historischen Quellen nur spérlich dokumentiert®', was auf die allgemein geringere
Bertiicksichtigung von Schauspielerinnen zu jener Epoche, in den Archiven hinweist.
Zudem war dies, so Beauvoir, typisch flir die Geschlechterrollen und die soziale
Stellung von Frauen des 18. Jahrhunderts.%> Madchen, die das Kindesalter hinter sich
lieBen, so Hunecke, wurden von ihren Eltern direkt in Kloster geschickt: ,,Le femine
apena uscite dall’infantia si chiudono in monasteri esemplari, perché la donna ¢ una
merce, che ricerca una gelosa custodia, per essere facile a daneggiarsi.“®* Anders verlief
das Leben von Maddalena, da es Hinweise darauf gibt, dass sie bereits in jungen Jahren
von ihrer Geburtsstadt Rom nach Venedig zog und dort ihre Karriere zunéchst als
Seiltanzerin begann. % Goldoni erwédhnt in seinen Memoiren jedoch, dass sie
Venezianerin sei: ,,[Marliani] était une jeune Vénetienne [...]“%°, Gentile geht dabei

davon aus, dass er es vermutlich tat, weil Marliani lange Zeit in Venedig lebte und den

57 Giovanelli 2007, S. 196f.

8 Giuseppe Ortilani, La locandiera. Nota storica (1910),
https://it.wikisource.org/wiki/La locandiera/Nota storica, Abruf vom 20.12.2024.

3 Cf. Ferrone 2011, S. 200.

60 Cf. Hosle 1993, S. 147.

61 Cf. Ferrone 2011, S. 200.

62 Cf. Simone de Beauvoir, Das andere Geschlecht: Sitte und Sexus der Frau, Hamburg: 2019, S.575.

6 Volker Hunecke, ,.Essere nobildonna nella Venezia del sei e del settecento®, in: Susanne Winter,
Donne e Venezia, Rom/Venedig: 2004, S. 140.

% Cf. Hosle 1993, S. 147.

% Goldoni 1822, S. 337

18



dortigen Dialekt benutzte, der ihr auch in einigen Rollen auf der Biihne diente.%® Sie
machte sich dabei schnell einen Namen und erhielt eine umfassende Ausbildung in
Schauspiel und Gesang, die es ihr ermdglichte, eine bedeutende Karriere in den
fiihrenden Theatern Venedigs zu machen.®” Thre auBerordentliche Biihnenprasenz und
thr musikalisches Talent ermdglichten es ihr im Theater San Moisé, sowohl in
komischen als auch in ernsten Rollen zu brillieren. Thr Bruder, Gasparo Raffi, war
Leiter einer angesehenen Seiltdnzertruppe, sie selbst lernte dort ihren zukiinftigen
Ehemann, Giuseppe Marliani kennen, einen sehr beliebten und berithmten Darsteller der
Karnevalsmaske Brighella, und heiratete ihn im Jahre 1741.°® Gemeinsam mit ihrem
Ehemann besuchte sie die Theatergruppe von Girolamo Medebach, dem Ehemann ihrer
Nichte Teodora, die dort bereits unter dem Namen Rosaura die Rolle der prima
amorosa spielte.®® Ferner wird sowohl bei Ferrone als auch bei Vescovo erwihnt, dass
Marliani ihren Ehemann in der Zeit zwischen 1743 und 1749 verlassen habe und mit
dem adligen Venezianer Fabio Bonvicini gefliichtet sei.’® Beziiglich dieser Aussage hat
Scannapieco ein Dokument gefunden, welches im Archivio Storico di Venezia
aufbewahrt wird und folgende Information identifiziert hat:

Am 3. Oktober 1749 wurde dem Rat der Zehn, auf Italienisch Capi del Consiglio dei
Dieci, ein von Giuseppe Marliani unterzeichnetes Bittschreiben vorgelegt. In seiner
Petition ersucht Marliani den Rat der Zehn, seine Ehefrau zu ithm zuriickzufiihren. Sie
hatte vor sechs Jahren das gemeinsame Haus verlassen, lebte fiinf Jahre lang mit einem
verheirateten Mann zusammen und wurde schlieflich in die Obhut eines Abtes gegeben.
Nun fordert er ihre Riickkehr in den ehelichen Verbund:

Attesa [...] la disposizione di essa mia moglie che dir posso rinata, prostrato di nuovo a
quest’Eccelso Tribunale umilmente imploro che resti ordinato che mi si consegni pronto
ad accoglierla con sentimenti di coniugale cristiano affetto, promettendo che non sara
mai in alcun modo né in parole né in fatti da me molestata, come pure in alcun tempo e
luogo, per qualsiasi motivo o causa niente eccettuato non permetterd né lasciero che

6 Cf. Attilo Gentile, Carlo Goldoni e gli attori, Triest: 1951, S. 44.

7 Cf. Hésle 1993, S. 162.

% Cf. Piermario Vescovo, ,,Prefazione”, in: Carlo Goldoni, La locandiera, Mailand: 2021, S. 12. Im
Aufsatz von Giulia Tellini, ,,Corallina 1751-1753. Sulla Donna vendicativa di Goldoni®, in: Pompeo
Giannantonio, Critica letteraria (Anno XLVil - Fasc. III - N. 184/ 2019), Neapel: 2019, S. 421, wird
erwihnt, dass die Ehe zwischen Giuseppe Marliani und Maddalena Facchinetti im Jahr 1738 geschlossen
wurde. Ferner werden dort das familidre Verhdltnis zwischen Maddalena und Teodora dargelegt:
,»Giuseppe Marliani, fratello di Lucia Marliani (moglie di Gasparo Raffi nonché madre di Teodora
Medebach) e marito dal marzo 1738 di Maddalena Facchinetti.*

Cf. Guido Davico Bonino, ,,Nota introdutiva®, in: Carlo Goldoni, La serva amorosa, Torino: 2007, S.
V. Bei dieser Sekundérquelle liegt ein Tippfehler vor. Dort heifit es; ,, [...] aveva con lui recitato nella
compagnia di Giuseppe Medebach [...].* Es handelt sich hierbei um Girolamo Medebach, dem Leiter
des Theaters Sant’Angelo.

70 Cf. Ferrone 2011, S.199, Vescovo 2021, S. 12 sowie Tellini 2020, S. 9.

69

19



vada a recitare né pubblici Teatri essendo queste le richieste da lei fattemi, da me
accordate, obbligando solennemente la propria persona, e beni d’ogni sorta.”!

Trotz der an ihren Mann gerichteten Aufforderung, ,,obbligando solennemente la
propria persona‘, nie wieder in ,,pubblici Teatri* aufzutreten, iibernahm Marliani bereits
im Carnevale des Jahres 1751 die Rolle der Corallina in Donna volubile, der vorletzten
der sechzehn neuen Komddien.”? Am 27. Februar 1751 stellte Goldoni in einem Brief
an Giuseppe Antonio Arconati Visconti die neue Corallina wie folgt vor: ,,la Serva [...]
sara la moglie di Brighella [Marliani], che fu assai buona e si spera tale tuttoché sei anni
sia stata in riposo, avendo dello spirito € dell’abilita.*”

Die Zusammenarbeit zwischen Goldoni und Marliani begann um 1750 wihrend
Goldoni fiir die venezianische Theatertruppe des Theaters Sant’Angelo arbeitete, der
Marliani auch angehorte und sie dort zunichst die Rolle der serva (Dienerin) Corallina
spielte.”* Goldonis berufliches Interesse an Marliani wurde durch seine Vorliebe fiir die
Rolle der Soubrette bestitigt, das Privileg junger, lebhafter Schauspielerinnen, denen
gegeniiber selbst er nicht unempfindlich sein konnte, wie er selbst in den Memoiren
erinnert: ,Il falloit bien obéir; je n’allois pas a la Comédie, mais j’allois voir les
Comédies, et la Soubrette plus fréquemment que les autres. J’ai toujours eu par la suite
un golt de préférence pour les Soubrettes.”” In seiner biografischen Forschung wird
Marliani héufig als ,,Muse“ des Dramatikers dargestellt. Goldoni erinnerte sich zwar
nicht mehr an genaue Daten, konnte jedoch gewisse Gefiihle und Gemiitszustéinde
wiedergeben, so beschreibt er auch die erste Begegnung mit Marliani im Theater von
Medebach in seinen Memoiren wie folgt:

Pendant les jours de relache, a cause de la neuvaine de Noél, il arriva une aventure fort
heureuse pour Medebac, et agréable aussi pour moi. Marliani, le Brighella de la
Compagnie, étoit marié; sa femme, qui avoit été Danseuse de corde comme lui, étoit
une jeune Vénitienne, fort jolie, fort aimable, pleine d’esprit et de talens, et montroit
d’heureuses dispositions pour la Comédie; elle avoit quitté son mari pour des
étourderies de jeunesse; elle vint le rejoinder au bout de trois ans, et prit I’emploi de
Soubrette, sous le nom de Coraline, dans la Troupe de Medebac.”®

Die Verwendung des rhetorischen Stilmittels der Klimax: ,.fort jolie, fort aimable,
pleine d’esprit et de talens, et montroit d’heureuses dispositions pour la Comédie®,

untermalt ferner sein Empfinden sowie sein Erstaunen ihr gegeniiber. Dies sind

"' Anna Scannapieco, ,,Goldoni «avant et aprés la lettre» (divagazioni proemiali)®, in: Javier Gutiérrez
Carou (Hrsg.), Goldoni «avant la lettre»: esperienze teatrali pregoldoniane (1650-1750), Venedig:
2015, S. 37.

72 Cf. Tellini 2019, S. 422.

73 Carlo Goldoni a Giuseppe Antonio Arconati Visconti, Venezia, 27 febbraio 1751, in: Carlo Goldoni,
Lettere, in Tutte le opere a cura di Giuseppe Ortolani, Mailand: 1956, S. 175.

74 Cf. Bonino 2007, S. V.

5 Goldoni 1935, S. 29.

6 Goldoni 1935, S. 303.

20



zundchst nur duBlere Charakteristika {iber Marliani, die im nichsten Satz zu stirkeren
Gefiihlen bzw. zu einer genaueren Beschreibung von Zuneigung werden. So schreibt
Goldoni weiter, dass ,,[e]lle étoit gentille; elle jouoit les roles de Soubrette; je ne
manquai pas de m’y intéresser; je pris soin de sa personne et je composai une Piece
pour son début.“’” Tellini spricht hierbei von einem Crescendo:

Il passo attua un crescendo che muove dalla vita (“Elle étoit gentile”) per approdare al
teatro (“je comopsai une Piece pour son début”); che parte da “Elle”, la musa (soggetto
dei primi due segmenti di period), per arrivare a “je” (soggetto degli altri tre segmenti),
lo scrittore. Ne emerge un “i0” sempre piu attratto da lei, dapprima come persona e poi
come fucina vivente di caratteri (“je ne manquai pas de m’y intéresser; je pris soin de sa
personne”).”®

Goldoni bleibt nicht beim priméren Gefiihl der Zuneigung, sondern fiihlt sich zu
Marliani immer mehr hingezogen. Er sorgt und kiimmert sich um ihre Person und geht
sogar so weit und schreibt ein Stiick fiir ihr Debiit. Eine eingehendere Betrachtung
zeigt, dass ihre Beziehung weitaus komplexer war, als es diese romantische
Zuschreibung vermuten ldsst. Tatséchlich deutet vieles darauf hin, dass Marliani nicht
nur als inspirierende Figur fiir Goldoni fungierte, sondern auch eine kritische Partnerin
in seinem Schaffensprozess, insbesondere in Bezug auf seine Frauenfiguren und seine
Ansichten iliber das Theater, war: ,,Madame Marliani vive, spirituelle, et naturellement
accorte, donnoit un nouvel essor @ mon imagination, et m‘encourageoit a travailler dans
ce genre de Comédies qui demande de la finesse et de Dartifice.””® Goldoni beschreibt
Marliani in einem Ton, der sowohl von personlicher Bewunderung als auch von
professioneller Wertschdtzung geprigt ist. Ein weiterer Beweis ist, dass er Marliani
alleine fiinf Mal anstelle der Primadonna Teodora Medebach die Protagonistin spielen
1dsst.20 Aufgrund von kérperlicher und emotionaler Instabilitit fiel Teodora Medebach
mit fortgeschrittener Zeit bei den Auftritten immer mehr aus:

Madame Medebac était toujours malade; ses vapeurs devenaient toujours plus génantes
et plus ridicules; elle riait et elle pleurait tout a la fois; elle faisait des cris, des grimaces,
des contorsions. Les bonnes gens de sa famille la croyaient ensorcelée: ils firent venir
des exorcistes; elle était chargée de reliques, et jouait et badinait avec ces monumens
pieux, comme un enfant de quatre ans.®'

7 Goldoni 1935, S. 303.
8 Tellini 2020, S. 25.
 Goldoni 1935, S. 303.
80" Cf. Tellini 2019, S. 424.
81" Goldoni 1822, S. 351.

21



Indem Goldoni immer wieder auf reale Elemente und die reale Rivalitit zwischen
Teodora und Maddalena anspielt, die in Venedig ebenso bekannt ist wie die schwierige
Ehegeschichte des Ehepaars Marliani®?, schafft der Autor, laut Tellini:

[...] una piéce che ¢ come un bolero, scandita da un ritmo marcato ¢ ossessivo, con un
pettegolezzo che viene dipanato e sdipanato, raddoppiato e triplicato, e con due ex
ballerine sulla corda (Teodora e Maddalena) a fronteggiarsi, a turno avanzando e
indietreggiando.*

Ihr darstellerisches Konnen hatte Goldoni tief beeindruckt und sogar sein eigenes Werk
beeinflusst. Die Rivalitidt zwischen Primadonna und servetta zeigt sich ferner auch bei
der Auffiihrung von La serva amorosa (1752): ,,Cette piéce eut un succés complet;
Coraline fut extrémement applaudie, mais elle devint sur-le-champ une rivale
redoutable pour madame Medebac.*%4

In einem zentralen Abschnitt seiner Memoiren hebt er hervor, wie Marlianis
Darstellungskunst in den tragischen Rollen nicht nur das Publikum, sondern auch die
Dramatiker ihrer Zeit inspirierte: ,,Elle possédait une ame qui animait tout ce qu’elle
faisait, et une intelligence qui donnait une vérité singuliére a ses roles tragiques. %
Ferner betont Goldoni an anderer Stelle Marlianis einzigartige Féhigkeit, die Essenz
eines Charakters zu erfassen: ,,Elle était capable de transformer méme les roles les plus
simples en des chefs-d’ceuvre d’expression dramatique.*“®® Marlianis Stil, so Goldoni,
zeichnete sich durch eine tief empfundene Emotionalitit und eine bemerkenswerte
Authentizitit aus. Diese Eigenschaften waren im italienischen Theater jener Zeit, das
hiufig von der commedia dell’arte und ihren festen Masken dominiert wurde,
revolutiondr.

Goldonis Memoiren legen zudem nahe, dass Marliani als eine Art Muse fiir seine
Reform des italienischen Theaters fungierte. Seine Absicht, die oft oberfldchliche und
stereotypisierte Darstellung der commedia dell’arte durch realistische Charaktere zu
ersetzen, scheint durch Schauspielerinnen wie Marliani bekriftigt worden zu sein. In
diesem Zusammenhang schreibt er: ,,J’avais besoin d’une artiste comme Maddalena
Marliani pour réaliser mes ambitions de créer un théatre plus véridique et humain.*%’

Ein weiteres Beispiel fiir Marlianis Einfluss auf seine Reformideen findet sich in seiner

Beschreibung ihrer Zusammenarbeit: ,,Ses conseils étaient précieux, et ses observations

82 Cf. Ginette Herry, ,,Goldoni e la Marliani ossia I’impossibile romanzo®, in: Nicola Mangini (Hrsg.),

Studi goldoniani, Venedig: 1988, S. 143.

83 Tellini 2019, S. 428.

8 Goldoni 1822, S. 339.

8 Carlo Goldoni, Mémoires de Goldoni pour servir a I’histoire de sa vie et a celle de son thédtre, Paris:
1787, S. 202.

86 Goldoni 1787, S. 203.

87 Goldoni 1787, S. 205.

22



sur mes textes étaient toujours justes et constructives. Elle était non seulement une
interpréte, mais aussi une collaboratrice essentielle.“®® Dies deutet darauf hin, dass
Marlianis Perfektion in der Darstellung komplexer menschlicher Emotionen Goldonis
Uberzeugung stirkte, dass das italienische Theater reif fiir eine neue Epoche war, in der
realistische Charakterzeichnungen und psychologische Tiefe im Vordergrund standen.

Die Wiirdigung Marlianis ist auch im Kontext ihrer beider zeitgendssischen
Reputation zu sehen. Wahrend Marliani in ihrer Schauspielkunst als Pionierin galt, sah
sich Goldoni selbst als Reformer des italienischen Dramas. Thre Zusammenarbeit und
gegenseitige Bewunderung spiegeln sich in der Dynamik zwischen Autor und
Schauspielerin wider, die eine wichtige Grundlage fiir seinen Erfolg war. In seinen
Memoiren heiit es weiter: ,,Elle était une inspiration constante, et son talent élevait
chaque piéce qu’elle interprétait a un niveau d’excellence.“®® Zudem berichtet er von
spezifischen Auffithrungen, bei denen Marliani das Publikum in ihren Bann zog, wie
etwa in der Rolle der Mirandolina aus La locandiera (1753). Goldoni bemerkt dazu:
,Dans cette interprétation, elle a su rendre la subtilité et ’intelligence de Mirandolina
avec une grice incomparable.“”® Goldoni erkannte Marlianis Talent nicht nur an,
sondern betrachtete es als essenziell fiir die Umsetzung seiner Vision eines reformierten
Theaters. Seine Werke zeichnen sich durch eine auffallend differenzierte Darstellung
von Frauenfiguren aus. Es ist kaum zufdllig, dass viele seiner weiblichen
Protagonistinnen, wie die bereits erwdhnte Rolle der Mirandolina, eine starke,
unabhingige und kluge Frau ist. Diese Frauenfiguren unterscheiden sich erheblich von
den starren Rollen der commedia dell'arte und wurden in der Literatur oft als friihe
proto-feministische Darstellungen interpretiert.”!

Marliani wird in diesem Zusammenhang oft als Goldonis ,,Schliisselinspiration‘
gesehen. Ihre starke Personlichkeit, ihre Bildung und ihr scharfer Intellekt konnten
Vorbilder fiir einige der einpragsamsten weiblichen Charaktere in Goldonis Stiicken
gewesen sein. Eine eingehende Analyse der weiblichen Figuren in Goldonis Werk zeigt,
dass viele seiner Protagonistinnen Eigenschaften verkdrpern, die mit dem beschriebenen
Charakter von Marliani iibereinstimmen: Selbstbewusstsein, Durchsetzungsvermdgen
und eine subtile, aber deutliche Kritik an den geschlechtlichen Machtstrukturen ihrer
Zeit.”? Diese Interpretation wird durch den wiederholten Dank Goldonis an Marliani in

seinen Briefen gestiitzt, in denen er ihre Anregungen und ihre Féhigkeit, ihn zu

8 Goldoni 1787, S. 207.

8 Goldoni 1787, S. 210.

% Goldoni 1787, S. 215.

ol Cf. Andrea della Corte, La vita di Carlo Goldoni, Turin: 1960, S. 1344f.

92 Cf. Silvio D’ Amico, Carlo Goldoni e il teatro comico, Mailand: 1996, S. 35ff.

23



inspirieren, ausdriicklich erwdhnt: ,,Je vous dois une grande partie de mes succes; votre
talent et vos conseils ont été pour moi une source inestimable d'inspiration.*?

In der traditionellen commedia dell'arte war die servetta (Dienerin), oft als
Colombina bezeichnet, eine stereotype Figur: Klug, manipulativ und humorvoll, aber
flach in ihrer psychologischen Darstellung. Goldoni verlieh der servetta mehr Tiefe,
indem er sie als moralisch ambivalente, aber dennoch liebenswerte Figur gestaltete. Die
fiir diese Dissertation zu analysierenden Werke zeigen eine weibliche Biihnenfigur, die
nicht nur als Intrigantin, sondern auch als Trigerin von sozialer Kritik und emotionaler
Komplexitit fungiert. Die Inspiration, die Marliani fiir Goldoni darstellte, wird in seiner
servetta-Gestaltung evident. In La locandiera ist die Protagonistin Mirandolina,
wenngleich formell eine Wirtin, in vielerlei Hinsicht eine Erweiterung der traditionellen
servetta-Figur. Sie nutzt ihren Verstand und Charme, um ihre Unabhéngigkeit in einer
von médnnlicher Dominanz geprégten Gesellschaft zu behaupten.

Goldonis Beziehung zu Maddalena Raffi Marliani war also mehr als eine bloBe
romantische oder platonische Verbindung. Sie stellte eine bedeutende intellektuelle
Partnerschaft dar, die Goldonis kiinstlerische sowie personliche Entwicklung
mafgeblich pragte. Marlianis Einfluss auf Goldonis Frauenfiguren, ihre Rolle in seinem
sozialen Aufstieg und ihre intellektuelle Auseinandersetzung mit seinem Werk
verdeutlichen, wie eng das Leben und das Schaffen des Dramatikers mit den
intellektuellen Frauenfiguren seiner Zeit verwoben war. Marliani war nicht nur eine
Darstellerin von Goldonis Figuren, sondern auch eine Beraterin und Kritikerin. Goldoni
erkannte Marlianis Talent und Intuition an und bezog sie in den kreativen Prozess ein.
Auf der anderen Seite profitierte aber auch Marliani von der Zusammenarbeit. Die
komplexen weiblichen Rollen, die Goldoni fiir sie schrieb, erweiterten ihre
darstellerischen Mdglichkeiten und festigten ihren Ruf als eine der vielseitigsten
Schauspielerinnen ihrer Zeit. Marlianis Darstellung der servetta half Goldoni, diese
Figur von einem starren Archetypus zu einem dynamischen und nuancierten Charakter
weiterzuentwickeln. Thre Zusammenarbeit markiert einen Wendepunkt in der
italienischen Theatergeschichte, der die servetta zu einem Symbol fiir Intelligenz,

Selbstbestimmung und Humor machte.

93 Aldo Cassola, Il carteggio di Goldoni, Bari: 1959, S. 1541f.
24



Teil 2: Rechtliche Stellung der Frau in Italien im 18.
Jahrhundert

4. Historischer Uberblick®*

Die Aufkldrung, die sich bereits in der ersten Héilfte des 18. Jahrhunderts in England
und Frankreich etablierte, erreichte Italien erst mit zeitlicher Verzogerung. Die
italienische Aufklérung, auch [l/lluminismo genannt, ldsst sich etwa auf den Zeitraum
zwischen 1748 und 1789 datieren.”> Der Begriff illuminare, was wortlich ,,aufkldren‘
oder ,.beleuchten bedeutet, spiegelt das zentrale Anliegen dieser Epoche wider: die
Aufkliarung der breiten Bevolkerung in verschiedenen Bereichen des Wissens und der
gesellschaftlichen Strukturen.”® Intellektuelle und Philosophen forderten, die Menschen
durch Vernunft, Wissenschaft und kritisches Denken von {iiberholten Dogmen und
autoritiren Institutionen zu befreien. Im italienischen Kontext waren die Ideen der
Aufkliarung jedoch oft in einem engeren Rahmen gefasst und standen unter der
Kontrolle der katholischen Kirche und den monarchischen Strukturen. Die Schriften
und Ideen von Philosophen wie Cesare Beccaria und Pietro Verri sowie die Griindung
von wissenschaftlichen Akademien und Salons trugen mafgeblich zur Verbreitung
dieser reformerischen Gedanken bei. Die italienische Aufklidrung war primér eine
intellektuelle Bewegung und hatte keinen malgeblichen Einfluss auf die
gesellschaftlichen und politischen Umbriiche, die spdter in der Franzdsischen
Revolution und den damit verbundenen Umwélzungen miindeten.

Im nichsten Kapitel wird ein kurzer Uberblick iiber die Aufklirung in Italien

prasentiert. Darauf aufbauend wird die Emanzipation der Frau vorgestellt.

4.1. Die Italienische Aufklarung

Im 18. Jahrhundert, einer Zeit tiefgreifender politischer und gesellschaftlicher
Umbriiche, erlebte Italien die Auswirkungen der europdischen Aufklarung mit zeitlicher
Verzogerung.”’ Die politische Landschaft Italiens war zu dieser Zeit, so Theile, von

Zersplitterung und Vielfalt geprigt, da das Land noch nicht vereint war, sondern ein

% Kapitel 4 sowie die dazugehdrigen Unterkapitel gehen in Teilen auf Uberlegungen aus Masterarbeit
aus dem Sommersemester 2018 mit dem Titel: ,,Das Frauenbild in den Komédien ,La Locandiera*
und ,Trilogia della Villeggiatura® von Carlo Goldoni* zuriick. Diese fritheren Ansédtze wurden
grundlegend iiberarbeitet, erweitert und im Hinblick auf Fragestellung und wissenschaftliche Tiefe an
die Anforderungen der vorliegenden Dissertation angepasst.

Cf. Giuseppe Petronio, Geschichte der italienischen Literatur. Band 2: Vom Barock bis zur Romantik,
Tiibingen: 1993, S. 134.

Cf. Giulio Ferroni, Storia della letteratura italiana. Dal Cinquecento al Settecento, Mailand: 1991, S.
387.

97 Cf. Petronio 1993, S. 133.

95

96

25



Zusammenschluss unterschiedlicher Machtblocke, darunter die Habsburger, Bourbonen,
der Papst sowie verschiedene Republiken wie Venedig, darstellte.®® Viele dieser
Konglomerate waren bereits in den aufgekldrten Absolutismus eingebunden, was die
politische Integration Italiens in das europdische Wirtschafts- und Geistesleben anregte
und zu einer Offnung gegeniiber neuen Kulturkreisen fiihrte.”® Die soziale Hierarchie
blieb jedoch fest in den Hianden des Adels, und die Entfaltung einer breiten biirgerlichen
Schicht wurde weiterhin gehemmt.!% Die italienische Aufklirung war, im Gegensatz zu
den revolutiondren Bewegungen in Frankreich, weniger auf tiefgreifende politische
Umwiélzungen ausgerichtet.  Vielmehr suchte sie, durch eine kritische
Auseinandersetzung mit bestehenden Normen und Strukturen, einen graduellen
gesellschaftlichen Wandel zu fordern.'°! Die zweite Hilfte des Settecento ist laut
Petronio ebenfalls als Erneuerungsbewegung zu verstehen.!?> Doch was genau bedeutet
Aufkliarung? Die prominenteste Antwort darauf gab der deutsche Philosoph Immanuel
Kant in dem Aufsatz ,.Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung? aus dem Jahr
1784:

Aufkldrung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten
Unmiindigkeit. Unmiindigkeit ist das Unvermdgen, sich seines Verstandes ohne Leitung
eines anderen zu bedienen. [...] Sapere aude! Habe Mut, dich deines eigenen
Verstandes zu bedienen! Ist also der Wahlspruch der Aufklirung.'®

Dieses Ideal spiegelte sich in den zentralen Werten der italienischen Aufklirung wider:
Die Grundprinzipien der Aufkldrung sind, nach Petronio, zum einen die
,Gegeniiberstellung von Vernunft und {iberlieferten Strukturen, Konventionen und
Normen sowohl im Bereich von Politik und Gesellschaft als auch im Bereich von
Gefiihl und Moral.“!%* Letzterer Bereich wird in der spéteren Analyse der Komodien
ebenfalls eine Rolle spielen, um das Dilemma der Gefiihle als auch der Moral der
Protagonistin Mirandolina in der Komddie La locandiera, die ihren Triumph, einen
Triumph des Feminismus, zelebriert als auch das von Corallina in der Komdédie La
serva amorosa, die nicht nur in ihrer Rolle als Dienerin agiert, sondern auch als

moralische Instanz fungiert, indem sie die Machenschaften erfolgreich aufdeckt und

% Cf. Wolfgang Theile, ,,Aufklirung und Literatur in Italien. Ein problematisches Verhiltnis®, in:
Irmgard Scharold (Hrsg.), Carlo Goldoni. Gesammelte Aufsdtze 1972-2002. Kritik — Analyse —
Kontext, Essen: 2002, S. 163.

9 Cf. Theile 2002, S. 163.

100 Cf. Petronio 1993, S. 147.

101 Cf. Theile 2002, S. 163.

102 Cf. Petronio 1993, S. 133.

103 Tmmanuel Kant, ,Beantwortung der Frage: Was ist Aufklirung?“, in: Berlinische Monatsschrift,
1784, Heft 12, S. 481, http://www.deutschestextarchiv.de/book/view/kant aufklacrung 1784?p=17,
Abruf vom 11.03.2025.

194 pPetronio 1993, S. 134.

26



damit die Grundstrukturen der bestehenden Ordnung untergribt, im Bezug zur Epoche
néher erldutern zu kénnen. Ein weiteres Grundprinzip der Epoche des Settecento ist die

Uberpriifung der Gegenwart im Lichte der Vernunft, um sie dann abzulehnen oder
gutzuheiflen, in jedem Fall aber von allem, was nicht vernunftgemél erscheint, zu
reinigen [sowie letztlich das] optimistische Vertrauen in die Zukunft, stolzer Glaube an
den gesellschaftlichen Nutzen des eigenen Tuns [und] jugendliche Hoffnung auf das
Morgen. '

Dieses Prinzip trifft ein weiteres Mal auf die Protagonistin Corallina zu. Sie wird es
sein, die aus Vernunft handeln, somit ihrem eigenen Gliick nicht im Wege stehen und
ihre Hénde Richtung Zukunft ausstrecken und auf ein besseres Morgen hoffen wird.

Auch dem Kaufmann, dem Mirandolina als Gastwirtin gleichgestellt werden kann,
sind besondere Ziige der Epoche des l/luminismo zugeschrieben. Der Kaufmann ist es,
der ,,all seine Schulden bezahlt, wéhrend der Adlige nur die Spielschulden bezahlen zu
miissen glaubt, der Kaufmann, der seine Knechte nicht ziichtigt [und] seine Zeit nicht
mit Galanterien vergeudet.“!% Auch diese Eigenschaften werden in Kapitel acht niher
analysiert, in dem die kulturelle Autonomie und Originalitdit der Protagonistin
unterstrichen werden.

Besonderes Anliegen der Aufkldrer war es das ,,innere und duflere, psychische und
soziale Leben von allen Resten der Vergangenheit zu befreien, um eine neue
Gesellschaft zu errichten, die den Menschen ein Leben in Gliick und Freiheit gestatten
sollte.“!%7 Doch ldsst sich dies so einfach verwirklichen? Sind die Charaktere in den
Komddien von Goldoni als freie Menschen dargestellt? Dies gilt es in den folgenden
Kapiteln zu analysieren.

Betrachtet man nun die Literatur des 18. Jahrhunderts in Italien wird evident, dass, so
Theile, die aufklirerische Literatur nur vereinzelt etwas zu bieten hat, ,,solange man
daran festhilt, daf Literatur vorzugsweise dann als ,aufklérerisch’ gelten kann, wenn sie
philosophisches, staatstheoretisches oder gesellschaftskritisches = Gedankengut
transportiert.“!% Dies fiihrte dazu, dass die Werke der italienischen Aufklérer oft keine
klare politische Ausrichtung aufwiesen.!” Dennoch war es gerade das Theater, das mit
seiner Darstellung biirgerlicher Werte und der Parodie aristokratischer Verhéltnisse eine
bedeutende Rolle in der Verbreitung aufklédrerischer Gedanken spielte. Bezug nehmend
auf den Komodiendichter Carlo Goldoni, gilt er als einer ,,der produktivsten Dramatiker

des italienischen 18. Jahrhunderts, und [...] ist in der Forschung erst sehr spit als

105 Petronio 1993, S. 135.
196 petronio 1993, S. 137.
197 Petronio 1993, S. 138.
198 Theile 2002, S. 163.

109 Cf. Paget 1932, S. 302.

27



moglicher italienischer Aufkldrer verhandelt worden.“!'® Goldoni beschiftigte sich in
seinen Theaterstiicken eher weniger mit aufkldrerischen Ideologien und sozialen
Anliegen der Aufklirer, dennoch wurde er ,,von vielen Zeitgenossen als ruhestdrender
Aufklirer verteufelt [...] und zwar aufgrund seines Theaters.“'!! Paradoxerweise
behandelt er in seinen Komddien primér biirgerliche Werte und sekundir die
Verspottung des Adels. Die Adligen, die Goldoni parodierte, waren ,,Neapolitaner,
Toskaner oder kamen aus anderen Regionen Italiens, nie aber aus Venedig.“!!? Seine
Zeitgenossen und Maildnder Aufklirer beflirworteten seine Komddien trotz der
Modernisierung des Theaters nicht, sondern verstanden sie im Gegenteil eher als
Literatur im ,,Sinne der Asthetiker des frithen 18. Jahrhunderts.*!!3

Dariiber hinaus war sich Goldoni sicher, dass es neben der

traditionellen, aristokratischen und heroischen Tragdodie und der traditionellen,
schwankhaften und in der Verspottung des Biirgers ebenfalls aristokratischen Komdodie
[es] Platz fiir eine dritte Gattung [gebe], die den Biirger, den Helden der aufklirerischen
Kultur und Gesellschaft, auf die Bithne und seine Probleme als ernste, wenn auch heiter
behandelte und geldste Probleme, zur Sprache bringen sollte.''*

Dieser Perspektivwechsel, der sich in seiner Theaterreform und der Einfiihrung eines
,oirgerlichen Theaters manifestierte, war eine bahnbrechende Innovation in der
Literatur des Settecento.''> Besonders hervorzuheben ist die Tatsache, dass Goldoni in
seinen Komddien die Geschlechterrollen und die sozialen Normen infrage stellte und
Frauenfiguren wie Mirandolina eine aktive und selbstbestimmte Rolle zuschrieb, eine
klare Abkehr von den traditionellen, passiven Frauenbildern der damaligen Zeit.
Zusammenfassend ldsst sich feststellen, dass die italienische Aufkldrung im 18.
Jahrhundert vor allem durch eine allmdhliche Verdanderung der gesellschaftlichen und
kulturellen Strukturen geprdgt war. Wéhrend sie sich in der Literatur und auf dem
Theater nicht immer in radikalen politischen Forderungen manifestierte, trugen die
aufkldrerischen Impulse dennoch zur Entstehung einer neuen literarischen Gattung bei
und beeinflussten nachhaltig die Entwicklung des modernen italienischen Theaters.
Goldonis Werke, obwohl sie nicht immer explizit aufklarerische Themen behandelten,
gelten als ein Schliissel zur Revolutionierung der Theaterform und der Darstellung

biirgerlicher Werte.

110 Theile 2002, S. 165.

" Theile 2002, S. 165.

112 Petronio 1993, S. 188.

'3 Theile 2002, S. 165.

114 Petronio 1993, S. 189.

115 Cf. Petronio 1993, S. 191 sowie Compagnino 1974, S. 381.

28



4.2. Die Emanzipation der Frau im 18. Jahrhundert

Il Settecento ¢ un secolo al femminile, governato anche da donne (Maria Teresa

d’ Austria, Caterina II di Russia), cui delega i turbamenti di un’eta che punta la propria
immagine sulla costruzione di una vita all’insegna della liberta e della spregiudicatezza.
La donna ne diventa, cosi, il vessillo, I’insegna luminosa, il referente primario, 1’organo
di frivolezza e di piacere.''®

Um das Frauenbild in den Komddien von Goldoni genauer untersuchen zu kénnen, ist
es sinnvoll, die soziale Position der Frau im 18. Jahrhundert vorzustellen. Die Intention
hierbei ist nicht, eine Analyse der biirgerlichen Gesellschaft zu présentieren, sondern
sich vielmehr auf die Welt der Frau im 18. Jahrhundert zu konzentrieren.

Das Eingangszitat beschreibt das Settecento als ein Jahrhundert der Frauen, in dem
Frauen nicht nur symbolisch, sondern auch politisch eine bedeutende Rolle spielten.!!”
Es verweist auf weibliche Herrscherinnen wie Maria Theresia von Osterreich und
Katharina II. von Russland, die politische Macht ausiibten. Gleichzeitig hebt das zu
Beginn angefiihrte Zitat von Bisicchia hervor, dass Frauen im 18. Jahrhundert als
Sinnbild fiir Freiheit, Ungezwungenheit und Vergniigen galten. Allerdings ist dieser
Freiheitsbegriff ambivalent: Wihrend Frauen in der hofischen Kultur oder in Salons
eine gewisse gesellschaftliche Rolle spielten, bedeutete dies nicht, dass sie tatsdchlich
an den emanzipatorischen Errungenschaften der Aufkldrung teilhatten. Vielmehr
wurden sie oft auf Vergnligen und Frivolitit reduziert, ohne echte politische,
wirtschaftliche oder soziale Autonomie zu erlangen. Das 18. Jahrhundert markierte eine
Epoche tiefgreifender gesellschaftlicher und intellektueller Umwilzungen. '8 Die
Aufkliarung propagierte Ideale der Vernunft, Gleichheit und Freiheit, doch blieben
Frauen von diesen Entwicklungen weitgehend ausgeschlossen. Wihrend Ménner von
den neuen Freiheitsidealen profitierten, blieb die Rolle der Frau hiufig auf eine
gesellschaftliche Inszenierung begrenzt, die nicht mit tatsdchlicher Selbstbestimmung
gleichzusetzen war. In Italien war die Situation besonders komplex, da das Land
politisch zersplittert war und in vielen Regionen traditionelle, patriarchale Strukturen
das Leben der Frauen dominierten. ! Obwohl es vereinzelt Frauen gab, die
intellektuelle und gesellschaftliche Freiheiten fiir sich beanspruchten, blieb die
strukturelle Benachteiligung bestehen. Simone de Beauvoir analysierte in Le Deuxieme

Sexe (1949) die historische Rolle der Frau und stellte fest, dass die Emanzipation der

116 Andrea Bisicchia, ,,La donna nel 700 e nell’universo goldoniano”, in: Odoardo Bertani (Hrsg.), Saggi
attorno a Goldoni. Goldoni nostro contemporaneo, Gallarate: 1987, S. 45.

17 Cf. Elena Brambilla, Sociabilita e relazioni feminili nell’Europa moderna. Temi e saggi, Mailand:
2013, S. 113.

118 Cf. Kapp 2007, S. 212.

119 Cf. Gorizio Viti, Scrittori e societd. Disegno storico della letteratura italiana, Florenz: 1992, S.320.

29



Frau stets durch gesellschaftliche Konstruktionen behindert wurde. Sie schrieb: ,,On ne
nait pas femme, on le devient.“!?° Diese Feststellung ist auch auf das 18. Jahrhundert
iibertragbar: Frauen wurden nicht aufgrund natiirlicher Eigenschaften aus Bildung und
intellektueller Teilhabe ausgeschlossen, sondern aufgrund tief verwurzelter kultureller
und sozialer Normen.!?!

Wihrend die Aufkldrung die Idee der Gleichheit und individuellen Freiheit betonte,
blieben Frauen in Italien weiterhin stark in traditionellen Geschlechterrollen
gefangen.!?? Philosophische Diskurse, die sich mit Biirgerrechten und Menschenwiirde
beschiftigten, schlossen Frauen weitgehend aus. Jean-Jacques Rousseau, dessen Ideen
in Italien groBen Einfluss hatten, vertrat in Emile ou De [’éducation (1762) die
Auffassung, dass Frauen fiir die Rolle der Mutter und Ehefrau bestimmt seien:

Dés qu’une fois il est démontré que I’homme & la femme ne sont ni ne doivent étre
constitués de méme, de caractere ni de tempérament, il s’ensuit qu’ils ne doivent pas
avoir la méme éducation. En suivant les directions de la nature, ils doivent agir de
concert, mais ils ne doivent pas faire les mémes choses; la fin des travaux est commune,
mais les travaux sont différens, & par conséquent les gotts qui les dirigent. Apres avoir
taché de former ’homme naturel, pour ne pas laisser imparfait notre ouvrage, voyons
comment doit se former aussi la femme qui convient a cet homme.'*

Rousseau skizziert ein weibliches Werteverstdndnis, das sich in der Unterordnung und
Abhidngigkeit von Médnnern manifestiert. Er konstruiert die Frau als Wesen, das sich den
Anforderungen des Mannes als Subjekt unterordnen muss. Dariiber hinaus differenziert
er die Fihigkeit der beiden Geschlechter und argumentiert, dass es nicht moglich sei,
alle Téatigkeiten gleichermaf3en von Frauen und Ménnern ausfiihren zu lassen. Vielmehr
werden bestimmten Geschlechtern spezifische Aufgaben zugeschrieben, die ihre
jeweiligen natiirlichen Neigungen und Fahigkeiten widerspiegeln. Diese Denkweise
bestdtigt Simone de Beauvoirs Analyse, dass die Frau im Patriarchat immer als ,,das
Andere* konstruiert wurde: ,,[...] ’action des femmes n’a jamais été qu’une agitation
symbolique; elles n’ont gagné que ce que les hommes ont bien voulu leur concéder;
elles n’ont rien pris: elles ont regu. 124

Gleichzeitig fand die italienische Aufkldrung vor allem in den groBeren Stidten wie
Mailand, Venedig und Florenz Anklang, wobei es insbesondere Gelehrte und

Intellektuelle waren, die begannen, die gesellschaftliche Rolle der Frau neu zu denken.

Denker wie Giambattista Vico und Cesare Beccaria setzten sich zwar fur die Rechte des

120 Simone de Beauvoir, Le Deuxiéme Sexe, Paris: 1949, S. 13.

121 Cf. Margaret Hunt, Women in Eighteenth Century Europe, New York: 2010, S. 168-191.
122 Cf. Hunt 2010, S. 13-26.

123 Jean-Jacques Rousseau, Emile ou De I’éducation, Paris: 1762, S.207.

124 Beauvoir 1949, S. 21.

30



Individuums ein, thematisierten jedoch nicht explizit die Stellung der Frau.'?> Dennoch
formierten sich in dieser Epoche erste kritische Stimmen, die das traditionelle
Frauenbild infrage stellten und somit die Grundlagen fiir spitere emanzipatorische
Bestrebungen legten.

Trotz der gesellschaftlichen und institutionellen Barrieren, die den Zugang von
Frauen zu Bildung und intellektueller Teilhabe stark begrenzten, gab es vereinzelt in
Italien Stimmen, die sich fiir die Rechte und die Bildung von Frauen einsetzten. Eine
Vertreterin dieser frithen feministischen Denkrichtung war Lucrezia Marinella, die
bereits im 17. Jahrhundert in ithrem Werk La nobilta et I’eccellenza delle donne co'
diffetti et mancamenti de gli huomini (1601) die Auffassung vertrat, dass Frauen

Minnern in keiner Weise nachstehen. 126

Thre Argumente, die die gesellschaftliche
Bedeutung der Frauen betonten, trugen wesentlich zur frithen feministischen Debatte
bei, fanden jedoch erst allmédhlich Eingang in die breiteren gesellschaftlichen und
intellektuellen Diskurse des 18. Jahrhunderts.

Eine weitere bedeutende Akteurin dieser intellektuellen Bewegung war Elisabetta
Caminer Turra, die als eine der ersten Journalistinnen Italiens gilt und eine zentrale
Rolle in der Verbreitung aufklérerischer Ideen spielte. Mit ihrer Zeitschrift /I Giornale
Enciclopedico schuf sie eine wichtige Plattform flir wissenschaftliche, literarische und
gesellschaftliche Debatten und trug mafigeblich zur Vermittlung neuer Ideen bei:

Il «Giomale Enciclopedico» nasce, dunque, come continuazione dell «Europa
letteraria», periodico erudito con la tipica fisionomia del foglio di "estratti": Elisabetta,
dopo una collaborazione sempre piu fitta ed importante dal punto di vista critico, ne
assume la direzione nel 1777. E subito con la sua verve polemica. il suo stile ironico e
leggero, il suo acume critico, la sua modernita di pensiero, i suoi interessi letterari e
teatrali, trasforma il giornale in periodico illuministico; 1'unico nel Veneto che diede
«piena e matura testimonianza del pensiero illuministicoy.'?’

Ihre publizistische Tatigkeit ermoglichte nicht nur den Zugang zu zeitgendssischen
Diskursen, sondern forderte auch die kritische Reflexion iiber bestehende soziale
Strukturen: ,,I1 «Giornale Enciclopedico» diretto da Elisabetta Caminer Turra denuncia,
gia nel titolo, ’appartenenza al movimento illuministico. Letteratura, teatro, storia,
filosofia, educazione, giurisprudenza ed esotismo sono gli argomenti di cui il periodico
si occupa.”!?® Als entschiedene Befiirworterin der Frauenbildung stellte Caminer Turra

die tradierten Geschlechternormen infrage und argumentierte fiir eine stirkere

125 Cf. Mariagabriella di Giacomo, L ‘illuminismo e le donne. Gli scritti di Elisabetta Caminer. “Utilita”
e “piacere’’: ovvero la coscienza di essere letterata, Rom: 2002, S. 274.

126 Cf. Lucrezia Marinella, La nobilta et [’eccellenza delle donne co* diffetti et mancamenti de gli
huomini, Venedig: 1601.

127 Di Giacomo 2002, S. 12.

128 Di Giacomo 2002, S. 41.

31



intellektuelle Partizipation von Frauen. In einer Zeit, in der Frauen weitgehend von
formaler Bildung ausgeschlossen waren, setzte sie sich filir deren Recht auf Wissen und
Bildung ein, da sie diese als essenzielle Voraussetzung fiir gesellschaftliche Teilhabe
betrachtete:

Sembra che la donna sia ancora esclusa dal linguaggio: «parola vivente condannata al
silenzio» (Elisabetta Rasy). prima di parlare in prima persona, prima di riscattarsi dallo
statuto di oggetto anche all’interno del discorso, la donna rimane a lungo (fino a tempi
molto vicini ai nostri) un oggetto di rappresentazione creato da un soggetto altro da sé
(il soggetto maschile). La donna narrata ¢, all’interno del discorso maschile, un
significante: simbolo della comunicazione fra gli uomini, il suo corpo parla e diffonde
messaggi che il Settecento accoglie, ereditandoli dal passato, e che la cultura moderna
cancellera con difficolta.'*’

Ihre kritische Auseinandersetzung mit den herrschenden Geschlechterrollen zielte
darauf ab, die Vorstellung der weiblichen Unterordnung zu dekonstruieren und Frauen
als selbstbestimmte Akteurinnen in den intellektuellen und gesellschaftlichen Diskurs
einzubinden.!3® Durch ihre Arbeit trug Caminer Turra zur schrittweisen Emanzipation
der Frau bei, indem sie nicht nur Bildungszugénge thematisierte, sondern auch Frauen
dazu ermutigte, sich aktiv an der Gestaltung der Gesellschaft zu beteiligen. Ihr
publizistisches Wirken ist somit nicht nur als ein Beitrag zur italienischen Aufkldrung
zu verstehen, sondern auch als ein frither Impuls zur Forderung der Frauenrechte und
zur Infragestellung patriarchaler Strukturen.

Der geschichtliche Hintergrund verdeutlicht, dass die Diskussion Mann versus Frau
bereits seit dem Cinguecento (16. Jahrhundert) besteht und bis zum Settecento
fortdauert. Im Cinquecento sprach man noch vom Krieg der beiden Geschlechter und
im Sertecento schlieBlich vom Jahrhundert der Frau.!’! Es begann das Streben nach
Gleichheit bzw. Gleichstellung zwischen Mann und Frau. In der Gesellschaft wurde die
Frau anfangs noch in der Rolle der Mutter dargestellt, die den Haushalt betrieb und sich
um die Kinder kiimmerte. Eine Analyse der Médchenbildung im 18. Jahrhundert
verdeutlicht, dass der primédre Zweck der Erziehung darin bestand, junge Frauen gezielt
auf ihre gesellschaftlich vorgesehene Rolle als pflichtbewusste Ehefrau und Mutter
vorzubereiten. Der Bildungsprozess war demnach nicht auf intellektuelle Forderung
oder individuelle Entfaltung ausgerichtet, sondern darauf, den Midchen jene
Fahigkeiten und Verhaltensweisen zu vermitteln, die als essenziell fiir eine
funktionierende Ehe und Haushaltsfiihrung galten:

Ein Méadchen wird fast niemals in den Stand der Unabhéngigkeit kommen. Daher muf}
es von Jugend auf gewohnt werden, keine Zusage von irgendeiner Wichtigkeit zu

129 Di Giacomo 2002, S. 191.
130 Cf. Di Giacomo 2002, S. 192.
31 Cf. Ferroni 1991, S. 394.

32



geben, ohne diejenigen, von denen es abhingt vorher zu fragen. [...] Tochter mufl man
zu der Méglichkeit einer jeden gliicklichen Heirat erziehen.'*?

Die Erziehung von Madchen im 18. Jahrhundert erfolgte primér durch die Mutter, deren
Aufgabe es war, ihnen grundlegende Kenntnisse in der Haushaltsfiihrung zu vermitteln.
Dies setzte voraus, dass die Mutter selbst {iber eine gewisse Bildung verfiigte, die es ihr
ermoglichte, sowohl in der Ehe zu bestehen als auch ihre Kinder entsprechend den
gesellschaftlichen Erwartungen zu erziehen.!*3 Ein zentrales Erziehungsziel bestand
darin, das Madchen zu einem ,,artigen, sanften, liebenswiirdigen“!3* Wesen zu formen.
Diese Erziehung diente, so von Knigge, dazu, sie auf ihre zukiinftige Rolle innerhalb
der Ehe vorzubereiten, in der sie lernen sollten, ihren Ehemann als iibergeordnete
Autoritdt anzuerkennen und sich den bestehenden patriarchalen Strukturen
unterzuordnen.!'*

Ein zentraler Aspekt der weiblichen Emanzipation im Setfecento war der Zugang zu
Bildung. Wihrend in Italien einige Bildungsinstitutionen fiir Frauen entstanden, blieben
diese meist auf moralische oder religiose Erziehung beschrankt. 1776 wurde in Venedig
eine Schule fiir Middchen gegriindet, die jedoch mehr auf sittliche Erziehung als auf
intellektuelle Forderung abzielte. 1*¢ Die Art und Qualitit der Erziehung, die ein
Midchen im 18. Jahrhundert erhielt, war malgeblich von der sozialen und
wirtschaftlichen Stellung ihrer Familie abhdngig. Wihrend Tochter des Adels zundchst
im hduslichen Umfeld unterrichtet wurden — entweder durch die Eltern selbst oder
durch private Lehrkréifte — erfolgte ihre weiterfilhrende Bildung oftmals in Kldstern
oder durch Hauslehrer; Maddchen aus der Mittel- und Unterschicht hingegen wurden in
der Regel direkt in Klosterschulen untergebracht, wo der Fokus weniger auf
intellektueller Bildung als vielmehr auf praktischen Féhigkeiten lag. 37 Dabei ist zu
beachten, dass etwa 90 % der Bevdlkerung der Unterschicht angehorten und Méadchen
aus diesen sozialen Schichten in der Regel keinen Zugang zu schulischer Bildung
hatten. Insbesondere die Vermittlung hauswirtschaftlicher Tatigkeiten sowie

handwerklicher Fertigkeiten wie Weben oder Sticken nahm dabei einen zentralen

132 Johann Bernhard Basedow, ,Einiibung in die Abhingigkeit*, in: Andrea van Diilmen (Hrsg.),
Frauenleben im 18. Jahrhundert, Miinchen: 1992, S. 131.

133 Cf. Dominique Godineau, ,,Die Frau der Aufklirung®, in: Michel Vovelle (Hrsg.), Der Mensch der
Aufkldrung, Frankfurt am Main: 1998, S. 323.

134 Basedow 1992, S. 122.

135 Cf. Adolph von Knigge, ,,Gewdhnung zur Unterwiirfigkeit, in: Andrea van Diilmen (Hrsg.),
Frauenleben im 18. Jahrhundert, Miinchen: 1992, S. 139.

136 Cf. Viti 1992, S. 321.

137 Cf. Rebecca Messbarger, The century of women: Representations of women in eighteenth- century
Italian public discourse, Toronto: 2002, S. 251f.

33



Stellenwert ein, wodurch eine umfassende intellektuelle Bildung fiir Méadchen
weitgehend verwehrt blieb.
Im 18. Jahrhundert beginnt die weibliche Gesellschaft sich zu bilden, indem sie die

138 (literarische Salons) besucht, sie verzichtet vollig auf die

sogenannten salotti letterari
ihr traditionelle zugeschriebene Rolle, weil sie in die Welt des Wissens eintreten
mochte, um somit dem Mann gleichgestellt zu sein.!** Der Salon stellte eine bedeutende
Institution des kulturellen und intellektuellen Austauschs dar, in der Angehorige des
Adels und des wohlhabenden Biirgertums gemeinsam mit Literatinnen und Literaten
zusammentrafen. In diesem Umfeld traten soziale und wirtschaftliche Unterschiede
weitgehend in den Hintergrund, wodurch auch Frauen, {iber ihre traditionelle Rolle als
Gastgeberinnen hinaus, die Moglichkeit erhielten, aktiv am Diskurs teilzunehmen und
ihre intellektuellen Fahigkeiten zu entfalten:

Die Frauen spielen hier genau die Rolle, die die aufgeklérten Philosophen fiir sie ertrdumen:
[...] der Lebensgefahrtin im Geist, die ihrem Gesprichspartner aufmerksam folgt und
gebildet und intelligent genug ist, das Gesprich nicht versiegen zu lassen, den Mann [...]
durch Ermutigung und Kritik zu leiten und durch die gewidmete Aufmerksamkeit zu helfen,
sein Werk zu schaffen.'*

Neben den beriihmten literarischen und philosophischen salotti letterari in Venedig
etablierten sich solche intellektuellen Zirkel auch in anderen italienischen Stidten,
darunter Bergamo, Verona und Brescia, die zu wichtigen Zentren des geistigen
Austauschs wurden.!#! Es ist festzuhalten, dass der Zugang zu Bildung und literarischen
Werken primdr Frauen der hoéheren Gesellschaftsschichten und des Biirgertums

vorbehalten war. % Innerhalb der Aufklirungsepoche entwickelte sich insbesondere

138 Die salotti letterari waren ein neuer Treffpunkt, in denen sich Seite an Seite Adlige, Reiche, aber auch
das einfache Volk trafen. Es war ein Ort des Wissens, des Erschaffens sowie des geistigen
Austausches.

139 Cf. Giulia Bordonali, I diritti delle donne nel secolo dei Lumi: il periodo della reggenza e la
Rivoluzione francese, https://www.viqueria.com/diritti-donne-secolo-lumi/, Abruf vom 19.03.2025.

140 Godineau 1998, S. 346 sowie Andrew Janiak, The Enlightenment's Most Dangerous Woman: Emilie
du Chitelet and the Making of Modern Philosophy, New York: 2024: Voltaire und Emilie du Chatelet
hatten eine enge intellektuelle Partnerschaft, die teilweise dem Ideal des Zitats entsprach, aber auch
dariiber hinausging. Voltaire bewunderte die Intelligenz und Bildung von Frauen, insbesondere von
Emilie du Chatelet, und sah sie als Gesprichspartnerin auf Augenhohe. Er unterstiitzte die
Vorstellung, dass Frauen geistige Gefahrtinnen sein sollten, die Méanner in ihren philosophischen und
wissenschaftlichen Arbeiten inspirieren und herausfordern. Allerdings blieb seine Sichtweise letztlich
innerhalb der Grenzen des damaligen Geschlechterdenkens, das Frauen oft auf eine unterstiitzende
Rolle reduzierte. Emilie du Chatelet hingegen ging iiber diese passive Rolle hinaus. Sie war nicht nur
eine Begleiterin und Kritikerin Voltaires, sondern eine eigenstindige Wissenschaftlerin, die
bedeutende Beitriige zur Physik und Mathematik leistete, insbesondere durch ihre Ubersetzung und
Kommentierung von Newtons Philosophice Naturalis Principia Mathematica. Sie kritisierte in ihren
Schriften die Benachteiligung von Frauen in der Bildung und argumentierte dafiir, dass Frauen
dieselben intellektuellen Féhigkeiten wie Méanner besitzen, wenn ihnen die gleichen Mdglichkeiten
gegeben wiirden.

141 Cf. Nadia Maria Filippini, Donne sulla scena pubblica. Societd e politica in Veneto tra Sette e
Ottocento, Mailand: 2007, S. 63.

142 Cf. Godineau 1998, S. 262.

34



unter diesen Frauen ein ausgeprigtes Interesse an der Lektiire von Romanen,
Zeitschriften und historischen Abhandlungen, die nicht nur der intellektuellen
Auseinandersetzung, sondern auch als Flucht aus dem alltdglichen Leben dienten.!4
Die Weiterbildung der Frau war im 18. Jahrhundert geféhrlich, da sie so die bisher nur
dem Mann gesellschaftlich zugedachte Rolle und zugleich daher seinen Platz
einnehmen konnte. Gleichzeitig stief die lesende Frau auf gesellschaftliche Vorbehalte:
Ihr Interesse an Literatur wurde nicht nur als Ausdruck von Wissbegierde, sondern auch
als Abweichung von ihrer traditionellen Geschlechterrolle betrachtet. Wer sich intensiv
dem Lesen widmete, wurde mit negativen Zuschreibungen wie Faulheit und
Rechthaberei belegt, da angenommen wurde, dass dadurch hdusliche Pflichten und
familidre Verpflichtungen vernachlissigt wiirden.!** In diesem Kontext stellte auch das
Schreiben eine Moglichkeit fiir Frauen dar, sich geistige Unabhéngigkeit zu erarbeiten
und sich schrittweise aus der volligen Abhingigkeit vom Ehemann zu 1osen.!'#?

Obwohl die Frau begann sich weiterzubilden, um in der Gesellschaft aufzusteigen,
durfte sie an politischen Aktivititen nicht teilnehmen; ihr wurde die Partizipation strikt
verboten. Dies bedeutete aber nicht, dass sie nicht am 6ffentlichen Leben ihres Landes
teilnehmen durfte. 146

Im 18. Jahrhundert wurde jungen Frauen in der Regel nicht zugetraut, eigensténdige
Entscheidungen iiber ihre Ehe zu treffen, da die Heirat als eine wirtschaftliche und
soziale Investition betrachtet wurde, die das Ansehen und die finanzielle Sicherheit der
gesamten Familie beeinflussen konnte.!#” Daher lag die Wahl des Ehepartners primér in
der Verantwortung der Eltern, die strategische und 6konomische Uberlegungen in den

Vordergrund stellten. Mit der EheschlieBung vollzog sich zudem ein Ubergang der

43 Cf. Godineau 1998, S. 344.

14 Cf. Godineau 1998, S. 344.

145 Cf. Godineau 1998, S. 347 sowie Moliére, Les femmes savantes, Paris: 2013: Moliére setzt sich in Les
Femmes Savantes (1672) satirisch mit gelehrten Frauen auseinander und kritisiert sowohl iibertriebene
Gelehrsamkeit als auch die traditionelle Auffassung von weiblicher Bildung. Die Komdédie zeigt, wie
Frauen, die sich intensiv dem Lesen und Schreiben widmen, von der Gesellschaft negativ bewertet
werden. Sie werden als rechthaberisch, realitétsfern oder sogar faul dargestellt, da ihre intellektuellen
Interessen als Widerspruch zu den traditionellen Pflichten einer Ehefrau oder Mutter gesehen werden.
Moliére spiegelt in seinem Werk die ambivalente Haltung gegeniiber gebildeten Frauen wider:
Einerseits kritisiert er Frauen, die sich iibertriecben der Gelehrsamkeit hingeben und damit das
hiusliche Leben vernachldssigen, andererseits stellt er auch die Manner bloB, die Frauen jegliche
geistige Entwicklung verwehren wollen. Damit bringt er eine zentrale Spannung der Zeit zum
Ausdruck: Frauen, die Bildung und geistige Unabhingigkeit suchten, mussten sich gegen
gesellschaftliche Erwartungen behaupten, die sie primér in ihrer familidiren Rolle sahen. Das
Schreiben war fiir Frauen eine Moglichkeit, sich aus der volligen Abhéngigkeit vom Ehemann zu
16sen, doch genau dies wurde von konservativen Kréften als Bedrohung wahrgenommen. Molicre
stellt also nicht nur die Lacherlichkeit tibertriebener Gelehrsamkeit dar, sondern thematisiert auch die
engen Grenzen, die Frauen in ihrer geistigen Entfaltung gesetzt wurden.

146 Cf. Bordonali, I diritti delle donne nel secolo dei Lumi: il periodo della reggenza e la Rivoluzione
[francese, https://www.viqueria.com/diritti-donne-secolo-lumi/, Abruf vom 19.03.2025.

147 Cf. Hunt 2010, S. 49.

35



weiblichen Autorititsabhéngigkeit, von der elterlichen Vormundschaft hin zur
rechtlichen und sozialen Unterordnung unter den Ehemann. In der damaligen
Gesellschaft wurde eine Ehefrau als nachrangig angesehen und hatte den ihr
zugeschriebenen Aufgaben nachzukommen. Thre Pflichten konzentrierten sich
vorrangig auf den Haushalt, die Kindererziechung und die Sicherstellung eines
funktionierenden Familienlebens. '*® Dennoch bot die Ehe Frauen auch Vorteile,
insbesondere in wirtschaftlicher Hinsicht: Sie gewihrleistete eine gewisse finanzielle
Absicherung, da in der Regel der Ehemann fiir das Einkommen der Familie
verantwortlich war und iiber die 6konomischen Ressourcen verfiligte. Dariiber hinaus
genossen verheiratete Frauen héufig Privilegien, die ledigen Frauen verwehrt blieben,
darunter bessere Arbeitsmoglichkeiten, bevorzugte Plitze in der Kirche sowie eine
hohere soziale Stellung bei religiosen Feierlichkeiten. 14 Obwohl Ehen meist aus
pragmatischen Griinden und nicht aus Liebe oder emotionaler Zuneigung geschlossen
wurden, bedeutete dies nicht zwangsldufig, dass Liebe innerhalb der Ehe
ausgeschlossen war. In einigen Fillen entwickelten sich emotionale Bindungen
zwischen den Ehepartnern im Laufe der Zeit. '°° Gleichzeitig waren Frauen in
wirtschaftlich prekéren Verhiltnissen oftmals gezwungen, zusitzlich zum Haushalt
Erwerbsarbeit zu leisten, um das Familieneinkommen aufzubessern und die
Grundversorgung sicherzustellen. Zu den hiufigsten Tétigkeiten gehorten die Arbeit als
Bedienstete in der Landwirtschaft oder die Anstellung als Hausmidchen. Besonders
junge, unverheiratete Frauen traten hiufig in den Dienst fremder Haushalte ein. Die
geschlechtsspezifische Arbeitsteilung spiegelte sich in einer klaren Trennung von
offentlichem und privatem Raum wider: Wihrend der Haushalt und die Familie als
weibliche Sphére galten, dominierten Ménner die 6ffentliche Arena, insbesondere in
den Bereichen Politik und Handel. ! Diese strikte Zuordnung fiihrte zu einer
gesellschaftlich verankerten Hierarchisierung der Geschlechter.

Im Gegensatz zum Mittelalter oder der Renaissance, wo man die Frau nur wihrend
der heiligen Messe gesehen hat, besitzt diese im 18. Jahrhundert nun die Freiheit, ihren
zukiinftigen Ehemann beispielsweise auf Offentlichen Empfingen oder gar auf

Konzerten kennenzulernen.!'*? Es ist aber evident, dass trotz dieser vielen Freiheiten

148 Cf. Hunt 2010, S. 53.

149 Cf. Hunt 2010, S. 54.

130 Cf. Hunt 2010, S. 55f.

51 Cf. Antonio Pertile, Storia di diritto italiano dalla caduta dell’impero romana alla codificazione. Vol.
111 Storia del diritto privato, Bologna: 1966, S. 232.

152 Cf, Italia Donna, La Donna e la societa del Settecento,
http://www.italiadonna.it/public/percorsi/01052/0105272c.htm, Abruf vom 19.03.2025.

36



nicht jede Familie mit ihren jungen Frauen im Hinblick auf ihre soziale Stellung so
offen war, sondern es gab hierbei auch grofle regionale Unterschiede. In Venedig
beispielsweise nahmen die noblen Frauen selten an 6ffentlichen Anldssen teil, wihrend
in Sizilien die jungen Frauen bereits friih nach der miitterlichen Erziehung am

153 Frauen aus der borghesia (Biirgertum) hingegen

offentlichen Leben partizipierten.
blieben ldnger zuhause bei ihrer Familie und verlieBen das Domizil erst am Tag der
Hochzeit.!>*

Eine neue bedeutende Figur fiir diese Epoche war der sogenannte cicisbeo, eine Art
Galan oder Diener, der die Ehefrau bei allen ihren alltiglichen Aktivititen begleitete,
wie beispielsweise bei ihrem Spaziergang, zu Tisch, in der Offentlichkeit, im Theater
etc., aber er verbrachte nie die Nacht mit ihr, denn er nahm nicht die Rolle eines
Liebhabers ein. !> Im Allgemeinen wurde er von der Familie beauftragt, um die
verheiratete Frau vor moglichen boswilligen Listen zu beschiitzen.

Im gesellschaftlichen Leben des 18. Jahrhunderts nahm die Frau eine untergeordnete
Rolle ein, die sich primér auf die Ergédnzung des hduslichen Bereichs beschrinkte. Die
idealisierten Prinzipien der Aufkldrung, die auf Vernunft und Menschlichkeit basierten,
fanden auf Frauen nur eingeschrinkt Anwendung, da sie weitgehend von 6ffentlichen
Veranstaltungen ausgeschlossen blieben. % Wihrend es in den hdoheren
Gesellschaftsschichten als angemessen galt, dass Frauen kulturelle Unterhaltung, etwa
durch musikalische Darbietungen, boten, blieben politische und wirtschaftliche
Diskussionen dem minnlichen Umfeld vorbehalten. 37 Im Vergleich zu anderen
europdischen Landern erdffneten sich in Italien flir Frauen groBere gesellschaftliche
Partizipationsmdglichkeiten. Hier war ein fortschrittlicheres kulturelles Versténdnis fiir
die Rolle der Frau erkennbar, das ihr eine zentrale Funktion in der Verfeinerung von

Geschmack und Sitten zuschrieb:

All’interno di questa concezione pit democratica della cultura, il posto e il ruolo delle donne
divenivano centrali perché una riforma reale del gusto non poteva che riscattare le donne e
indirizzare meglio cid che si riconosceva loro: la capacita di sentimenti e di sensibilita e
soprattutto la loro prerogativa di rendere gli uomini piu civili, piti gentili e meno brutali.'®

153 Cf. Italia Donna, La Donna e la societa del Settecento,
http://www.italiadonna.it/public/percorsi/01052/0105272c.htm, Abruf vom 19.03.2025.

154 Cf, Italia Donna, La Donna e la societa del Settecento,
http://www.italiadonna.it/public/percorsi/01052/0105272c.htm, Abruf vom 19.03.2025.

155 Cf. Italia Donna, La Donna e la societa del Settecento,

http://www.italiadonna.it/public/percorsi/01052/0105272c.htm, Abruf vom 19.03.2025.

156 Cf. Esther-Beate Korber, Die Zeit der Aufklirung. Eine Geschichte des 18. Jahrhunderts, Darmstadt:
2012, S. 191f.

157 Cf. Basedow 1992, S. 208.

18 Filippini 2007, S. 36,

37



Diese Vorstellung der weiblichen Rolle in der Gesellschaft zeugt von einem
erweiterten aufkldrerischen Denken, das die spezifischen Féhigkeiten der Frauen betont
und ihre Pridsenz in Offentlichen Riumen legitimierte. So beteiligten sich Frauen
insbesondere an kulturellen und sozialen Begegnungen wie Theaterbesuchen, dem
Aufenthalt in Kaffeehdusern und intellektuellen Zusammenkiinften. Gleichzeitig blieb
der hausliche Bereich fiir Frauen vorrangig, sodass gesellschaftliche Interaktionen meist
erst nach Erfiillung aller familidren Pflichten stattfanden. Innerhalb dieser Strukturen
entwickelte sich unter Frauen eine besondere Form der Verbundenheit, die {iber den
reinen Austausch hinausging. Freundschaft wurde im 18. Jahrhundert als tiefgehende,
unterstiitzende Beziehung zwischen Frauen verstanden, die ihnen in einer von
patriarchalen Zwiangen geprigten Gesellschaft einen begrenzten Raum zur Entfaltung
bot.!> Diese weiblichen Netzwerke stellten nicht nur einen sozialen Riickzugsort dar,
sondern dienten auch als solidarische Gemeinschaft, insbesondere fiir Frauen, die in
thren Ehen von Gewalt betroffen waren. Die gegenseitige Unterstiitzung stirkte das
Bewusstsein fiir die prekdre Stellung der Frau und bot zumindest im privaten Rahmen
Moglichkeiten des Zusammenhalts.

Die Aufkldrung brachte eine Vielzahl von Frauen hervor, die sich aktiv fiir eine
gleichberechtigte ~ Geschlechterordnung  einsetzten. Eine der prominentesten
Vertreterinnen war die Franzdsin Olympe de Gouges, die 1791 mit der Déclaration des
droits de la femme et de la citoyenne eine rechtliche und gesellschaftliche

Gleichstellung von Frauen forderte.!°

Ihr Engagement zielte darauf ab, die bestehende
Geschlechterhierarchie zu durchbrechen und Frauen dieselben Rechte zuzugestehen, die
bereits fiir Ménner formuliert worden waren. Bereits 1789 kritisierte de Gouges die
Menschenrechtserkldrung der Franzosischen Revolution, die mit den Idealen von
liberté, égalité, fraternité (Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit) zwar universale
Prinzipien proklamierte, diese jedoch faktisch ausschlieBlich auf Minner bezog.
Insbesondere der Begriff fraternité verdeutlicht den mannlich geprdgten Charakter der
damaligen Menschenrechtskonzeption, wodurch Frauen systematisch ausgeschlossen
wurden. In ihrer Biirgerrechtserklirung wandte sich de Gouges direkt an die

franzosische Konigin Marie-Antoinette, konnte jedoch keine nachhaltigen Fortschritte

fiir die Gleichstellung der Frauen erzielen. Ihr radikales Engagement fiir die Rechte der

159 Cf. Godineau 1998, S. 54.
160 Cf. Olympe de Gouges, Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne, Paris: 2021.

38



Frauen fiihrte letztlich dazu, dass sie 1793 wihrend der Terrorherrschaft der
Franzosischen Revolution hingerichtet wurde.!¢!

Die Emanzipation der Frau im Settecento in Italien war ein langsamer und
ambivalenter Prozess, der von intellektuellen Impulsen und politischen Restriktionen
gleichermallen gepridgt war. Zwar gab es einzelne bedeutende Frauen, die durch ihre
Schriften und ihr Engagement zur Emanzipation beitrugen, doch die gesellschaftliche
Realitét hielt an traditionellen Geschlechterrollen fest. Die Ideen der Aufkldrung, die
Gleichheit und Bildung fiir alle Menschen predigten, fanden nur eingeschrankt
Anwendung auf die Frauen Italiens. Die strukturellen Hindernisse, die Frauen weiterhin
in ihre Rollen als Ehefrau und Mutter zwangen, blieben im 18. Jahrhundert weitgehend

bestehen.

5. Rechtliche Lage in Italien im 18. Jahrhundert

Im 18. Jahrhundert war Italien nicht als einheitlicher Staat organisiert, sondern in
verschiedene souverdne Territorien untergliedert, darunter die Republik Venedig, das
GroBherzogtum Toskana mit Florenz als administrativem und kulturellem Zentrum
sowie Verona, das unter venezianischer Herrschaft stand. Diese politischen Einheiten
verfligten jeweils iiber eigenstindige Rechtssysteme, die sich in ihrer Struktur, ihren
normativen Grundlagen und administrativen Mechanismen unterschieden.!®> Wihrend
das romische Recht in unterschiedlichem MaBe rezipiert wurde, spielten auch lokale
Gewohnheitsrechte, Statuten und Dekrete eine zentrale Rolle bei der

163 Besonders die venezianische Rechtsordnung zeichnete sich durch

Rechtsanwendung.
eine komplexe Verbindung von kommunalem und iibergeordnetem Recht aus!%4;
wihrend das toskanische Recht durch Reformbestrebungen und eine zunehmende
Kodifikation gepragt war'®. Diese rechtlichen Unterschiede beeinflussten nicht nur das
tagliche Leben der Biirger, sondern auch wirtschaftliche, gesellschaftliche und

politische Entwicklungen in den jeweiligen Regionen.

161 Cf. Iris Bubenik-Bauer, Frauen in der Aufkldirung, Frankfurt am Main: 1995, S. 26ff.

162 Cf. Mario Ascheri, The Laws of Late Medieval Italy (1000-1500): Foundations for a European Legal
System, Leiden: 2013, S. 112-118.

163 Cf. Manilo Bellomo, The Common Legal Past of Europe, 1000-1800 (Studies in Medieval and Early
Modern Canon Law), Washington: 1995, S. 145-160.

164 Cf. Gaetano Cozzi, Repubblica di Venezia e stati italiani. Politica e giustizia dal secolo XVI al secolo
XVIII, Turin: 1982, S. 115-130.

165 Cf. Thomas Kuehn, Family and Gender in Renaissance Italy, 1300-1600, Cambridge: 2017, S. 145—
152.

39



Die nachfolgenden Kapitel werden sich vertieft mit den Rechtssystemen von
Venedig, Florenz und Verona befassen. Dabei werden insbesondere ihre rechtlichen
Grundlagen, administrativen Strukturen sowie die Wechselwirkungen zwischen
kommunalem und iibergeordnetem Recht untersucht. Die Auswahl dieser drei Stadte
erfolgt mit Blick auf den thematischen und geografischen Rahmen der Analyse:
Venedig bildet den zentralen Bezugspunkt, da es Wirkungs- und Lebensmittelpunkt
Carlo Goldonis war. Florenz und Verona hingegen sind als Schauplitze der beiden im
Fokus stehenden Komdodien, La serva amorosa (1752) sowie La locandiera (1753),
gewihlt, deren Kontexte im dritten Teil der Dissertation unter dem Aspekt der

Motivwahl und stadtspezifischen Inszenierung néher erldutert werden.

5.1. Venedig

,Fortis / Tusta / Trono / Furias / Mare / Sub Pede / Pono* — Stark und gerecht, dringe

ich die Furien mit meinem FuB3 unter die Oberfliche des Meeres zuriick!®°

Diese Inschrift von Johannes Ciconia, die sich an der Westfassade des Dogenpalastes
befindet, begleitet eine Statue der Justitia, welche das senkrecht emporragende Schwert
der Gerechtigkeit in der Hand hilt.!s” Die Darstellung dieser Skulptur verkorpert nicht
nur die Gerechtigkeit, sondern symbolisiert auch die untrennbare Verbindung zwischen
der Stadt Venedig und der gottlichen Gerechtigkeit. An einer der drei hervorgehobenen
Eckbereiche des Dogenpalastes befindet sich zudem eine Skulpturengruppe, welche das
biblische Motiv des salomonischen Urteils thematisiert. Diese Kunstwerke
verdeutlichen, wie tief die Werte der Gerechtigkeit und Weisheit in der visuellen Kultur
Venedigs verwurzelt sind und unterstreichen die Bedeutung von Rechtsstaatlichkeit und
moralischer Integritét fiir die venezianische Identitét.

Das Rechtssystem der Republik Venedig stellt innerhalb der europdischen
Rechtsgeschichte ein herausragendes Beispiel fiir eine hochentwickelte, staatszentrierte
und zugleich aristokratisch gepriigte Rechtsordnung dar. Uber ein Jahrtausend hinweg
(697-1797) entwickelte sich ein komplexes Gefiige aus Institutionen, Normen und
Verfahren, das nicht allein auf juristischen Kategorien beruhte, sondern in einem engen
Zusammenhang mit der politischen Selbstdefinition der Republik stand. In Venedig

wurde Recht nicht nur als Mittel der Ordnung verstanden, sondern als zentrales

166 Tobias Leuker, ,,Michele Steno als ,alter archangelus® und ,,pater patriae“. Huldigungen auf einen
Dogen an einer Epochenschwelle®, in: Deutsches Historisches Institut in Rom (Hrsg.), Quellen und
Forschungen aus italienischen Archiven und Bibliotheken. Band 85, 2005, S. 137.

167 Cf. Peter Ackroyd, Venedig. Biographie einer einzigartigen Stadt, Miinchen: 2022, S. 294.

40



Instrument der Staatsbewahrung, der comnservazione dello Stato, was sowohl seine
strukturelle Ausrichtung als auch seine praktische Anwendung tief beeinflusste.!®®

Die Republik Venedig besteht aus hundertsiebzehn einzelnen Inseln'®®

, war eine der
stabilsten politischen Entitdten Europas und verfiigte {iber ein komplexes Rechtssystem,
das sich iiber Jahrhunderte entwickelt hatte. Das institutionelle Gefiige der Republik
war einzigartig. Anders als viele andere vormoderne Staaten, in denen Monarchen oder
Fiirsten zentrales legislatives und judikatives Organ waren, setzte Venedig auf eine
oligarchisch-republikanische Struktur. Die Verfassung Venedigs war oligarchisch
geprégt, wobei die Macht hauptséchlich beim Adel lag!”:

Del resto, sin dal 1165, il patrimonio pubblico era stato sottratto alla libera disponibilita del
doge. Venezia si avviava a diventare sempre di piu una repubblica oligarchica e la classe
aristocratica, o, forse addirittura una sua parte ristretta, stava accentrando il potere nelle
proprie mani, avendo la possibilita di eleggere il doge e le piu alte cariche dello Stato.'”!

Ein zentrales Charakteristikum der venezianischen Staatsordnung bestand in ihrer
fehlenden Kodifikation im Sinne einer einheitlichen, schriftlich fixierten Verfassung,
ein Umstand, der jedoch keineswegs singulir war, da bis zum Ende des 18.
Jahrhunderts weder in Frankreich noch in den Vereinigten Staaten von Amerika oder in
anderen europdischen Staaten eine vergleichbare Verfassungsurkunde existierte. Die
folgende Passage verweist exemplarisch auf den hybriden Charakter der venezianischen
Verfassungsstruktur, die sich {iiber Jahrhunderte hinweg aus gesetzgeberischen
Einzelakten und lang etablierten politischen Gewohnheiten herausgebildet hat:

Venezia non aveva un documento scritto come la nostra costituzione, contenente le norme
fondamentali cui tutte le leggi debbono conformarsi. La cosa che piu vi si avvicinava nei
secoli antichi era il giuramento dogale, la Promissione. Piu tardi, leggi fondamentali si
trovano anche negli statuti giurati da altri magistrati quali i consiglieri ducali. Possiamo
tuttavia parlare di una costituzione veneziana come si parla della costituzione inglese, che
non ¢ codificata in un singolo documento ma si fonda in parte su una quantita di statuti
diversi, e in parte su consuetudini accetate da lungo tempo. A Venezia la consuetudine ebbe
importanza non minore nel definire i poteri e le procedure dei vari organi di governo, che
vennero bensi cambiando, ma solo a poco a poco nel Corso di sei secoli. Con poche aggiunte
ed una soppressione, le grandi linee della struttura chiaramente discernibile gia nel secolo
XIII si mantennero fino al 1797.'7

Das vorliegende Zitat bringt auf priagnante Weise die Besonderheit der venezianischen
Verfassungsstruktur zum Ausdruck, die sich im Gegensatz zu modernen, schriftlich
kodifizierten Verfassungen, wie etwa der italienischen Verfassung von 1948, durch ihre

ungeschriebene, historisch gewachsene und stark gewohnheitsrechtlich geprégte Natur

168 Cf. Cozzi 1982, S. 21-43.

169 Cf. Ackroyd 2022, S. 22.

170 Cf. Riccardo Calimani, Storia della repubblica di Venezia. La Serenissima dalle origini alla caduta,
Mailand: 2021, S. 94-98.

171 Calimani 2021, S. 95.

172 Frederic C. Lane, Storia di Venezia, Turin: 1978, S: 113.

41



auszeichnet. Lane betont mit dem Vergleich zur englischen Verfassung ein
grundlegendes Charakteristikum vormoderner Staatswesen: die Existenz eines de facto-
Verfassungsrahmens, der nicht in einem einzigen normativen Dokument
zusammengefasst ist, sondern sich aus einer Vielzahl von Gesetzen, institutionellen
Praktiken und langjahrig etablierten Gewohnheiten zusammensetzt.!”® In der Tat war
das venezianische Verfassungsgefiige nie in einer umfassenden Kodifikation
niedergelegt. Stattdessen bildete der Giuramento dogale (Dogen-Eid), die sogenannte
Promissione, eine Art verfassungsrechtliches Dokument, das dem neugewdéhlten Dogen
auferlegte, die bestehenden Machtverhiltnisse und institutionellen Kompetenzen zu
respektieren. Dieses Instrument fungierte nicht nur als politische Selbstbindung,
sondern auch als Mittel der Machtsicherung zugunsten des Adels, indem es die Position
des Dogen systematisch schwichte und in ein engmaschiges Netz von
Kontrollmechanismen einband.!”

Der Hinweis auf die statuti (Statuten) anderer Magistrate, etwa der Consiglieri ducali
(Dogenrite), verweist darauf, dass bestimmte verfassungsdhnliche Normen auch in den
Rechtsakten einzelner Amtstrdger institutionalisiert wurden, wodurch sich ein
vielschichtiges Gefiige liberlappender Kompetenzregelungen entwickelte. Wie im Zitat
dargelegt, gewann insbesondere die Gewohnbheit, also die politische und administrative
Praxis, die sich lber lange Zeitrdume etabliert hatte, im Verlauf der Jahrhunderte
konstitutiven Charakter. Sie definierte nicht nur die Handlungsrahmen der
verschiedenen Organe, sondern erméglichte zugleich eine bemerkenswerte Kontinuitét
des Regierungssystems, das liber Jahrhunderte hinweg trotz duBerer Herausforderungen
und innerer Reformbediirfnisse nur in gradueller Weise verdndert wurde. !’ Die
Aussage, dass die wesentlichen Strukturen der venezianischen Verfassung seit dem 13.
Jahrhundert weitgehend konstant blieben, bis sie 1797 durch die napoleonische Invasion
aufgelost wurden, wird durch die Forschung vielfach bestétigt. Das spricht fiir eine hohe
institutionelle Resilienz, aber auch fiir eine relative Reformresistenz, die im Kontext der
aufklarerischen Umbriiche des 18. Jahrhunderts zunehmend problematisch erschien.
Dies verdeutlicht, dass die venezianische Verfassungsordnung trotz ihrer
bemerkenswerten institutionellen Kontinuitéit und inneren Stabilitét letztlich nicht in der
Lage war, auf die tiefgreifenden politischen und gesellschaftlichen Herausforderungen

der ausgehenden Frithen Neuzeit addquat zu reagieren — eine strukturelle Schwéche, die

173 Cf. Frederic C. Lane, Venice: A Maritime Republic, Baltimore: 1973, S. 274-278.

174 Cf. Cozzi 1982, S. 43-66.

175 Cf. Geatano Cozzi, La Repubblica di Venezia nell' Eta Moderna. Dal 1517 alla fine della Repubblica,
Turin: 1992, S.25-28.

42



sich in ihrem abrupten Ende im Zuge des Friedens von Campoformio im Jahr 1797 mit
all seinen disruptiven Folgen manifestierte.

Bereits seit der sogenannten Serrata del Maggior Consiglio (SchlieBung des Grof3en
Rates) im Jahr 1297 war der Zugang zum Groflen Rat, dem zentralen politischen Organ
der Republik, faktisch auf den venezianischen Adel beschrinkt worden. Diese
institutionelle SchlieBung fiihrte zu einer konsolidierten Herrschaft einer begrenzten
Zahl aristokratischer Familien, die liber Generationen hinweg sdmtliche wesentlichen
politischen, juristischen und administrativen Entscheidungen dominierten.!’® Dieses
Gremium besal3 allerdings weniger eine funktionale, sondern vor allem eine
legitimierende Rolle. Die tatsdchliche Gesetzgebung und Rechtsprechung war auf
spezialisierte Ausschiisse und Kollegien verteilt, die in einem fein abgestimmten
Zusammenspiel agierten. Die venezianische Verfassung war nicht kodifiziert, sondern
bestand aus einer Vielzahl gewohnheitsrechtlicher und gesetzlicher Normen, die im
Laufe der Jahrhunderte zu einem hochkomplexen und stark hierarchisierten System
verschmolzen. Die Gewaltenteilung war formal verwirklicht, jedoch stark zugunsten der
aristokratischen Eliten ausbalanciert: Der Doge hatte vor allem représentative
Aufgaben, wihrend die effektive Macht bei den Kollegialorganen wie dem Maggior
Consiglio (GroBen Rat), dem Senato (Senat) und dem Consiglio dei Dieci (Rat der
Zehn) lag.!”” Besonders hervorzuheben ist der Consiglio dei Dieci, der Rat der Zehn,
gegriindet 1310 zur Unterdriickung staatsgefihrdender Verschworungen. Urspriinglich
wurde er zur Wahrung der inneren Sicherheit geschaffen, entwickelte sich insbesondere
im 17. und 18. Jahrhundert zu einem geheim operierenden Machtinstrument, das tief in
juristische Prozesse eingriff und politische Kontrolle ausiibte.!”® Der Rat der Zehn war
mit umfassenden Ermittlungsbefugnissen ausgestattet, konnte Zeugen vernehmen,
verdeckt observieren, geheim tagen und auch in Verfahren eingreifen, die ansonsten in
den Zustindigkeitsbereich anderer Gerichte gefallen wiren.!” Er war sowohl ein
Ausdruck des Misstrauens innerhalb der patrizischen Elite als auch ein
Schutzmechanismus gegen populistische Umsturzversuche. In seiner Praxis verbanden
sich inquisitorische Verfahrensweisen mit einer geheimdienstdhnlichen Logik
staatlicher Uberwachung, wie sie im vormodernen Europa selten zu finden war:

Nel *700 la delega del rito del Consiglio dei Dieci veniva concessa con molta larghezza.
Finivano cosi a valersene anche rettori che non erano affiancati da corte, e che emettevano

176 Cf. Lane 1973, S. 222-227.

177 Cf. Cozzi 1992, S. 45-49.

178 Cf. Mary Laven, Virgins of Venice: Enclosed Lives and Broken Vows in the Renaissance Convent.
London: 2002, S. 134-137.

179 Cf. Edward Muir, Civic Ritual in Renaissance Venice, Princeton: 1981, S. 145-1609.

43



pertanto la sentenza da soli: Capodistria, Raspo, Chioggia. Si trovano anche delegazioni del
rito eseguite da una magistratura che creata all'interno del Consiglio di Dieci, aveva via via
acquisto un prestigio e un potere eccezionali, gli inquisitori di stato.'*

Zugleich entwickelte Venedig eine differenzierte Gerichtsbarkeit, die auf funktionale
Trennung setzte. Neben den allgemeinen Zivilgerichten, insbesondere den Avogadori de
Comun (Anwiélten der Komune), einer Art oberstem Kontroll- und Revisionsorgan,
existierten Spezialgerichte wie das Quarantia Criminal (Strafgericht der Vierzig), das
fir schwerwiegende Strafsachen zustindig war, oder die Giudici del Forestier
(Fremdenrichter), welche fiir die Gerichtsbarkeit {iber Nichtbiirger und Auslédnder
zustindig waren. 18! Der Zugang zum Rechtssystem war damit nicht exklusiv auf
Venezianer beschrinkt, was der Stellung Venedigs als Handelsmetropole mit hoher
ausliandischer Prasenz entsprach. Das Recht wurde dadurch auch zu einem Mittel, die
okonomische Attraktivitdit und Rechtssicherheit fiir Kaufleute zu garantieren. Die
Rechtskultur der Republik zeichnete sich durch einen pragmatischen Umgang mit
rechtlichen Normen aus. Es gab keine umfassende Kodifikation im modernen Sinne.
Vielmehr war das venezianische Recht ein Konglomerat aus Statuten,
Senatsbeschliissen (sogenannten deliberazioni), Richterkommentaren,
Gewohnheitsrechten sowie rezipiertem rOmischen Recht. 32 Der wichtigste
Gesetzeskomplex, das sogenannte Statuto Veneto, erfuhr regelméfig Revisionen und
wurde in einzelnen Ausgaben an sich wandelnde politische und gesellschaftliche
Gegebenheiten angepasst. '** Besonders im Bereich des Handelsrechts war Venedig
innovativ und praxisorientiert. Die Integration kaufmédnnischer Usancen in die
Rechtsprechung war Ausdruck einer normativen Flexibilitit, die dem wirtschaftlichen
Erfolg der Republik zutraglich war.

Ein wesentliches Merkmal des venezianischen Rechts war das stark schriftlich
fixierte Verfahren. Gerichtsurteile, Protokolle, Anklageschriften und Urkunden wurden
systematisch archiviert, nicht nur aus Griinden der Nachvollziehbarkeit, sondern auch
zur Selbstvergewisserung des Staates iiber seine eigene Ordnung.!* Diese Archivpraxis
war Teil einer politischen Kultur der Kontrolle und Dokumentation, die sich in einem

hohen MaB} an institutioneller Rationalitit niederschlug.

180 Gaetano Cozzi, La societa veneta e il suo diritto. Saggi su questioni matrimoniali, giustizia penale,
politica del diritto, sopravvivenza del diritto Veneto nell Ottocento, Venedig: 2000, S. 151.

181 Cf.Paolo Preto, I servizi segreti di Venezia. Spionaggio e controspionaggio: cifrari, intercettazioni,
delazioni, tra mito e realta, Mailand: 1994, S. 77-101 sowie Laven 2002, S. 53-60.

182 Cf. Ackroyd 2022, S. 294f.

183 Cf. Marco Bellabarba, La giustizia nell'ltalia moderna. XVI-XVIII secolo, Bari: 2008, S. 110-128.

184 Cf. Dorit Raines, L archivio familiare strumento di formazione politica del patriziato veneziano, in:
Accademie e biblioteche d'Italia, vol. 4, Rom: 1996, S. 5-38.

44



Hinzu kam, dass das venezianische Recht, wie alle lokalen oder regionalen Rechte,
als diritto proprio bezeichnet wurde, um es bewusst vom diritto comune, dem Recht des
universalen Imperiums, abzugrenzen.!®> In Venedig sprach man deshalb lieber vom
diritto imperiale, um die eigene rechtliche Autonomie zu betonen und sich von den
normativen Anspriichen des gemeinen Rechts zu distanzieren. Dies verweist auf das
starke Selbstverstindnis der Republik Venedig als souveridne Rechtsgemeinschatft.

In der Ausbildung des juristischen Personals spiegelte sich der hohe Anspruch an
juristische Expertise. Die meisten Richter und Beamten des Justizapparates hatten ein
Studium an der Universitdt Padua oder Bologna absolviert, wobei sie Kenntnisse im
romischen und kanonischen Recht erworben hatten.!®® Doch die Anwendung dieser
Rechte stand stets unter Vorbehalt der venezianischen Eigenstdndigkeit. Besonders
auffillig war die institutionelle Begrenzung kirchlicher Jurisdiktion. Die Republik
versuchte konsequent, pédpstlichen Einfluss zuriickzudringen — nicht nur durch
administrative Mallnahmen, sondern auch durch legislative Mittel. Dies kulminierte im
Interdiktstreit von 1606/07, als Papst Paul V. Venedig mit einem Kirchenbann belegte,
woraufhin die Republik ihre Unabhéngigkeit in Kirchenfragen demonstrativ verteidigte
und kirchliche Immunititen aussetzte. '8’

Diese Spannung zwischen normativer Autonomie und externer Rechtstradition war
ein Grundzug des venezianischen Rechtssystems. Es verband Prinzipien der Legalitdt
mit einer klaren Vorrangstellung der Staatsinteressen. Entscheidungen konnten,
insbesondere durch den Consiglio dei Dieci, auch gegen geltendes Recht erfolgen, wenn
dies zur Wahrung der ragion di Stato (Staatsrdson) erforderlich erschien. Insofern war
die Rechtsordnung nicht durch formale Konsistenz, sondern durch politische
Rationalitdt gepréigt. Diese Flexibilitit erlaubte es, die politische Ordnung der Republik
iiber Jahrhunderte zu stabilisieren, gleichzeitig jedoch auch autoritire Tendenzen zu
institutionalisieren.

Besonders im 18. Jahrhundert, in dem Aufkldarungsgedanken zunehmend auch in
Venedig diskutiert wurden, gerieten diese repressiven Elemente in die Kritik,
insbesondere im Hinblick auf die mangelnde Rechtsstaatlichkeit und die politische
Einflussnahme auf Gerichtsverfahren. Die Stellung der Nichtadligen war rechtlich stark
eingeschriankt. Zwar konnten sie im wirtschaftlichen und kulturellen Leben bedeutende

Rollen einnehmen, etwa als Kaufleute, Handwerker oder Intellektuelle, doch war ihnen

185 Cf. Cozzi 1982, S. 327.

186 Cf. Bellabarba 2008, S. 89-97.

187 Cf. William James Bouwsma, Venice and the Defense of Republican Liberty: Renaissance Values in
the Age of the Counter Reformation, Berkeley: 1968, S. 183-240.

45



188 Diese strikte

der Zugang zu politischen Amtern systematisch verwehrt.
gesellschaftliche Hierarchisierung fiihrte im ausgehenden 18. Jahrhundert zu
wachsenden Spannungen, die sich in einer zunehmenden Legitimitatskrise der Republik
niederschlugen und letztlich mit der napoleonischen Besetzung Venedigs im Jahr 1797
ihr abruptes Ende fanden.

Insgesamt ldsst sich das venezianische Rechtssystem als ein Modell vormoderner
Staatsrationalitdt verstehen. Es operierte in einem Spannungsfeld zwischen Tradition
und Innovation, zwischen aristokratischer Exklusivitit und funktionaler
Differenzierung. Nicht das geschriebene Gesetz stand im Zentrum, sondern die
Fahigkeit des Staates, durch rechtliche Mittel seine Kontinuitit und Autoritit zu

sichern, ein Prinzip, das Venedig von anderen europdischen Michten deutlich

unterschied.

5.2. Verona

Das Rechtssystem Veronas steht paradigmatisch fiir die Transformation stddtischer
Rechtskulturen im norditalienischen Raum vom Hochmittelalter bis zur Friihen Neuzeit.
In diesem langen Zeitraum durchlief die Stadt verschiedene politische Konfigurationen,
von der kommunalen Selbstverwaltung iiber die Signorie degli Scaligeri'®®(Herrschaft
der Scaligeri) bis zur Integration in die Republik Venedig, und mit ihnen tiefgreifende
juristische Umformungen. Dennoch lassen sich Kontinuititen identifizieren, die auf
eine bemerkenswerte Widerstandsféhigkeit kommunaler Rechtsstrukturen hinweisen.!*°

Bereits im 12. Jahrhundert hatte Verona eine konsolidierte kommunale Ordnung
entwickelt, wie sie im Kontext der autkommenden Stadtrepubliken Norditaliens typisch

191

war. Der Stadtrat, consilium generale ™', und die konsularischen Organe traten

188 Cf. Muir 1981, S. 89-93.

139 Siehe hierzu: Gian Maria Varanini, ,,La crisi decisiva della signoria scaligera: esercito e societa nella
Guerra contro Padova (1386-1387)", in: Francesco Bianchi (Hrsg), La guerra scaligero-carrarese e la
battaglia del Castagnaro, Vicenza: 2015, S. 59-91: Die Familie della Scala, auch als Scaligeri
bekannt, etablierte im spaten 13. Jahrhundert eine erblich-dynastische Herrschaft tiber Verona, die bis
1387 andauerte. Thre Herrschaft zeichnete sich durch eine effektive Zentralisierung der Macht, die
Forderung kultureller Ausdrucksformen und den Ausbau stddtischer Verwaltungs- und
Justizstrukturen aus. Besonders unter Cangrande I. della Scala (reg. 1308-1329) erreichte die
Stadtherrschaft sowohl territorial als auch politisch ihren Hohepunkt.

190 Cf. Andrea Castagnetti, I/ Veneto nel Medioevo. Dai comuni cittadini al predominio scaligero nella
Marca, Verona: 1991, S. 201-259.

1 Siehe hierzu: Mario Ascheri, The City-States in Late Medieval Italy, Rom: 2024: Der Begriff
,»consilium generale“ war nicht in allen italienischen Kommunen gleichbedeutend und wurde in
manchen Stddten verwendet, wihrend in anderen eine andere Bezeichnung wie consilium comunis
oder parlamentum fiir den Stadtrat verwendet wurde. In Verona wurde der Stadtrat als consilium oder
parlamento bezeichnet, besonders in der kommunalen Periode vor der Scaliger-Herrschaft. Der
Begriff consilium generale bezieht sich allgemein auf ein Gremium, das in vielen norditalienischen
Stadten im spdten Mittelalter existierte, aber in Verona war die genaue Terminologie im 13.
Jahrhundert nicht immer einheitlich.

46



zunehmend gegeniiber der bischoflich-kaiserlichen Herrschaft in Erscheinung. Die
kommunale Gerichtsbarkeit wurde in der Figur des podesta (Richters) konzentriert, der
zumeist aus einer anderen Stadt stammte, um Unparteilichkeit zu garantieren, und {iber
juristische Ausbildung verfiigte. !> Der podesta war oberster Richter in Zivil- und
Strafsachen und stiitzte sich auf ein Kollegium von Notaren, Rechtsexperten und
Gerichtsdienern (massari, berrovieri), die sowohl das Verfahren dokumentierten als
auch ZwangsmaBnahmen durchfiihrten.!*?

Die Statuta civitatis Veronce (Statuten der Stadt Verona) von 1276, erginzt durch
spétere Fassungen bis ins 14. Jahrhundert, bildeten das normative Fundament der Stadt.
Diese Statuten enthielten Regelungen zum Zivilrecht (z.B. Schuldverhiltnisse,
Eigentum, Ehe), zum Strafrecht (u.a. Korperverletzung, Mord, Diebstahl), zu
Verwaltungs- und Polizeifragen sowie zu Markt- und Handelsordnungen.!** Stilistisch
und inhaltlich lassen sie den Einfluss des romischen Rechts erkennen, das im Rahmen
der juristischen Lehre an der Universitit Bologna systematisch aufgearbeitet worden
war. Sie zeigen zugleich, wie lokale Rechtsgewohnheiten mit dem ius commune
(allgemeinen Recht) verbunden wurden — in Gestalt hybrider Normen, etwa in Bezug
auf Zeugeneide, StrafmafBtabellen oder Vertragsformalien!®>:

Non risulta, dunque, che nelle gerarchie delle fonti degli Statuti della Terraferma si sia
inserito il diritto veneto, e neppure che il governo della Repubblica abbia emanato una
norma nella quale, riprendendo I’affermazione contenuta nel ben noto proemio degli Statuti
di Jacopo Tiepolo, sancisse che il diritto veneto fosse valido in tutto il Dominio. Si poteva
certo sostenere che con I’espressione «ius commune», cosi come con quella «iura
communia», «iura communia et civiliay o semplicemente «iura» ci si riferiva al diritto
veneto, che, come diritto della citta dominante, doveva esser considerato diritto comune a
tutto lo Stato: e tra chi sosteneva tale tesi c’eran giuristi di grido, come un Andrea Addato,
un Bartolomeo Socini, un Lodovico Fontano, un Giovanni Cefali.'”®

Mit dem Aufstieg der Scaligeri-Familie zur Stadtherrschaft (1226-1387) wurde das
Recht zunehmend Teil eines dynastisch kontrollierten Machtraums. Die Scaligeri
bewahrten die #uBere Form der kommunalen Amter, nutzten diese jedoch zur
Legitimation ihrer faktischen Alleinherrschaft. Rechtsprechung wurde nun nicht mehr
nur als kommunale Pflicht, sondern auch als fiirstliches Herrschaftsinstrument
verstanden. Die Scaligeri etablierten parallele Gerichtskompetenzen: Neben dem

podesta fungierte der capitano del popolo (Volksvertreter), ein urspriinglich

192 Cf. Edward Muir, Mad Blood Stirring: Vendetta and Factions in Friuli during the Renaissance,
Baltimore: 1998, S. 144f.

193 Cf. Cesare Cant, Storia degli italiani. Tomi VI:
https://www.gutenberg.org/cache/epub/66347/pg66347-images.html, Abruf vom 07.04.2025.

94 Cf. Statuta civitatum. Leges et statuta civitatis Veronae (Verona): https://www.deutsche-digitale-
bibliothek.de/item/YIDMD2CNHPHVRBEIAS4XMCQHMF4PVVRR, Abruf vom 07.04.2025.

195 Cf. Manilo Bellomo, L’Europa del diritto comune, Bologna: 1989, S. 142-157.

196 Cozzi 1982, S. 270.

47


https://www.gutenberg.org/cache/epub/66347/pg66347-images.html
https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/YIDMD2CNHPHVRBEIAS4XMCQHMF4PVVRR
https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/YIDMD2CNHPHVRBEIAS4XMCQHMF4PVVRR

volkstiimliches Amt, das nun ebenfalls mit richterlichen Befugnissen ausgestattet wurde
und dem sozialen Ausgleich dienen sollte!®”:
La famiglia Scaligera, originaria da Verona, si distinse per il suo potere politico e militare. I
membri piu famosi della famiglia furono i signori di Verona, che assunsero il titolo di
“capitano del popolo” e governarono la citta in modo quasi indipendente.'*®
Die durch die Signorie gelenkte Strafjustiz wurde hirter, selektiver und stérker repressiv
gegeniiber politischen Gegnern. Gnadenerweise, Konfiskationen und Exile wurden
gezielt eingesetzt, um oppositionelle Familien auszuschalten und Loyalitdt zu belohnen.
Nach dem Sturz der Scaliger durch die Maildnder Visconti (1387) und dem
anschlieBenden Anschluss Veronas an die Republik Venedig im Jahr 1405 wandelte
sich das Rechtssystem erneut grundlegend:

Ci sara ben presto a tal proposito un dissidio con Verona, tale da inquinare quell’atmosfera
idillica in cui, da una parte e dall’altra, si voleva fosse avvenuta la deditio. Quando, 1’11
ottobre 1450, la Signoria approvera le riforme eseguite negli Statuti municipali, essa dira,
nella relativa lettera ducale, che si riservava il diritto di apportare modifiche. A veder dei
Veronesi, questo contrastava con i privilegi accordati dalla stessa Signoria alla loro citta nel
1405. Saran proteste inutili, le loro: la Signoria otterra addirittura di inserire il testo della
suddetta ducale negli Statuti veronesi.'”’

Venedig verfolgte auf dem terraferma-Gebiet (Festland) eine Strategie der
pragmatischen Integration: Lokale Institutionen wurden weitgehend beibehalten, jedoch
durch venezianische Amtstrager kontrolliert. Der rettore (Stadthalter), meist bestehend
aus zwei Amtspersonen, dem capitano (Befehlshaber) und dem podesta, reprisentierte
die hochste richterliche Gewalt in Straf- und Zivilangelegenheiten. Ihre Amtszeit war
auf 16 Monate beschrinkt, und sie unterstanden direkt dem venezianischen Senat.??

Der venezianische Einfluss &ufBlerte sich auch institutionell. Wéhrend der retfore
politische und hohe Strafsachen behandelte, blieb dem kommunalen Rat, dem consiglio
dei Savi (Rat der Weisen) und anderen lokalen Gerichten die Zustindigkeit fiir
alltidgliche Zivilprozesse:

I membri piu autorevoli - i Savi del Consiglio - erano su una posizione piu flessibile: lasciare
per le cause maggiori, da trenta ducati in su, alle parti stesse di scegliere, se adire il podesta,
e in tal caso, gli appelli dalle sue sentenze sarebbero poi passati in istanza superiore agli
Auditori novi, o di chiedere invece che la causa fosse rimessa a consiglio di savio, ed in tal
caso ci si sarebbe attenuti alle consuetudini «della terra». Sara questa proposta dei Savi del
Consiglio ad esser accolta. Essa dimostrava come, da parte dei settori piu responsabili della
politica veneziana, si fosse inclini ad attribuire maggiore fiducia ai giuristi locali, depositari
di un diritto diverso da quello della Dominante, che agli Auditori novi, che di quel diritto

197 Cf. Italo Martinelli, I Della Scala di Verona. Il mito, la storia, Mailand: 2020, S. 143.

198 Vento Segreto, Perché si dice Verona Scaligera?, https://venetosegreto.com/perche-si-dice-verona-
scaligera/#:~:text=La%20famiglia%20Scaligera%2C%?20originaria%20da,citta%20in%20modo0%20q
uasi%?20indipendente, Abruf vom 07.04.2025.

199 Cozzi 1982, S. 266.

200 Cf. Cozzi 1982, S. 260-273.

48



erano portavoce ed espressione. Non ¢ da dimenticare, inoltre, che nella seconda meta del
secolo xvi si sospendera Dattivita degli Auditori novi quali giudici itineranti.?"'

Diese Koexistenz spiegelte die Verwaltungsphilosophie Venedigs wider: Loyalitét
wurde durch eine gewisse Autonomie belohnt, jedoch stets unter der Voraussetzung der
politischen Kontrolle. In besonders delikaten Fillen, etwa bei Aufruhr, Héresie oder
Korruption, griff der Consiglio dei Dieci, der zentrale venezianische Staatsschutzrat,
direkt ein. Die Protokolle dieser Eingriffe belegen eine hochentwickelte
Uberwachungsstruktur, die Venedig in der terraferma unterhielt.>*?

Juristisch basierte das veronesische Recht im 15.-17. Jahrhundert auf einer
Kombination von lokalen Statuten, romischem Recht (ius commune) und, je nach Fall,
kanonischem Recht. Die Universitdt Padua, unter venezianischer Herrschaft, war das
Ausbildungszentrum fiir Juristen aus Verona. Die Richter und Notare, die in der Stadt
tatig waren, verfiigten in der Regel iiber ein abgeschlossenes Studium utroque iure
(zivil- und kirchenrechtlich). 2°* Thre Urteile zeugen von einer ausgeprigten
Kommentarkultur, in der sich lokale Verhiltnisse mit gelehrter Tradition verbanden.
Besonders erwdhnenswert ist das Notariat als zentrale Instanz der Rechtswahrung und -
produktion. Notare verfassten nicht nur Vertrdge und Testamente, sondern fungierten
auch als Zeugen, Archivare und juristische Berater. Das Notariatswesen Veronas war
streng organisiert, und Eintragungen in das kommunale Notariatsregister galten als
Beweismittel mit hoher Autoritdt. 2** Diese Praxis sicherte die juristische
Verbindlichkeit und war zugleich Teil einer biirokratisch rationalisierten Verwaltung.

Die Strafgerichtsbarkeit folgte zunehmend dem inquisitorischen Modell. Verfahren
wurden nicht mehr nur auf Klagebasis gefiihrt, sondern konnten durch die Obrigkeit
auch ex officio eingeleitet werden. Der Strafvollzug war offentlich, demonstrativ und
hatte disziplinierende Wirkung: Auspeitschungen, Pranger-Strafen, Verbannungen und
gelegentlich auch Todesstrafen waren Teil eines Systems der sozialen Kontrolle, das
nicht nur auf Siihne, sondern auf Abschreckung zielte.?> Der venezianische Staat
tolerierte dabei bestimmte Formen lokaler Gewalt (z. B. Fehden) nur in engen Grenzen

und intervenierte, wenn die Offentliche Ordnung gefdhrdet war: ,Representing the

201 Cozzi 1982, S. 291.

202 Cf. Muir 1998, S. 83-92.

203 Cf. Mario Ascheri, Tribunali, giuristi e istituzioni. Dal Medioevo all’eta moderna, Rom: 1989, S. 75-
86.

204 Cf. Giulio Sancassani, ,,I1 Collegio dei Notai di Verona”, in: Licisco Magagnato, I/ notariato veronese
attraverso i secoli, Verona: 1966, S. 3-24 sowie Egidio Rossini, La professione notarile nella societa
veronese dal Comune alla Signoria, in: Economia e Storia vol. 18, Mailand: 1971, S. 18-41.

205 Cf. Guido Ruggiero, The Boundaries of Eros: Sex Crime and Sexuality in Renaissance Venice, New
York: 1985, S. 14-36.

49



cream of the Venetian nobility, the Senate heard only the most important or unique
criminal cases.?%

Im Ergebnis vereinte das Rechtssystem Veronas Elemente kommunaler
Selbstregierung, dynastischer Machtausiibung und iibergeordneter staatlicher Kontrolle.
In seiner langen Entwicklung gelang es der Stadt, juristische Traditionen nicht nur zu
bewahren, sondern in wechselnde politische Kontexte zu iiberfithren. Der institutionelle
Dualismus zwischen lokaler und zentraler Gerichtsbarkeit blieb bis zum Ende der
Republik Venedig 1797 prigend. Die Vielschichtigkeit des veronesischen Rechts

offenbart somit nicht nur die funktionale Anpassungsfdhigkeit vormoderner

Rechtssysteme, sondern auch deren fundamentale politische Einbettung.

5.3. Florenz

Das Rechtssystem der Republik Florenz im Spitmittelalter und in der frithen Neuzeit
war Ausdruck eines hochentwickelten institutionellen Ordnungsgefiiges, das sowohl auf
traditionellen gemeinrechtlichen Grundlagen als auch auf den spezifischen Bediirfnissen
einer dynamisch wachsenden stddtischen Gesellschaft beruhte.?’” Es verband gelehrte
Rechtskultur mit pragmatischer Herrschaftspraxis und war eng in die politische Struktur
der Kommune eingebunden. In dieser Synthese von Recht und Politik spiegelte sich das
Ideal der biirgerlich-kommunalen Selbstregierung ebenso wie das Bediirfnis nach
sozialer Kontrolle und normativer Stabilitét.

Bereits im 13. Jahrhundert hatte Florenz mit der Kodifikation seiner Statuten eine
bemerkenswerte Form rechtlicher Selbstdefinition erreicht. Die statuti fiorentini
(Florentiner ~ Statuten), erstmals zwischen 1322 und 1325 systematisch
niedergeschrieben und spéter mehrfach revidiert (u. a. 1415-16), bildeten das Riickgrat
des stidtischen Rechts und regelten detailliert Zivil-, Straf- und Verwaltungsrecht sowie
die Verfahren. 2°® Diese kommunalen Normen standen in einem produktiven
Spannungsverhiltnis zum ius commune, der Summe des romischen und kanonischen
Rechts, das an den Universitéiten gelehrt und in der Gerichtspraxis verwendet wurde.?”
Florenz verkdrperte damit das Prinzip der Rechtspluralitét, das fiir viele norditalienische

Kommunen kennzeichnend war.2!?

206 Ruggiero 1985, S. 30.

207 Cf. Bellomo 1995, S. 78-111.

208 Cf. Giuseppe Biscione, Statuti del Comune di Firenze nell’Archivio di Stato. Tradizione archivistica e
ordinamenti, Rom: 2009, S. 315-318.

209 Cf. Bellomo 1995, S. 102-117.

210 Siehe hierzu: Bellomo 1995, S. 89-112: Das Prinzip der Rechtspluralitit bezeichnet in der
Rechtsgeschichte das gleichzeitige Nebeneinander unterschiedlicher Rechtssysteme oder Normen
innerhalb eines politischen Gemeinwesens. Es war insbesondere im Mittelalter und in der Frithen

50



An der Spitze der Rechtspflege stand der podesta, ein zumeist auswértiger, juristisch
gebildeter Amtstréger, dessen zentrale Funktion in der Sicherung von Neutralitit und
Autoritdt lag. Er war oberster Richter in Zivil- und Strafsachen und residierte mit
seinem Stab, bestehend aus Notaren, Beratern, sogenannten consiglieri und
Gerichtsdienern wie den berrovieri (stidtischen Ordnungshiitern), im Palazzo del
Podesta.*! Die Urteile des podesta zeugen von einer ausgeprigten Kommentarkultur,
in der sich gelehrter Diskurs mit kommunaler Rechtswirklichkeit verband.
Kommentatoren wie Bartolus da Sassoferrato oder Baldo degli Ubaldi bildeten dabei
die zentrale Referenz juristischer Autoritit:

Fu questa la strada per cui si giunse all’ultima disciplina del giuramento: la subordinazione
di tutta la sua esistenza a quella del negozio ch’esso rafforzava. «..IJuramentum non
extenditur ad ea, ad quae non extenditur conventio», scrive Bartolo, € con maggiori pretese
stilistiche [Baldo] degli Ubaldi ripete: «...nec ad plus extenditur iuramenti potentia, quam
extendatur promissionis virtus...».*'?

Mit der Einrichtung der Oftfo di Guardia e Balia (das Acht-Ménner-Gremium fiir
Sicherheit, Polizei und politische Strafjustiz in Florenz) im Jahr 1378 wurde ein
politisch motiviertes Sondergericht geschaffen, das der Verfolgung von Aufruhr,
Verschworung und staatsgefidhrdendem Verhalten diente. Es war ein Instrument
repressiver Justiz, das in der Phase nach der Ciompi-Revolte die politische Kontrolle
tiber unruhige soziale Schichten sichern sollte.?!3

Ein weiteres Fundament des florentinischen Rechtssystems war das Notariat, das

nicht nur Vertrdge, Testamente und Kaufurkunden verfasste, sondern als juristische

Neuzeit charakteristisch fiir viele europdische Stiddte und Regionen. In einem solchen pluralen
Rechtssystem koexistierten beispielsweise kommunales Stadtrecht, romisch-gemeines Recht,
kanonisches Recht, Zunftordnungen sowie partikularrechtliche Normen (z. B. feudale Privilegien).
Diese Rechtsvielfalt war nicht chaotisch, sondern funktional differenziert: Unterschiedliche
Rechtsmaterien (z. B. Familienrecht, Handelsrecht, Strafrecht) oder Personengruppen (z. B. Klerus,
Biirger, Adelige) unterlagen jeweils spezifischen Normen und Gerichtsbarkeiten. Rechtspluralitit
ermoglichte es somit, komplexe gesellschaftliche Verhiltnisse rechtlich abzubilden und flexible
Losungen fiir soziale Konflikte bereitzustellen. Ein klassisches Beispiel flir Rechtspluralitét ist die
italienische Kommune des Spétmittelalters, in der stiadtische Statuten mit dem {iberregional geltenden
ius commune interagierten, wobei Richter fallweise zwischen diesen Normen auswéhlten und sie
miteinander kombinierten.

Cf. Carol Lansing, The Florentine Magnates: Lineage and Faction in a Medieval Commune,
Princeton: 1991, S. 88-93. In Bezug auf dem Palazzo del Podesta siche dazu: Gene Adam Brucker,
The Civic World of Early Renaissance Florence, Princeton: 1977, S. 81-95: Der Palazzo del Podesta
ist ein historisches Regierungsgebdude, das in vielen italienischen Kommunen des Mittelalters,
darunter Florenz, Bologna und Verona, als Amtssitz des podesta, des hochsten stéddtischen Richters
und Verwaltungsbeamten, diente. Der Palazzo del Podesta war damit sowohl ein Zentrum der
stadtischen Justiz als auch ein Ausdruck kommunaler Autonomie und Macht. Neben Gerichtssélen
beherbergte er oft auch Gefangnisse, Amtsraume und Archive. In Florenz etwa war der Palazzo del
Podesta im 13. Jahrhundert das frithere Rathaus, bevor dieser Platz vom Palazzo della Signoria
eingenommen wurde. Spiter wurde er zum sogenannten Bargello, der auch als Gefangnis und Ort der
Strafvollstreckung diente.

212 Andrea Zorzi, L’amministrazione della giustizia penale nella Repubblica fiorentina. Aspetti e

problemi, Florenz: 1988, S. 9f.
213 Cf. Brucker 1977, S. 211-230.

211

51



Schnittstelle zwischen Staat, Wirtschaft und Gesellschaft fungierte. Die Eintragungen
florentinischer Notare, die in 6ffentlichen Archiven aufbewahrt wurden, galten, ebenso
wie in Verona (vgl. Kapitel 5.2.) als Beweismittel mit hohem Autorititsanspruch.?!#
Das Collegio dei notai (Notariatskollegium) regulierte Zugang, Ausbildung und
Berufsausiibung der Notare und gewihrleistete so die institutionelle Qualititssicherung
der Rechtspraxis.?!?

Ein markanter Wandel trat mit dem Aufstieg der Medici-Familie im 15. Jahrhundert
ein. Zwar behielten viele republikanische Institutionen formal ihre Giiltigkeit, doch
unter Cosimo de’ Medici (i/ Vecchio) und spiter Lorenzo de’ Medici (il Magnifico)
wurden rechtliche und politische Entscheidungsprozesse zunehmend inoffiziell gelenkt
und auf eine oligarchische Machtelite konzentriert?!®:

[...] Firenze ¢ una citta bellissima. Una citta bellissima, piena di gente triste: i membri, cio€,
di quelle famiglie che vi avevano goduto per tanto tempo liberta e potere, e che adesso erano
dominate da un solo uomo, il granduca Cosimo de’ Medici. Su un punto, pero, quella gente
corrucciata e mortificata era disposta a convenire: che il nuovo dominatore non aveva piu
voluto «tollerare in quella citta le ingiustizie e le tirannie che crudelmente si usavano verso il
popolo, verso la plebe, verso i sudditi, verso la povera gente di contado, che si vedeva non in
mano di un solo, ma di tanti odiosi tiranni, pieni del sangue de’ poveri, d’ingiurie, di
vendettey.*!”

Das Zitat beschreibt eindriicklich die ambivalente Stimmung im Florenz der frithen
Medici-Herrschaft unter Cosimo de’ Medici: Einerseits herrscht Nostalgie und Trauer
bei den alten stadtischen Eliten iiber den Verlust republikanischer Freiheiten und
politischer Mitbestimmung; andererseits wird ein gewisser Konsens dariiber erkennbar,
dass Cosimo I. autoritdire Mallnahmen ergriff, um exzessive Gewalt, Machtmissbrauch
und soziale Ungerechtigkeit durch lokale Eliten zu unterbinden. 2!'® Wissenschaftlich
betrachtet reflektiert das Zitat die Transformation von Florenz von einer oligarchisch
gepriagten Republik zu einem fiirstlichen Territorialstaat, in dem der GroBherzog sich
zunehmend als Hiiter von Ordnung und Gerechtigkeit stilisierte, gerade gegeniiber der
landlichen Bevdlkerung und den unteren stadtischen Schichten, die zuvor hiufig unter
feudalen oder klientelistischen Strukturen gelitten hatten. Diese Darstellung fiigt sich in

das zeitgendssische Narrativ ein, das die Legitimation fiir den Machtzuwachs der

214 Cf. Massimo Vallerani, Medieval Public Justice. Washington, DC: 2012, S. 195-209.

215 Siehe hierzu: Enrico Faini, ,,I notai e la costruzione dell'identitd fiorentina entro il 1260: prime
indagini”, in: Giuliano Pinto (Hrsg.), Notariorum itinera. Notai toscani del basso Medioevo tra
routine, mobilita e specializzazione, Florenz: 2018 sowie Sergio Tognetti, ,,Notai ¢ mondo degli affari
nella Firenze del Trecento”, in: Giuliano Pinto (Hrsg.), Notariorum itinera. Notai toscani del basso
Medioevo tra routine, mobilita e specializzazione, Florenz: 2018.

216 Cf. Dale Kent, The Rise of the Medici. Faction in Florence, 1426—1434, Oxford: 1978, S. 171-188.

27 Cozzi 1982, S. 170.

218 Cf. Marcello Simonetta, Rinascimento segreto. Il mondo del Segretario da Petrarca a Machiavell,
Mailand: 2004, S. 239-251.

52



Medici aus ihrer Rolle als Schlichter sozialer Konflikte und als Garanten offentlicher
Sicherheit ableitete. Die Medici griffen wiederholt in juristische Verfahren ein,
kontrollierten die Besetzung wichtiger Amter, insbesondere im Justizwesen, und
instrumentalisierten Gremien wie die Otto di Guardia zur politischen Repression.?!”
Damit verdnderten sie das Gleichgewicht zwischen kommunaler Autonomie und
zentraler Macht grundlegend, ein Vorgriff auf den spéteren Fiirstenstaat.

Nach der offiziellen Umwandlung der Republik in ein erbliches GroBherzogtum
unter Cosimo de’ Medici im Jahr 1537 wurde das Rechtssystem stérker zentralisiert und
verstaatlicht. Cosimo I. reorganisierte die Justizbehdrden, schuf neue
Berufungsinstanzen, wie beispielsweise die ruota (das oberste Gericht von Florenz) und
schrinkte die kommunale Selbstverwaltung ein.??* Die Rechtsquellen wurden nun
verstirkt durch herzogliche Dekrete ergéinzt, und die kodifizierten Stadtrechte traten
zunehmend hinter der zentralen Gesetzgebung zuriick. Damit vollzog sich ein Ubergang
vom Stadtrecht zur friihmodernen Territorialgesetzgebung:

Le trasformazioni cosimiane investirono anche le istituzioni giudiziarie cittadine dove, a
parte 1’abolizione della Quarantia, la struttura che si era definita coi provvedimenti del 1502
si trasferi senza sostanziali modifiche formali, ma certo mutando la funzione delle
magistrature da organi di potere della classe dirigente fiorentina a strumenti dell’autorita
ducale, nei quadri giurisdizionali e amministrativi del principato. Cosi, nel penale, gli Otto di
guardia mantennero la loro centralitda e si videro attribuire nuove competenze, mentre i
Conservatori delle leggi acquisirono nuova importanza soprattutto per 1’esclusiva
giurisdizione sulle cause delle persone povere e sulle liti tra parenti che le Ordinazioni del
1532 loro riconobbero: la tutela dei deboli e dei poveri assunse infatti, soprattutto con
Cosimo I e Francesco L. [...].2*!

Zorzi beschreibt préizise die institutionellen Anpassungen des florentinischen
Justizsystems unter der Herrschaft Cosimos 1. de’ Medici, im Zuge der Transformation
vom Republiks- zum Fiirstenstaat. Obwohl die formalen Strukturen der Justiz, etwa die
seit 1502 bestehenden Magistraturen, weitgehend erhalten blieben, wandelte sich ihre
Funktion tiefgreifend: An die Stelle oligarchischer Selbstverwaltung trat eine dukal
gesteuerte Zentralgewalt, welche die Justiz zunehmend als Instrument legitimatorischer
Machtausiibung nutzte. Die genannten Reformen in Zivil- und Strafgerichtsbarkeit,
insbesondere die Aufwertung der Otto di Guardia und der Conservatori delle Leggi
(Wichter der Gesetze), verfolgten das Ziel, die soziale Kontrolle zu stirken, aber auch

die paternalistische Herrschaftsideologie der Medici zu verankern, die sich unter

219 Cf. John M. Najemy, 4 History of Florence, 1200-1575. Oxford: 2006, S. 375-380 sowie S. 419-425.

220 Cf. Giuseppe Pansini, La Ruota fiorentina nelle strutture giudiziarie del Granducato di Toscana sotto
i Medici, Florenz: 1982, S. 533-579, Elena Fasano Guarini, ,,I giuristi e lo stato nella Toscana medicea
cinque-seicentesca”, in: Atti del Convegno internazionale di studi (9-14 giugno 1980), Firenze e la
Toscana dei Medici nell’Europa del Cinguecento. vol.I, Florenz: 1983, S. 229-247 sowie Angela
Santangelo Cordani, La giurisprudenza della Rota romana nel secolo X1V, Mailand: 2001.

221 Zorzi 1988, S. 112-114.

53



anderem in der rechtlichen Fiirsorge fir Arme und Schutzbediirftige manifestierte.
Gleichzeitig war die Bewahrung bestimmter republikanischer Elemente, wie etwa die
Begriindungspflicht bei Urteilen, eine politische Konzession an die alte
Fiihrungsschicht, insbesondere die stddtische Oberschicht, die als wichtigste Nutzerin
der Ziviljustiz galt.

Einen entscheidenden Umbruch markierte das 18. Jahrhundert, insbesondere unter
der Regierung Pietro Leopoldos von Habsburg-Lothringen (1765-1790), Nachfolger
der Medici im GroBherzogtum Toskana. Seine Reformen fithrten zur umfassenden
Umstrukturierung der Rechtspflege:

Pur in presenza di queste tendenze verso una trasformazione, nemmeno durante 1’eta del
granducato si produssero nel settore giudiziario quelle novita istituzionali che avrebbero
potuto dar luogo a un’organica e globale riorganizzazione degli ordinamenti; si affermarono
piuttosto un sistema e un modo di amministrare la giustizia che, legati a quell’esercizio
personale del potere caratteristico della figura tutta particolare del fondatore dello Stato
assoluto toscano, sarebbero venuti meno con i successivi principi dinasti, riportando a galla,
sotto il peso delle continuita strutturali, le carenze, le contraddizioni e i ritardi degli
ordinamenti, ¢ determinando un’involuzione che solo con le riforme leopoldine e la
codificazione ottocentesca avrebbe trovato una, pur sempre provvisoria, ma piu netta e
decisa risoluzione.”**

Das bekannteste FErgebnis dieser Bewegung war der Codice leopoldino
(Leopoldinischer Kodex) von 1786, das erste moderne Strafgesetzbuch Europas, das
nicht nur die Todesstrafe und die Folter abschaffte, sondern eine grundlegend neue
Strafrechtsphilosophie etablierte, die sich an Cesare Beccarias Vorstellungen
orientierte. 2>} Parallel dazu wurde die Justizorganisation zentralisiert. Die Vielzahl
lokaler Gerichte wurde in ein hierarchisches System tiberfiihrt, das durch das Consiglio

)224 als oberste Berufungsinstanz abgeschlossen

superiore della magistratura (CSM
wurde. Die Richter wurden nicht mehr aus politischen Kreisen rekrutiert, sondern durch

juristische Ausbildung (z.B. an der Universitit Pisa) und staatliche Auswahl

222 7orzi 1988, S. 116.

223 Cf. Dario Zuliani, La riforma penale di Pietro Leopoldo. Presentazione storica e indice delle edizioni
della Legge Toscana del 30 novembre 1786 (Tomo I e II), Mailand: 1955.

224 Siehe hierzu: Giuseppe Verde, ,,.L’emergere dell’autonomia normativa del CSM (Notazioni a margine
del dibattito sulla riforma dell’ordinamento giudiziario”, in: Quaderni Costituzionali: Rivista Italiana
di Diritto Costituzionale, Bologna 2021, S. 796-804: Das Consiglio Superiore della Magistratura
(CSM) ist das oberste Selbstverwaltungsorgan der italienischen Justiz und dient gemif3 Art. 104 der
italienischen Verfassung dem Schutz der richterlichen Unabhéngigkeit. Es wurde 1958 eingerichtet
und hat die Aufgabe, die richterliche Laufbahn, einschlieBlich Ernennung, Beforderung, Versetzung
und Disziplinarmalinahmen, zu verwalten, ohne dabei in die richterliche Entscheidungsfreiheit
einzugreifen. Das Gremium setzt sich aus gewéhlten Richtern und vom Parlament bestimmten
Laienmitgliedern zusammen. Vorsitzender ist formell der Président der Republik, wihrend die
operative Leitung vom Vizeprisidenten iibernommen wird. Das CSM fungiert somit als zentrale
Institution zur Sicherung der Autonomie der Justiz und ist ein wesentliches Element der
Gewaltenteilung im italienischen Staatsgefiige.

54



qualifiziert. 22> Im Sinne einer umfassenden Sikularisierung wurde der Einfluss
kirchlicher Gerichtsbarkeit zuriickgedrangt: Eherecht, Erbrecht und Zivilverfahren
wurden nun in weltlichen Gerichten behandelt, wodurch sich ein einheitlicher, staatlich
kontrollierter Rechtsraum herausbildete.?2¢

Das Notariat blieb auch im 18. Jahrhundert eine tragende Institution, wurde jedoch
stairker in die staatliche Verwaltung eingebunden. Die staatliche Kontrolle iiber
Notariatsregister, Priifungsverfahren und Archivierung erhohte sich, was der
Justizverwaltung groBere Effizienz und Ubersichtlichkeit verlieh.???

Florenz war somit tiber mehrere Jahrhunderte hinweg ein paradigmatischer Ort
rechtlicher Innovation. Von der republikanischen Selbstgesetzgebung {iber die
dogmatische Durchdringung der Rechtspraxis im Spitmittelalter, die politische
Instrumentalisierung unter den Medici, bis hin zur aufgeklirten Kodifikation und
Sédkularisierung im 18. Jahrhundert entwickelte sich ein Rechtsraum, der auf besondere

Weise die europdische Rechtsgeschichte prégte.

6. Familienrecht und Erbrecht im 18. Jahrhundert in Italien

Das 18. Jahrhundert war fiir das italienische Zivilrecht eine Phase des Ubergangs und
der Durchmischung verschiedener Rechtsquellen. In weiten Teilen der italienischen
Halbinsel galt kein einheitliches Zivilgesetzbuch, sondern ein Nebeneinander von
romischem Recht (insbesondere in seiner kodifizierten Form als Corpus Iuris
Civilis ?*%), kanonischem Recht, lokalem Gewohnheitsrecht und vereinzelt bereits
reformerisch geprdgten Landesgesetzen. Die Rechtslandschaft war stark fragmentiert,
was dem Umstand geschuldet war, dass Italien zu dieser Zeit noch kein Nationalstaat
war, sondern, wie in Kapitel 5. bereits erldutert, aus einer Vielzahl autonomer Staaten
und Territorien bestand, darunter das Konigreich Neapel, das Herzogtum Mailand, die
Republik Venedig und der Kirchenstaat. Diese Rechtszersplitterung prégte auch das
Familienrecht, das stark von konfessionellen Vorstellungen, insbesondere dem

katholischen Eherecht, beeinflusst war.

225 Cf. Federico Chabod, L 'Italia contemporanea, Turin: 2024, S. 47-61.

226 Cf. Ulrich L. Lehner, The Catholic Enlightenment. The Forgotten History of a Global Movement,
Oxford: 2016, S. 126-150.

227 Lorenzo Tanzini, ,,Continuitd delle istituzioni e modelli comunali nelle cittd toscane di Antico
Regime”, in: Gian Maria Varanini, Rituali civici e continuita istituzionalenelle citta italiane in eta
moderna, Rom: 2023, S. 242.

228 Siehe hierzu: Wolfgang Kunkel / Martin Schermaier, Rémische Rechtsgeschichte, 14. Auflage, Koln:
2005: Das Corpus Iuris Civilis, im 6. Jahrhundert unter Kaiser Justinian I. zusammengestellt, bildete
iiber das Mittelalter hinaus die Grundlage des gelehrten romischen Rechts in Europa und prégte
insbesondere das Zivilrecht der italienischen Staaten bis weit in die Neuzeit hinein.

55



Der Einfluss des romischen Rechts blieb im 18. Jahrhundert stark, insbesondere in
seiner gemeinrechtlichen Ausprigung, wie sie an den Universititen gelehrt wurde. Das
ius commune (allgemeine Recht) diente dabei als Interpretationsrahmen fiir viele
familienrechtliche Fragen, von der EheschlieBung tiber die ehelichen Pflichten bis hin
zur Erbfolge. Dabei war das Familienrecht nicht isoliert zu betrachten, sondern in die
gesamtgesellschaftliche Ordnung eingebettet: Familie galt als Keimzelle der
Gesellschaft und zugleich als rechtlich und sozial regulierter Verband, dessen Bestand
und Ordnung vor allem im Interesse der Stabilitidt des Gemeinwesens lag.??’

Die Ehe war im 18. Jahrhundert in Italien nicht allein ein ziviler, sondern primér ein
sakraler Akt. Sie galt im katholischen Verstdndnis als unauflosliches Sakrament. Das
kanonische Recht, insbesondere das Decretum Gratiani (die erste groBBe systematische
Sammlung des Kirchenrechts) und die Dekretalen Gregors IX. (amtliche papstliche
Gesetzessammlung), bildeten die Grundlage fiir die Regelung von Ehefragen.?*? Die
katholische Kirche hatte das alleinige Recht, Ehen zu schlieBen, zu annullieren oder
iiber ihre Giiltigkeit zu entscheiden:

Dopo il Concilio di Trento ha inizio una «caccia ai concubini», ossia agli sposi secondo 1i riti
civili consuetudinari, che ha lo scopo d’imporre il matrimonio in chiesa; denunciata nel
Viceregno da Pietro Giannone ancora a fine Seicento, ¢ condotta nell’arcidiocesi di Pisa

[...]2

Brambilla verweist auf die nach dem Konzil von Trient (1545-1563) einsetzende
repressive Durchsetzung der kirchlichen Eheordnung, insbesondere gegen zivilrechtlich
oder gewohnheitsrechtlich geschlossene Ehen, sogenannte coniugia clandestina.??
Diese sogenannte caccia ai concubini zielte darauf ab, ausschlieBlich die sakramental-
kirchliche Eheschliefung anzuerkennen und alternative Formen zu delegitimieren. Der
Jurist Pietro Giannone kritisierte diese Praxis noch Ende des 17. Jahrhunderts im

spanischen Vizekénigreich Neapel als Ausdruck kirchlicher Ubergriffigkeit in weltliche

229 Cf. Thomas Duve, ,,Von der Europdischen Rechtsgeschichte zu einer Rechtsgeschichte Europas in
globalhistorischer Perspektive®, in: Rechtsgeschichte - Legal History, Band 20, 2012, S. 18-71.

230 Siehe hierzu: Anders Winroth, The Making of Gratian’s Decretum, Cambridge: 2000, S. 1-10 sowie
Stephan Kuttner: Repertorium der Kanonistik (1140-1234): Prodromus Corporis Glossarum 1,
(Reihe: Studi e Test, Band 71), Vatikanstadt, 1937, S. 21-25: Das Decretum Gratiani, um 1140 vom
Juristen Gratian in Bologna kompiliert, stellte den ersten umfassenden systematischen Versuch dar,
die widerspriichlichen Normen des kirchlichen Rechts zu ordnen und wurde zur Grundlage des
Corpus luris Canonici. Es pragte die kirchliche Rechtsprechung insbesondere in Ehefragen
malgeblich. Die Dekretalen Gregors IX. (1234), im Auftrag von Papst Gregor IX. durch den Juristen
Raimund von Penafort zusammengestellt, bildeten ecine autoritative Sammlung pépstlicher
Entscheidungen und ergénzten das Decretum zu einem normativen Referenzrahmen fiir das
kanonische Recht bis in die Neuzeit.

23! Elena Brambilla, ,,I reati morali tra corti di giustizia e casi di coscienza®, in: Silvana Seidel Menchi, /
tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII), Bologna: 2006, S. 542.

232 Cf. Daniela Lombardi, Matrimonio di antico regime, Bologna: 2001, S. 112.

56



Belange. ** Auch in der Erzdiozese Pisa lassen sich entsprechende MafBinahmen
nachweisen. Vor diesem Hintergrund ist es aufschlussreich, die generelle Ausformung
des Ehesakraments im Italien des 18. Jahrhunderts zu skizzieren: Die EheschlieBung
war nach wie vor grundlegend durch die tridentinischen Reformen des 16. Jahrhunderts
gepragt. Vor Trient konnte eine Ehe allein durch den gemeinsamen Willen der
Beteiligten und die Zeugenschaft zweier Vertrauenspersonen zustande kommen;
kirchliche Formvorschriften waren weder einheitlich noch verpflichtend.?** Mit dem
Dekret Tametsi (1563) verpflichtete das Konzil von Trient jedoch alle Katholiken zur
Feier der Ehe in Anwesenheit des zustidndigen Priesters und zweier Zeugen vor dem
Pfarrrichter, zudem mussten Publikationen der Aufgebote erfolgen, um heimliche
EheschlieBungen zu verhindern.?**> Im Verlauf des 18. Jahrhunderts behielt die Kirche
diese Formpflicht bei, wenngleich aufklirerisch gesinnte Landesherren — allen voran
Pietro Leopoldo im GroBherzogtum Toskana, wie bereits in Kapitel 5.3. erlautert —
staatliche Eheregister einfiihrten. So verfiigte Leopold II. 1786 die Einrichtung eines
zivilen Eheregisters, das neben der kirchlichen Zeremonie eine staatliche Anerkennung
erforderte, ohne jedoch die kirchliche Sakramentalform aufzuheben. 23¢ Diese
Doppelstruktur markierte den Ubergang zu einem gemischten System, in dem die
eheliche Giiltigkeit sowohl von kirchlicher als auch von zivilrechtlicher Handhabung
abhing.

Die zivilrechtliche Dimension der Ehe beschrinkte sich meist auf die
Vermogensregelungen, insbesondere auf die dos (Mitgift), die von der Brautfamilie an
den Ehemann {iibertragen wurde, sowie auf etwaige Ehevertrige, die hiufig notariell
beurkundet wurden. Die Hohe der Mitgift hatte nicht nur rechtliche, sondern auch starke
soziale Implikationen, denn sie spiegelte die Stellung der Familie in der
gesellschaftlichen Hierarchie wider.2’

Die Vormundschaft, insbesondere iiber Frauen und Kinder, war ein zentrales
Element des Familienrechts. Frauen standen in der Regel ein Leben lang unter
maénnlicher Vormundschaft: zundchst unter der des Vaters, dann des Ehemanns. Witwen

konnten unter bestimmten Umstdnden als rechtsfahig gelten, unterlagen aber weiterhin

23 Cf. Paolo Prodi, Il sacramento del potere. 1l giuramento politico nella storia costituzionale
dell’Occidente, Bologna: 1992, S. 233-239.

234 Cf. Karl Josef von Hefele, Conciliengeschichten, Band 2, Kapitel X, Freiburg im Breisgau: 1875, S.
309ff.

235 Cf. Konzil von Trient, 24. Sitzung (11. November 1563), Dekret Tametsi, in: Deutsche Geschichte in
Dokumenten und Bildern, https://ghdi.ghi-dc.org/pdf/deu/Doc.63-GER_Trient.pdf, Abruf vom
19.05.2025, S. 19f.

236 Cf. Archivio di Stato di Firenze (ASFi), Segreteria di gabinetto, Appendice, 62, ins. 40: Legge
criminale del 30 novembre 1786.

237 Cf. Paolo Grossi, Das Recht in der europdischen Geschichte, Miinchen: 2010, S. 177-181.

57



gesellschaftlichen Restriktionen. Auch das Erbrecht war stark patriarchalisch gepragt. In
vielen Regionen Italiens, etwa in der Lombardei und in Teilen des Kirchenstaats, waren
Frauen gegeniiber ménnlichen Erben benachteiligt, insbesondere in Fragen der
Primogenitur.?8

Ein bemerkenswerter Reformimpuls ging im spédten 18. Jahrhundert von den
absolutistischen Monarchien aus, insbesondere vom GroBherzogtum Toskana unter
Leopold II. Mit dem Codice Leopoldino von 1786 setzte erstmals ein italienischer Staat
auf eine kodifizierte Reform des Zivil- und Strafrechts, wobei das Familienrecht
allerdings nur marginal tangiert wurde. Ziel dieser Reformpolitik war es, das
bestechende Gemeinwesen im Sinne rationaler, utilitaristischer und humanitirer
Prinzipien zu modernisieren. Dazu zéhlten unter anderem die Abschaffung der
Todesstrafe, die Kodifikation eines modernen Strafrechts sowie Mallnahmen zur
wirtschaftlichen und sozialen Liberalisierung.?° In diesem Kontext kam es auch
vermehrt zu Diskussionen iiber die rechtliche und gesellschaftliche Stellung der Frau,
insbesondere hinsichtlich der traditionellen Geschlechtsvormundschaft, die Frauen in
vielen Teilen Europas bis weit ins 19. Jahrhundert hinein unter die rechtliche Autoritét
ménnlicher Verwandter stellte. 2*° Gerade in fortschrittlicheren Regionen wie der
Toskana lassen sich vereinzelt Bestrebungen nachweisen, dieses vormundschaftliche
System zu hinterfragen bzw. zu lockern. Diese Uberlegungen standen im Einklang mit
den aufkldrerischen Forderungen nach Gleichheit vor dem Gesetz und individueller
Freiheit — Prinzipien, die mit der institutionellen Entrechtung von Frauen unvereinbar
erschienen. Auch wenn konkrete gesetzliche Anderungen des Vormundschaftsrechts fiir
Frauen in der Toskana wihrend dieser Zeit nur begrenzt dokumentiert sind,
verdeutlichen die zeitgendssischen juristischen Debatten und Reformvorschlige eine
wachsende Sensibilitét fiir Fragen weiblicher Rechtsfdahigkeit und Eigenverantwortung.
Dies stellte ein frithes Anzeichen fiir die einsetzende Sikularisierung des Rechts dar.
Auch im Konigreich Neapel unter Karl III. von Bourbon wurden Reformen angestof3en,

die eine starkere Trennung von kirchlicher und staatlicher Jurisdiktion vorsahen.?*!

238 Cf. Giovanni Miccoli, ,,La Chiesa e il potere politico dal Medioevo all’etd contemporanea“, in:
Giorgio Chittolini, Storia d'Italia. Annali. La Chiesa e il potere politico dal Medioevo all'Eta
contemporanea (Vol. 9), Bologna 1997, S. 134-138.

239 Cf, Hans von Voltelini, Die naturrechtlichen Lehren und die Reformen des 18. Jahrhunderts, in:
Historische Zeitschrift, Band 105, Heft 1, 1910, S. 65-104.

240 Weiterfithrende Informationen zur rechtlichen Konstruktion und historischen Entwicklung der
Geschlechtsvormundschaft finden sich im Sammelband: Ute Gerhard (Hrsg.), Frauen in der
Geschichte des Rechts. Von der Friihen Neuzeit bis zur Gegenwart, Miinchen 1997. Der Band bietet
eine fundierte Darstellung geschlechterbezogener Rechtsverhéltnisse und ihrer Verdnderung im Laufe
der Jahrhunderte.

241 Cf. Rosario Villari, Il Sud nella storia d’Italia, Bari 1973, S. 89-93.

58



Trotz dieser Anséitze blieb das Familienrecht in Italien im 18. Jahrhundert fest in der
Hand kirchlicher Autoritdten. Sdkularisierungsbestrebungen stieBen hdufig auf
Widerstand seitens des Vatikans, der seine moralische und rechtliche Autoritét iiber das
Ehe- und Familienleben verteidigte. Erst mit der napoleonischen Besetzung Italiens und
der Einfiithrung des Code civil (Zivilgesetzbuches) ab 1804 in einigen Regionen kam es
zu einer tiefgreifenden Umgestaltung des Familienrechts hin zu einem sékularen,
einheitlich geregelten Privatrecht.?4?

Insgesamt war das Familienrecht im Italien des 18. Jahrhunderts Ausdruck eines
traditionellen, stdndisch-patriarchalen Gesellschaftsbildes, das stark vom katholischen
Eheverstdndnis geprigt war. Erst die politischen und ideologischen Umbriiche gegen
Ende des Jahrhunderts leiteten eine, zundchst zaghafte, Emanzipation des
Familienrechts aus der kirchlichen Vormachtstellung ein.

Vor dem Hintergrund dieser grundlegenden patriarchalen und kirchlich gepriagten
Prigung des Familienrechts wird deutlich, dass auch das Erbrecht keine Ausnahme
bildete: Die erbrechtliche Stellung von Frauen im Italien des 18. Jahrhunderts variierte
erheblich je nach regionaler Rechtsordnung und den vorherrschenden sozialen Normen.
In patrizischen Stadtrepubliken, wie beispielsweise in Venedig, regelten die statuti der
einzelnen Sestieri (Stadtbezirke) und das venezianische Privilegien-Recht die Erbfolge
so, dass Tochter zwar grundsitzlich anspruchsberechtigt waren, ihr Anteil jedoch
zugunsten minnlicher Verwandter oder testamentarischer Dispositionen eingeschréinkt
wurde.?*® Im Konigreich Sardinien-Piemont garantierte der 1796 eingefiihrte Codice
Civile Piemontese (Zivilgesetzbuch des Konigreichs Sardinien-Piemont) Tochtern zwar
einen Pflichtteil, sah aber zugleich die Verwaltung ihres Erbes bis zur Heirat unter
Vormundschaft vor.24*

Ganz anders gestaltete sich die Situation im GroBherzogtum Toskana, wo
aufkldrerische Impulse unter Pietro Leopoldo bereits Ende des Jahrhunderts
Diskussionen iiber eine komplett eigenstindige Verfliigungsbefugnis lediger Tochter
auslosten; praktische Anderungen setzten jedoch erst mit den napoleonischen
Kodifikationen ein. 2*> In den Staaten der Kirchenprovinzen hingegen blieben

mittelalterliche Gewohnheitsrechte lange wirksam, sodass unverheiratete Frauen hiufig

242 Cf. Guido Alpa, Diritto Privato Europeo, Mailand: 2016, S. 223-230.

243 Cf. Giulio Vismara, Famiglia e successioni nelle storia del diritto, Rom: 1975, S. 75f.

244 Cf. Regno di Sardegna, Codice civile per gli stati di S. M. il Re di Sardegna, Turin: 1837, Art. 178-
183, S. 51f.

245 Cf. ASFi, Segreteria di gabinetto, Appendice, 62, ins. 40: Legge criminale del 30 novembre 1786.

59



nur iiber eine lebensldngliche NutznieBung am elterlichen Haus verfiigten, ehe sie ihren
Pflichtteil bar ausbezahlt erhielten.?4¢

Insgesamt zeigt sich, dass das Erbrecht fiir Frauen im 18. Jahrhundert nicht als
einheitliches, kirchlich oder zentralstaatlich normiertes System existierte, sondern durch
ein Nebeneinander lokaler Statuten, landesherrlicher Dekrete und kirchlicher
Vorschriften bestimmt wurde — immer eingebettet in das patriarchal-patrizische

Sozialgefiige der jeweiligen Region.

6.1. Die Ehe als gesellschaftliche Institution

Im Italien des 18. Jahrhunderts war die Ehe das Ergebnis langdauernder, vielfach
iiberlagerter Entwicklungsstringe, deren Wurzeln bis in die Reformbestrebungen des
Konzils von Trient hineinreichten. Vor der Tridentinischen Kldrung (1545-1563) galt
die Ehe vor allem als privatrechtlicher Vertrag:

11 matrimonio non era soltanto un sacramento: era anche un contratto. Un contratto che, a
differenza dal sacramento, ¢ salvo eccezioni che si facevano tanto piu rare quanto meno
erano rilevanti gli aspetti patrimoniali e sociali toccata dai matrimoni, non concerneva i soli
nubendi, e perfino non dipendeva soltanto da essi. Parte in causa erano soprattutto le
famiglie.**’

Cozzi bringt eine zentrale Einsicht zum vormodernen Eheverstindnis zum Ausdruck:
die doppelte Natur der Ehe als sakraler Akt und zugleich zivilrechtlicher Vertrag.
Wihrend das Sakrament der Ehe in der christlichen Lehre eine geistlich-transzendente
Dimension impliziert, unaufldslich und auf das Heil der Seelen ausgerichtet, betont der
Text zu Recht, dass der Ehevertrag eine von ganz anderen, vornehmlich sozialen und
okonomischen, Parametern geprégte Realitét darstellte.

Besonders aufschlussreich ist der Hinweis, dass die Vertragsnatur der Ehe nicht nur
die Brautleute, sondern mal3geblich deren Familien betraf. Dieser Befund verweist auf
eine strukturelle Besonderheit vormoderner Gesellschaften, in denen Individuen,
insbesondere Frauen, in rechtlichen und sozialen Angelegenheiten nur begrenzt
autonom agieren konnten. Die Ehe fungierte in diesem Zusammenhang nicht primér als
Ausdruck individueller Zuneigung oder freier Wahl, sondern als ein Instrument
familidrer Strategie, das etwa zur Sicherung von Vermdgen, Status oder politischen
Allianzen diente.

Besondere  Aufmerksamkeit verdient die Feststellung, dass individuelle

Abweichungen vom kollektiven Aushandlungsprozess nur unter spezifischen

246 Cf. Archivio Segreto Vaticano, Stato Ecclesiastico: Busta F / Erbfolgerechte, Akten 1700—1799.
247 Gaetano Cozzi, Il dibattito sui matrimoni clandestini. Vicende giuridiche, sociali, religiose
dell’istituzione matrimoniale tra Medio Evo ed Eta moderna, Venedig: 1986, S. 13.

60



Bedingungen zugelassen wurden, was auf eine enge Kopplung rechtlicher Flexibilitét

t.248 wurden.

an die soziale und 6konomische Bedeutung des jeweiligen Falls hinweis
Hier wird deutlich, dass das MaBl der familialen Einflussnahme proportional zur
sozialen Bedeutung der Ehebeziehung zunahm: Je hoher der soziodkonomische Status
der beteiligten Familien, desto stirker wurde der Ehevertrag zum Gegenstand
strategischer Planung und Kontrolle.

Der letzte Satz (,,Parte in causa erano soprattutto le famiglie) bringt diesen
Zusammenhang priagnant auf den Punkt: Die Ehe war ein sozialer Akt par excellence, in
dem die Interessen und die Autoritdt der Familien, und nicht der einzelnen Personen,
dominierten. Die Parteizustimmung (consentio) geniigte, um eine wirksame Verbindung
zu begriinden, und heimliche Verlobungen oder Trauungen konnten trotz Widerstands
lediglich nachtréglich sanktioniert werden.

Il Concilio di Trento (1563), con la sua disciplina del matrimonio, mostra la grande
preoccupazione della Chiesa di fronte al problema della famiglia; d’altra parte I’insistenza,
con la quale ancora una volta si riafferma, nonostante le contrarie sollecitazioni da parte
francese, che fondamento del matrimonio ¢ il consenso degli sposi, si spiega con la difforme
prassi della societa contemporanea, fondata su una tradizione secolare che esigeva per la
validita del matrimonio il consenso dei parenti, quando non anche quello dell'autorita
politica se i nubendi erano feudatari. La convinzione che 1’unita della famiglia non potesse
conservarsi se non fondandola sulla dispotica autorita del padre e su una base patrimoniale
era ancora troppo salda e sorretta da troppi interessi, perché si potesse operare
repentinamente una drastica riforma.**’

Das vorliegende Zitat betont, dass das Konzil von Trient, insbesondere mit seinem
Dekret Tametsi von 1563, die institutionelle Sorge der katholischen Kirche um die
Stabilitdt und Sakralitit der Ehe zum Ausdruck brachte.?>° Indem Trient erstmals die
formale Gestalt der EheschlieBung an das Erfordernis der offentlichen Priester- und
Zeugenschaft kniipfte, reagierte die Kirchenversammlung auf eine weitverbreitete
Praxis heimlicher oder familidr vermittelte Biindnisse, die oft ohne den freien Willen
der Brautleute geschlossen wurden. Die erneute Betonung des Ehekonsenses der
Eheleute als alleinige Grundlage der Ehe, entgegen dem Druck franzdsischer
Abgeordneter, die auf eine stirkere Mitwirkung von Familie und Staat dringten, macht
deutlich, wie stark die tridentinische Reform gegen jahrhundertealte Gewohnheitsrechte
ankdmpfte. In vielen europdischen Regionen hatte man bisher nicht an die freie
Zustimmung der Eheleute geglaubt, sondern den viterlichen oder sogar feudalen

Vorbehalt als legitim erachtet.

248 Cf. Cozzi 1986, S. 13.

249 Vismara 1975, S. 51.

230 Cf. Valeria Chilese, ,,I processi matrimoniali veronesi (secolo XVI)“, in: Silvana Seidel Menchi, /
tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII), Bologna: 2006, S. 124.

61



Gleichzeitig verweist das Zitat auf das Dilemma des Konzils: Einerseits sollte die
Ehe als Sakrament und offentlicher Akt theologischen Rang gewinnen, andererseits
standen ihr méchtige soziale und 6konomische Interessen entgegen. Die patriarchale
Familienordnung, die auf der despotischen Autoritdt des Vaters und dem Erhalt des
Familienvermdgens beruhte, war so tief in Adel und Biirgertum verwurzelt, dass eine
schnelle Abkehr von dieser Praxis nicht mdglich erschien.

Somit verdeutlicht der Textabschnitt, dass das Konzil von Trient zwar die normative
Weichenstellung vornahm — die Ehe als freiwilligen, sakramentalen Bund zu verstehen,
die reale Umsetzung dieser Normen aber in den verschiedensten Regionen Europas erst
allmdhlich und unter fortwdhrender Auseinandersetzung mit lokalen Traditionen
erfolgte. Das Konzil setzte damit einen Meilenstein in der Entwicklung des modernen
Ehebegriffs, ohne jedoch die jahrhundertelang gewachsenen patronalen Strukturen
ginzlich tiberwinden zu kénnen.?*!

Gleichzeitig zeigt sich im 18. Jahrhundert eine bewusste Ubertragung des
absolutistischen Monarchie-Modells auf die Familie: Der Vater iibte, analog zum
Herrscher im Staat, eine ,,despotische Autoritit® iiber Ehefrau und Kinder aus, die im
Kontext des aufgekliarten Absolutismus zugleich durch eine Rhetorik des ,,guten

Vaters* kaschiert wurde. 2°2

Indem Familienoberhdupter sich rhetorisch als
wohlwollende Patriarchen prisentierten, legitimierten sie ihre uneingeschrankten
Entscheidungsbefugnisse in Fragen von Heirat, Ausbildung und Vermdgensverwaltung
als fursorgliche Mafinahme.?*>3 Diese vereinte Form von Despotismus und Paternalismus
trug wesentlich zur Aufrechterhaltung sozialer Hierarchien und 6konomischer
Interessen bei und blieb, trotz punktueller staatlicher und kirchlicher Reformversuche,
bis weit ins 19. Jahrhundert pragend:

Il potere del padre, ancor piu rafforzato sul modello del potere del monarca, si manifesta
come autorita dispotica sulla moglie e sui figli, anche quando, nel Settecento, si ammantera

251 Cf. Hubert Jedin, Die Geschichte des Konzils von Trient. Band II, Freiburg: 1957, S. 447-452.

252 Siehe hierzu: Amanda L. Capern, The Routledge History of Women in Early Modern Europe, London:
2021: Capern liefert eine umfassende Bestandsaufnahme der Lebenswelten und Handlungsspielrdume
von Frauen zwischen 1500 und 1800. Der Band vereint Beitrdge zu politischer Partizipation,
wirtschaftlicher Tétigkeit, religioser Praxis und kultureller Reprdsentation und verkniipft sie durch
intersektionale Analysen von Klasse, Konfession und regionalen Besonderheiten. Capern betont dabei
die Wechselwirkungen zwischen lokalen Traditionen und iiberregionalen Reformbewegungen und
stellt frauengeschichtliche Entwicklungen in den Kontext friihneuzeitlicher Modernisierungsprozesse.
Ebenso relevant: Merry E. Wiesner-Hanks, Women and Gender in Early Modern Europe (New
Approaches to European History, Cambridge: 2000: Wiesner-Hanks beschreibt eine interdisziplinire
Bestandsaufnahme weiblicher Lebenswelten zwischen 1500 und 1700. Sie verkniipft 6konomische,
soziale, politische und religiose Perspektiven, fiihrt Gender als zentrales Analyse- und
Erklérungskriterium ein und zeigt anhand zahlreicher Fallstudien, wie Geschlechterordnungen in
Familie, Arbeitswelt und geistlicher Praxis ausgehandelt und durchgesetzt wurden.

233 Cf. Patti 2011, S. 6.

62



di un accentuato paternalismo uniformandosi alla concezione e all’esempio del sovrano
illuminato.***

Das Tridentinische Dekret fungierte in den folgenden Jahrhunderten als normative
Richtschnur fiir das gesamte katholische Europa, stie jedoch in der praktischen
Umsetzung vielfach an die Grenzen regionaler Rechts- und Sozialordnungen: In
Verona, das bis 1797 Teil der Republik Venedig war, erlangten die pubblicazioni, das
heit die offentliche Bekanntmachung einer EheschlieBung, in Verbindung mit der
Anwesenheit eines Pfarrers sowie zweier Zeugen die rechtsverbindliche Giiltigkeit der
tridentinischen  EheschlieBungsform. Die Verpflichtung zur Vornahme der
pubblicazioni war durch kanonisches Recht eindeutig normiert und band den Klerus an
deren offentliche Verkiindigung im Rahmen einer gottesdienstlichen Handlung. So
heiBt es etwa, diese sei ,,una sola volta, nel corso della messa domenicale*“?>> zu
vollziehen, womit die einmalige Bekanntgabe im Rahmen der Sonntagsmesse als
Regelfall festgelegt wurde. Alternative liturgische Kontexte, etwa Vespern oder andere
gottesdienstliche Feiern mit Volksbeteiligung, wurden nur unter bestimmten
Voraussetzungen zugelassen (vgl. can. 1024).2°¢ Diese Regelung verdeutlicht nicht nur
den normativen Anspruch der Kirche auf Kontrolle {iber das Zustandekommen von
Ehen, sondern betont zugleich den 6ffentlichen Charakter der EheschlieBung, der durch
die liturgische Einbettung in den Sonntagsgottesdienst zusdtzlich gestirkt wurde.
Heimlich geschlossene Ehen, die diesen normativen Anforderungen nicht entsprachen,
wurden bereits im 17. und 18. Jahrhundert nicht mehr als rechtsgiiltig anerkannt. Durch
notariell beurkundete Ehevertrige wurde zudem schriftlich festgelegt, welche
Vermogenswerte die Brautfamilie in die Ehe einbrachte, und wie die dote?’’ im
Witwenfall zuriickzuflieBen hatte; eine Praxis, die den Trienter Kanon mit dem ius
commune und den Statuten der podesta verband.?>®

In Venedig, dem urbanen Kern der Serenissima, bildete das Prinzip der
Tridentinischen Form zugleich Ausgangspunkt fiir eine besonders strenge Kontrolle: Ab
Mitte des 18. Jahrhunderts waren alle Ehen zwingend in den stddtischen

Matrikelblichern zu verzeichnen, von denen aus der Senat jadhrlich die

Ubereinstimmung mit den von Trient geforderten Formalien priifte:

234 Vismara 1975, S. 52.

255 Chilese 2006, S. 1291.

236 Cf. Arturo Carlo Jemolo, Il matrimonio nel diritto canonico. Dal Concilio di Trento al Codice del
1917, Bologna 1993, S. 359.

257 Cf. Kapitel 6.3 fiir eine ausfiihrliche Analyse der Mitgiftproblematik.

238 Cf. James E. Shaw, ,,Women, credit, and dowry in early modern Italy*, in: Elise M. Dermineur
(Hrsg.), Women and Credit in Pre-Industrial Europe, Turnhout: 2018, S. 176.

63



[A] Venezia una disposizione sinodale impone la registrazione degli sponsali al parroco,
la documentazione processuale attesta la crescente presenza del sacerdote alle nozze, nonché
I’assunzione di un ruolo piu attivo da parte del giudice ecclesiastico nella conduzione del
processo matrimoniale.?>’

Auf diese Weise verband sich die kirchliche Vorschrift mit staatsbiirgerlicher
Uberwachung, ohne jedoch den seit dem 15. Jahrhundert bestehenden Monte delle
Doti?® in Frage zu stellen, der jungen Biirgerinnen und Biirgern zinsgiinstige Darlehen
zur Mitgift gewdhrte und damit 6konomische Barrieren der EheschlieBung verringerte.
Verletzungen der kanonischen Form, etwa durch heimliche Trauungen im Ausland oder
unter Umgehung der Pfarrjurisdiktion, wurden bereits durch die Trienter Norm als nicht
existent erkldrt und konnten im Rahmen inquisitorischer Verfahren in Venedig
sanktioniert werden. 26!

Florenz implementierte schlieBlich unter GroBBherzog Pietro Leopold von Habsburg-
Lothringen (1765-1790) die tridentinische Zwangsform durch den Codice Leopoldino
(1786) in einen rein zivilen Kontext: Nur korrekt registrierte Ehen genossen
Rechtswirkung, und jede Abweichung von der vorgeschriebenen Bekanntmachungsfrist
und der Anwesenheit des Kreispriesters und zweier Zeugen fiihrte zur Nichtigkeit: ,,[1]
matrimoni bisognava celebrarli in chiesa, ,,publice et palam®, alla presenza del parroco
e di tre o piu testimoni e con I’approvazione dei genitori se si trattava di minorenni.*?62
Hier verschmolzen kirchliches Eherecht und aufgekldrter Absolutismus zu einem
einheitlichen System: Die Reform zielte ebenso auf die Abschaffung heimlicher Ehen
wie auf die Erhohung der Rechtssicherheit, indem Korruptionsanfélligkeiten bei

kirchlichen Urkunden zuriickgedridngt wurden.?6

259 Cecilia Cristellon, ,,] processi matrimoniali veneziani (1420-1545)“, in: Silvana Seidel Menchi, /
tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII), Bologna: 2006, S. 106f.

260 Cf. Lombardi 2001, S. 188. Siche hierzu auch: Julius Kirshner, Pursuing Honor while avoiding sin:
The Monte delle doti of Florence, Mailand: 1978: Kirshner analysiert die Entwicklung und
Funktionsweise des 1425 in Florenz gegriindeten Monte delle Doti als eine Form staatlich regulierter
Heiratsvorsorge, die sowohl dkonomischen als auch moralisch-religidosen Zielsetzungen diente. Der
Fonds ermoglichte es Familien, frithzeitig in eine kommunal verwaltete Anlage zu investieren, um
thren Tochtern eine gesicherte Mitgift zu garantieren. Die Studie zeigt, wie die Institution sowohl
individuelle Strategien der Stand Sicherung als auch staatliche Bemiihungen um soziale Stabilitdt und
die Forderung moralisch legitimer Ehen miteinander verband. Das System verfolgte mehrere Ziele: Es
sollte die rechtzeitige und sozial konforme Verheiratung von Médchen fordern, die wirtschaftliche
Belastung von Familien mildern und zugleich Armut sowie weibliche Ledigkeit als gesellschaftliches
Risiko begrenzen. Der Monte delle Doti fungierte somit als Instrument frithmoderner Sozialpolitik
und stand zugleich in engem Zusammenhang mit normativen Vorstellungen von Familie, Geschlecht
und 6ffentlicher Ordnung.

261 Cf. Matteo Al Kalak, ,Investigating the Inquisition: Controlling Sexuality and Social Control in
Eighteenth-Century Italy. Vol. 86, Nr. 3, in: Cambridge University Press, Cambridge: 2016, S. 529-
551.

262 Lombardi 2001, S. 110.

263 Cf. Lombardi 2001, S. 83.

64



[E] evidente, ancora una volta, 1’attenzione posta da Giberti alle indicazioni fornite dal
Concilio di Firenze che [...] aveva sottolineato con forza I’importanza della presenza di
testimoni credibili e, nello stesso tempo [...].%**

Das Zitat hebt ein zentrales Charakteristikum frithneuzeitlicher Kirchenreform hervor,
ndmlich das Spannungsverhdltnis zwischen universalkirchlicher Normsetzung und
lokaler Anpassung. Die Bezugnahme auf Gian Matteo Giberti, einen der bedeutendsten
Reformbischofe der italienischen Vortridentinischen Epoche, zeigt, wie intensiv sich
einzelne Bischofe um die konkrete Umsetzung konziliarer Weisungen bemiihten.
Gibertis Orientierung an den Vorgaben des Konzils von Florenz (1439) verdeutlicht
nicht nur seine theologische Loyalitit gegeniiber der iibergeordneten Kirchenleitung,
sondern auch seine Sensibilitdt flir die pastoralen und sozialen Gegebenheiten seines
Bistums. Besonders hervorzuheben ist dabei der doppelte Fokus des Konzils: einerseits
die Forderung nach der Prasenz glaubwiirdiger Zeugen bei sakramentalen Handlungen,
eine Maflnahme zur Sicherung der Rechtsgiiltigkeit und zur Bekdmpfung heimlicher
EheschlieBungen, und andererseits die ausdriickliche Erméchtigung der Bischofe:
,legiferare sulle questioni controverse tenendo conto delle consuetudini locali*“.2% Diese
Formulierung verweist auf einen bemerkenswerten Handlungsspielraum, der es den
Didzesanordinarien ermdglichte, innerhalb eines gewissen Rahmens eigenstindig zu
regulieren. In der Praxis bedeutete dies, dass kirchliche Normen in der
Auseinandersetzung mit lokalem Gewohnheitsrecht und sozialen Strukturen
konkretisiert und angepasst werden konnten, ein Aspekt, der fiir das Verstindnis
konfessioneller Normdurchsetzung im Italien des 16. Jahrhunderts von zentraler
Bedeutung ist.

Die tridentinische Norm wirkte in allen drei Regionen nicht nur als Formalvorgabe,
sondern beeinflusste nachhaltig die soziale Wahrnehmung der Ehe: Sie wurde als
Sakrament verstanden, dessen Vollzug nicht ldnger eine rein private Angelegenheit war,
sondern in den unmittelbaren Verantwortungsbereich von Pfarrern und weltlicher
Obrigkeit fiel. In Verona, Venedig und Florenz unterstrich die ritualisierte
Offentlichkeit der pubblicazioni (Eheverkiindigung) die soziale Bedeutung jeder
Verbindung und legitimierte das eheliche Band als Eckpfeiler der
Gemeinschaftsordnung.

Gleichzeitig blieb die dote (Mitgift) trotz tridentinischer Exklusivhormen das
zentrale Okonomische Element: Im 18. Jahrhundert ldsst sich im Veneto ein

kontinuierlicher Anstieg der durchschnittlichen dote beobachten, was in der Forschung

264 Chilese 2006, S. 131.
265 Lombardi 2001, S. 74.

65



unter anderem mit dem Versuch in Verbindung gebracht wird, durch hohere Mitgiften
sowohl die normkonforme Umsetzung der tridentinischen EheschlieBungsvorgaben
sichtbar zu machen als auch das eigene soziale Kapital zu sichern bzw. auszubauen: ,,In
etd medievale e moderna, a Venezia come altrove, la dote si poneva come elemento
essenziale dei rapporti patrimoniali tra coniugi e piu in generale della struttura del
patrimonio familiare®. 2°¢ In Venedig finanzierte der Monte delle Doti (staatliche
Anleihen (monti)) zwischen 1750 und 1760 Darlehen, die, in Absprache mit Pfarrern
und weltlichen Beamten, vergeben wurden und so kirchliche und zivile
Kontrollinstanzen verkniipften.

Auch die Stellung der Ehefrau wurde durch die Tridentinische Ehelehre gestérkt: Sie
war fortan nicht nur wirtschaftlich durch die dote abgesichert, sondern konnte,
unterstiitzt von kirchlichen Instanzen, bei Misshandlungen oder Vernachlédssigung der
ehelichen Pflichten auf gerichtliche Kldrung pochen: ,,In caso di rottura unilaterale il
partner abbandonato poteva ricorrere al tribunale ecclesiastico per ottenerne
I’adempimento*.26”

So zeigt sich, dass die Ehe im Italien des 18. Jahrhunderts in Verona, Venedig und
Florenz als Verbindung kirchlicher Dogmatik, staatsrechtlicher Innovation und lokaler
Gewohnheit fungierte. Durch die Reformen des Konzils von Trient erhielt sie eine
normative Form, die bis in die aufgeklarten Reformen des GroBherzogtums Toskana
hinein wirksam blieb. Zugleich bewahrten die Stddte eigene Traditionen, von der
venezianischen Matrikelbiicherkontrolle bis zu florentinischen Wartefristen, was die
Ehe als Institution nicht nur sakral und juristisch, sondern auch sozial und kulturell fest

in den regionalen Identititen verankerte.

6.2. Inopportunita und inattuabilita

Das italienische Eherecht des 18. Jahrhunderts war von einer tiefen Ambivalenz
zwischen sakramentaler Theologie und staatlicher Rechtsordnung geprigt. Zur Zeit der
politischen Zersplitterung Italiens in verschiedene Monarchien war auch das Eherecht
von einer fehlenden Vereinheitlichung geprégt:

Dopo la caduta dell’impero napoleonico il matrimonio venne, nelle diverse parti d’Italia,
sottoposto nuovamente alle regole canoniche ed alla giurisdizione ecclesiastica; ad eccezione

266 Claudia Passarella, Interessi di partee logiche del processoLa giustizia civile a Venezia in etd
moderna, Turin, 2018, S. 162. Ebenso in: Chiara Valsecchi, L istituto della dote nella vita del diritto
del tardo Cinquecento: I consilia di Jacopo Menochio, Florenz: 1994, S. 209.

267 Lombardi 2001, S. 31.

66



del regno lombardo-veneto, dove continuo fino al 1 gennaio 1857 la legislazione giuseppina,
trasportata nel codice civile universale austriaco.**®

Gleichwohl existierte ein iibergreifender normativer Rahmen: das kanonische Recht der
romischen Kirche, insbesondere in der Form des Corpus Iuris Canonici (mittelalterlich-
frithneuzeitliche Gesamtsammlung des katholischen Kirchenrechts), blieb in weiten
Teilen der Halbinsel das dominierende Rechtsinstrument fiir EheschlieBung und -
auflosung,

nella volonta di conservare una certa struttura familiare per mantenere un certo tipo di
societa e di stato. Si voleva conservare quel tipo tradizionale di famiglia, che rispondeva
tuttora alle esigenze di un’economia prevalentemente agricola, mentre le aziende industriali
in corso di formazione erano anch’esse su base familiare.**’

In diesem Kontext entwickelten sich Begriffe wie inopportunita (Unangemessenheit)
und inattuabilita (Undurchfithrbarkeit) zu zentralen Kategorien rechtlicher und
moralischer Bewertung von Ehen, insbesondere in jenen Féllen, in denen eine formale
Giiltigkeit dem gesellschaftlichen Konsens oder staatlichen Interessen zuwiderlief.?”

Am 14. Mai 1790 verurteilte Papst Pius VI. in einem feierlichen Schreiben an den
Senat von Bologna ausdriicklich jene Senatoren, die durch die EheschlieBung mit
nichtadligen Frauen gegen die standesgemidfBen Normen und die soziale Ordnung
verstieBen: ,,Si quando contingat aliquem ex Ordine Vestro adeo se deiicere, ut uxorem
scenicam aut turpis existimationis vel vilem et abiectam sibi adjungere non pudeat,
hunc illico ecc. ecc.“?’! Pius VI. beschreibt mit scharfer Sprache die Sanktionierung
einer als besonders skandalds empfundenen EheschlieBung. Der Ausdruck adeo se
deiicere (,sich derart erniedrigen®) bringt die moralische Verurteilung eines
Ordensmitglieds zum Ausdruck, das eine Frau heiratet, die als scenica (Schauspielerin),
von turpis existimatio (schlechtem Ruf) oder als vilem et abiectam (niedrig und
verachtet) gilt.

Schauspielerinnen galten in der vormodernen Gesellschaft, besonders in kirchlicher
Perspektive, oft als moralisch fragwiirdig, da sie mit offentlicher Darstellung,
manchmal auch mit Erotik und Ambivalenz gegeniiber Geschlechterrollen assoziiert
wurden. Die Gleichstellung mit Frauen ,,niedriger* sozialer Herkunft oder zweifelhaften
Rufs (z.B. Prostituierte oder sozial ausgegrenzte Gruppen) unterstreicht die starke

soziale und moralische Stigmatisierung.

268 pertile 1966, S. 286.

269 Giulio Vismara, Scritti di Storia Giuridica. Vol. 5. La Famiglia, Mailand: 1988, S. 109.

270 Cf. Giovanelli 2007, S. 279.

27! Ernesto Masi, La vita i tempi gli amici di Francesco Albergati Commediografo del Secolo XVIII,
Bologna: 1878, S.431.

67



Die Formulierung zeigt deutlich, dass kirchliche Autorititen nicht nur die formale
Giiltigkeit von Ehen regelten, sondern auch deren moralische Angemessenheit und die
soziale Wiirde der Partner beurteilten. Die Frau wird hier nicht als eigenstidndiges
Subjekt wahrgenommen, sondern als Spiegel der Verfehlung des Mannes, ihr sozialer
Status dient als MaBstab fiir seine moralische Degradierung. 2> Das Zitat zeigt
exemplarisch, wie stark kirchliche Normen mit sozialen und moralischen Vorstellungen
verwoben waren. Es illustriert, wie durch die Bewertung der Frau der moralische und
spirituelle Status des Mannes, hier: eines Ordensmitglieds, definiert und beurteilt
wurde, und wie Ehe als Ausdruck sozialer Ordnung verstanden wurde, nicht nur als
privater Bund.

Bereits vor dem Konzil von Trient (1545—-1563) wurde die Ehe von der katholischen
Kirche als Sakrament anerkannt; das Konzil von Trient (1545—-1563) jedoch bestitigte
und festigte diese Auffassung dogmatisch. Die tridentinische Dekretale Tametsi aus
dem Jahr 1563 verlangte, dass eine giiltige Ehe offentlich geschlossen, von einem
Priester assistiert und durch zwei Zeugen belegt sein miisse. Dennoch blieb der Konsens
der Brautleute das konstitutive Element, wie es die kanonische Formel ,,consensus facit
nuptias (die Zustimmung macht die Ehe) festhilt.?’3 Dieser klassische Rechtsgrundsatz
aus dem romischen Recht bringt die fundamentale Bedeutung des gegenseitigen
Konsenses fiir die EheschlieBung zum Ausdruck. Er besagt, dass eine Ehe nicht durch
duBere Formen oder materielle Bedingungen begriindet wird, sondern allein durch das
freie und iibereinstimmende Einverstindnis beider Partner (consensus).2’* Damit wird
die Ehe als ein Vertrag besonderer Art verstanden, der durch Willensiibereinstimmung
entsteht. Im staatlichen Recht wurde dieser Konsens jedoch durch weitere Bedingungen
erginzt, insbesondere durch Altersvorgaben: Ménner mussten mindestens 18 Jahre,
Frauen mindestens 15 Jahre alt sein, um eine zivilrechtlich giiltige Ehe eingehen zu
konnen — ein Schwellenwert, der iiber dem vom kanonischen Recht anerkannten
Pubertitsalter von 15 bzw. 12 Jahren lag.?”

Im mittelalterlichen und frithneuzeitlichen kanonischen Recht wurde dieser
romischrechtliche Grundsatz iibernommen und zum zentralen Element der katholischen
Ehelehre: Das Einverstindnis der Eheleute wurde als konstitutives Moment der
EheschlieBung betrachtet, selbst dann, wenn &uBlere kirchliche Riten noch nicht

vollzogen waren. Das fiihrte zu langen Debatten iiber die Giiltigkeit sogenannter

272 Cf. Zorzi 1988, S. 58.

273 Cf. Lombardi 2001, S. 28.
274 Cf. Jemolo, 1993, S. 44ff.
275 Cf. Vismara 1988, S. 125.

68



clandestina matrimonia (heimliche Ehen), bei denen zwar Konsens, aber keine
offentliche Form gegeben war, ein Problem, das das Konzil von Trient mit dem Dekret

276. | Si quis dixerit, clandestina matrimonia, quae libero

Tametsi zu losen versuchte
contrahentium consensu fiunt, non esse vera et rata matrimonia, ac proinde esse in
potestate parentum, ea rata vel irrita facere: anathema sit.“?’” Dieser dritte Kanon des
Konzils von Trient formuliert eine zentrale Lehre der katholischen Kirche zur Ehe: Er
verurteilt, mit der stirksten kirchlichen Sanktion, dem anathema (VerstoBung), jene, die
behaupten, dass clandestina matrimonia, die auf dem freien Konsens der Eheleute
beruhen, keine wahren und giiltigen Ehen seien. Ebenso wird zuriickgewiesen, dass
Eltern das Recht hétten, solche Ehen fiir giiltig oder ungiiltig zu erkldren. Der Text
bekriftigt die katholische Grundauffassung, dass der freie Konsens der Eheleute allein
die Ehe konstituiert. Dies stellt eine bewusste Abgrenzung gegeniiber gesellschaftlichen
oder familidren Anspriichen dar, insbesondere gegeniiber der Idee, die Ehe miisse durch
die Zustimmung der Eltern legitimiert werden. Im Hintergrund steht die kanonistische
Tradition, die auf das romische Recht zuriickgeht, wo ,,consensus facit nuptias* ein
zentraler Leitsatz war.

Gleichzeitig liegt hier ein Spannungsverhiltnis: Zwar erkennt die Kirche die
Giiltigkeit solcher Ehen an, doch verurteilte sie wegen ihrer sozialen Folgen (z. B.
Erbstreitigkeiten, fehlende soziale Kontrolle) aus disziplinarischer Sicht. Dieses
Spannungsverhéltnis fiihrte zum Dekret Tametsi, das fiir die Giiltigkeit eine kirchliche
Formpflicht (Trauung vor Priester und Zeugen) verlangte, nicht, um den Konsens
abzuschaffen, sondern um ihn 6ffentlich und tiberpriitbar zu machen.

Der Satz ,,consensus facit nuptias® war daher nicht also nur juristisch bedeutsam,
sondern auch sozial und moralisch hoch aufgeladen: Er gab Paaren, vor allem gegen
familidre oder soziale Widerstinde, ein starkes Argument fiir die Giiltigkeit ihrer
Verbindung.

Eine Ehe konnte nur dann fiir ungiiltig erklart werden, wenn dieser Konsens unter
gravierenden Miéngeln wie Téuschung, Zwang oder Irrtum zustande gekommen war

oder wenn objektive Hindernisse wie Blutsverwandtschaft oder Impotenz vorlagen.?’®

276 Ausschnitt aus dem Dekret Tametsi zu finden in: Giacomo Bertolini, Intenzione coniugale e
sacramentalita del matrimonio. Vol. 2: Approfondimenti e riflessioni, Padua, 2009: ,,quamdiu ecclesia
ea irrita non fecit, et proinde iure damnandi sunt illi, ut eos sancta synodus anathemate damnat, qui ea
vera ac rata esse negant quique falso affirmant matrimonia a filiis familias sine consensu parentum
contracta, irrita esse, et parentes ea rata vel irrita facere posse; nihilominus sancta Dei ecclesia ex
iustissimis causis illa semper detestata est atque prohibuit.*

277 Jemolo 1993, S. 56.

278 Cf. Jemolo 1993, S. 56f.

69



Letztere waren eng mit dem Begriff der inattuabilita verbunden, also einer
faktischen Unmdoglichkeit, die Ehe im Sinne ihrer natiirlichen und rechtlichen
Funktionen zu vollziehen. Die Unfédhigkeit zur geschlechtlichen Vereinigung, die
sogenannte impotentia coéundi, war ein hiaufiger Anfechtungsgrund.?”® Impotentia
coéundi ist ein juristisch-theologischer Fachbegriff aus dem kirchlichen Eherecht, der
sich auf die dauerhafte physische Unfdhigkeit einer Person bezieht, den Geschlechtsakt
(coniugium) zu vollziehen. Dabei handelt es sich nicht um eine moralische oder
psychologische Kategorie, sondern um eine objektive, medizinisch feststellbare
korperliche Unfihigkeit zum Beischlaf (actus coniugalis). Nach der traditionellen
katholischen Lehre, insbesondere im kanonischen Recht, stellt die impotentia coéundi
ein sogenanntes Ehehindernis (impedimentum dirimens) dar.?®° Das bedeutet: Wer vor
der EheschlieBung definitiv impotent ist (d.h. unfihig zur Ausiibung des
Geschlechtsverkehrs), kann keine giiltige Ehe eingehen, weil der Vollzug der Ehe
Bestandteil der sakramentalen Ehe ist.

Im Zivilrecht steht der Wille zur gemeinsamen Lebensfiihrung im Vordergrund,
nicht die Absicht, Kinder zu bekommen:

I’impotenza di per sé¢ non ¢ causa d’invalidita del matrimonio, ma pud venire in
considerazione, come causa di annullamento del vincolo, solo quando un coniuge abbia
ignorato I’esistenza di malattie fisiche o psichiche nell’altro coniuge tali da impedire il
normale svolgimento della vita matrimoniale.”®!

Die impotentia generandi, also die Unfdhigkeit zur Zeugung von Nachkommen, stellt
im kanonischen Recht, im Gegensatz zur impotentia coéundi, kein Ehehindernis dar.?%?
Die katholische Kirche unterscheidet hier klar zwischen der Fahigkeit zum ehelichen
Geschlechtsakt und der biologischen Fruchtbarkeit. Da das Wesen der Ehe primér in der
personalen Hingabe und der Einheit der Ehegatten liegt, nicht zwingend in der Zeugung
von Kindern, bleibt eine Ehe auch dann giiltig, wenn einer der Partner zeugungsunfihig
ist, sofern der Geschlechtsverkehr moglich ist. Diese Unterscheidung betont den
personal-sakramentalen Charakter der Ehe gegeniiber einem rein funktional-
biologischen Versténdnis.

Demgegeniiber war die inopportunita kein juristisch-technischer, sondern ein
wertender Begriff. Er diente dazu, Ehen als unangemessen, unpassend oder sozial

gefdhrlich zu klassifizieren, auch wenn sie nach kirchlichem Recht formal giiltig

279 Cf. Jemolo 1993, S. 157.

280 Cf. Andrea Torrente, Manuale di diritto privato. 23. Edizione, Mailand: 2017, S. 1224ff.
281 Salvatore Patti, Diritto della famiglia, Mailand: 2011, S. 83.

282 Cf. Jemolo 1993, S. 155.

70



waren.?® Die inopportunita wurde vor allem im politischen und adeligen Kontext
wirksam, wo EheschlieBungen dynastische Interessen gefdhrden oder gegen stindische
Normen verstolen konnten. Ein Beispiel fiir die Verbindung von sozialer Schichtung
und Eherecht liefert die kirchliche Reaktion auf Ehen zwischen Freien und Sklaven in
der Spétantike und im frithen Christentum:

Per la soverchia distanza nella condizione sociale, da principio non era valido il matrimonio
fra liberi e schiavi. Allorché poi anche queste unioni divennero possibili per opera della
Chiesa, che considerava tutti gli uomini figli del medesimo padre, eredi delle stesse speranze
ed eguali dinanzi a Dio, questi matrimoni portavano conseguenze cosi gravi pei figli e pel
coniuge libero, che fu duopo concedere alla persona libera, che avesse sposato una schiava
ignorando il suo stato, la facolta di sciogliersi da tal vincolo.**

In der friithesten Phase des romischen Rechts galt die Ehe zwischen Freien und Sklaven
aufgrund der tibermédBigen sozialen Ungleichheit (soverchia distanza nella condizione
sociale) als ungiiltig. Die rechtliche Unfahigkeit des Sklaven, als Rechtssubjekt zu
handeln, machte eine Ehe unmoglich. Erst mit der Ausbreitung des Christentums, das
alle Menschen als gleich vor Gott ansah, wurden auch solche Verbindungen kirchlich
anerkannt. Die Kirche setzte damit ein starkes Zeichen gegen soziale Diskriminierung
im Sakrament der Ehe. Doch diese theologische Offnung hatte erhebliche praktische
Konsequenzen: Insbesondere der freie Ehepartner und die gemeinsamen Kinder waren
mit rechtlichen Unsicherheiten und sozialer Marginalisierung konfrontiert. Als
Ausgleich wurde schlieBlich die Moglichkeit geschaffen, eine solche Ehe aufzuldsen,
wenn der freie Partner beim Eheabschluss nichts vom Sklavenstatus des anderen
wusste.

Dieses Spannungsverhéltnis zwischen theologischer Gleichheitsidee und sozialer
Realitdt zeigt exemplarisch, wie kirchliches Eherecht auf gesellschaftliche Normen und
politische Ordnungen reagieren musste, ohne seinen sakramentalen Anspruch
aufzugeben. Die Kategorie der inopportunita diente dabei als flexibles Mittel, um
formell giiltige, aber sozial oder politisch problematische Ehen kritisch zu bewerten,
ohne ihre rechtliche Giiltigkeit unbedingt infrage zu stellen.

Besonders deutlich wird dieses Zusammenspiel von kirchlicher Eheauffassung und
standischer Gesellschaftsordnung in der Entwicklung nach dem Zerfall der antiken

Ordnung und mit dem Erstarken des Feudalismus:

Del resto sebbene la condizione de’ servi andasse via via migliorando, la distanza fra le
diverse classi sociali si accrebbe man mano che scompariva I’antica semplicita di costumi,
ed aumentava la potenza dell’aristocrazia, massimamente poi nel fiore della feudalita.
Pertanto quel confine che originariamente aveva separato ne’ matrimoni i soli schiavi dai
liberi, si portd anzi tutto fra liberi ed aldi, e quindi anche fra’ liberi stessi. L’alta nobilta

283 Cf. Jemolo 1993, S. 132.
284 Pertile 1966, 289.

71



disdegnava le unioni con donne di minore stato, e se non pot¢ indurre la Chiesa a tenere in
conto di nulli tali matrimoni, non permise che avessero conseguenze civili per la moglie e
pei figli; comminando talvolta pregiudizi e pene anche allo sposo.”®

Waihrend sich die rechtliche Lage der Unfreien nach und nach besserte, vertieften sich
zugleich die sozialen Unterschiede.?®® Mit dem Anwachsen der aristokratischen Macht
und dem Schwinden vormals einfacher Lebensverhéltnisse verlagerte sich die
Trennungslinie, die urspriinglich nur Sklaven von Freien in der Ehe trennte, bald auch
auf Halbfreie (aldi) und schlieBlich sogar auf soziale Schichten innerhalb der Freien
selbst. Die hohe Adelselite lehnte zunehmend Ehen mit Frauen niedrigen Standes ab.
Zwar konnte sie die Kirche nicht dazu bewegen, solche Ehen als sakramental ungiiltig
zu erkldren, doch verhinderte sie deren zivilrechtliche Anerkennung, insbesondere im
Hinblick auf Erbrecht und soziale Stellung von Frau und Kindern. Teilweise wurden
adelige Maénner, die solche Ehen eingingen, sogar bestraft oder gesellschaftlich
benachteiligt.
Auch in der Gesetzgebung spiegelt sich dieses soziale Kontrollbediirfnis:

Affinche poi il matrimonio non diventasse affare di speculazione, nel Napoletano non solo
venne proibito al tutore di sposare la pupilla, ma eziandio all’educatore e all’educatrice di
conchiudere per s¢ o per interposta persona casamenti né sponsali della persona che terra per
educazione senza licenza del viceré, pena 5 anni di relegazione o galera.”®’

Im Konigreich Neapel etwa war es nicht nur dem Vormund verboten, sein Miindel zu
heiraten, sondern auch Erziehern wurde es untersagt, ohne ausdriickliche Erlaubnis des
Vizekonigs eine Ehe mit ihrer Schutzbefohlenen einzugehen, selbst durch Dritte. Die
Strafen reichten bis zu Relegation oder Galeerenhaft.?®8

Solche Regelungen zeigen, dass soziale und politische Opportunititseinschitzungen,
also die Bewertung einer Ehe im Lichte bestehender gesellschaftlicher Macht- und
Standesverhiltnisse, eine zentrale Rolle bei der Beurteilung der Ehe spielten. Die
inopportunita wurde damit zum kirchlich akzeptierten Instrument, mit dem sich soziale
Kontrolle mit sakramentaler Lehre vereinbaren lie3.

Ein besonders markantes Beispiel fiir diese Verflechtung von sozialer Struktur,
kirchlichem Recht und sakramentaler Ordnung bietet die Entwicklung des
Verwandtschaftsbegriffs:

Alla parentela naturale venne aggiunta, sull’esempio del diritto romano, la legale, vale a dire
quella discendente dall’adozione. E ancora una terza specie di cognazione si ebbe nella
spirituale, che stringevasi dal padrino col figlioccio e coi suoi genitori, come pure fra i figli del

285 Pertile 1966, S. 289.

286 Cf. Patti 2011, S. 26.

287 Pertile 1966, S. 289.

288 Cf. Andrea Romano, Famiglia, successioni e patrimonio famigliare nell Italia medievale e moderna,
Turin: 1994, S. 54.

72



padrino e del figlioccio pel sacramento del battesimo, cui ben presto venne pareggiato quello
della cresima.”®

Neben der natiirlichen (biologischen) Verwandtschaft und der vom rémischen Recht
iibernommenen gesetzlichen Verwandtschaft durch Adoption erkannte die Kirche auch
eine dritte, genuin christliche Form an: die spirituelle Verwandtschaft (cognatio
spiritualis). Diese entstand durch das Sakrament der Taufe, konkret durch die
Beziehung zwischen Pate und Tédufling sowie deren jeweiligen Familien. Spéter wurde
auch die Firmung dieser Wirkung gleichgestellt. Diese Form der Verwandtschaft hatte
weitreichende  kirchenrechtliche Konsequenzen: insbesondere begriindete sie
Ehehindernisse, da man geistliche Verwandte analog zu Blutsverwandten behandelte.

Der Schutz des Sakramentalen, hier in der Verbindung von Taufpate und Téufling,
diente zugleich der sozialen Steuerung ehelicher Verbindungen. So wurde auch das
religiose Band als Ordnungskategorie innerhalb der Gesellschaft genutzt, etwa um
Heiratsverbindungen zu begrenzen und familidre Strukturen zu stabilisieren.

Die kirchliche Regulierung von EheschlieBungen, sei es iiber Fragen der
Standesdifferenz oder spirituellen Verwandtschaft, verdeutlicht, wie sehr das Eherecht
zum Schnittpunkt von Theologie, Sozialordnung und Rechtsstruktur wurde. Die
Kategorie der inopportunita ermoglichte dabei eine Bewertung von Ehen nicht nur im
Licht ihrer Giiltigkeit, sondern auch hinsichtlich ihrer gesellschaftlichen Tragféhigkeit.

Ein weiteres Beispiel fiir die moralisch-soziale Dimension kirchlicher
Ehehindernisse bietet das Impediment der publica honestas (6ffentliche Ehrbarkeit):
,Nasce altresi 'impedimento di pubblica onesta, si che 1’'uomo non potra sposare le
consanguinee prossime della donna e reciprocamente.“?°° Dieses Hindernis entsteht
nicht aus biologischer Verwandtschaft, sondern aus einem fritheren ehedhnlichen
Verhéltnis, etwa einem Verldbnis oder einem nicht vollzogenen, aber sakramental
giiltigen Eheversprechen. Wird eine solche Verbindung 6ffentlich bekannt, so entsteht
daraus ein quasi-familidires Band, das nach kirchlichem Recht eine spitere Heirat mit
den nahen Blutsverwandten des fritheren Partners ausschlie3t. Ein Mann darf also nicht
die Schwester einer Frau heiraten, mit der er zuvor verlobt war oder eine nicht
vollzogene kirchliche Ehe eingegangen ist, ebenso wenig ist dies in umgekehrter
Konstellation erlaubt.

Das Ehehindernis der publica honestas (6ffentlichen Ehrbarkeit) spiegelt das

kirchliche Bemiihen wider, nicht nur formale oder sakramentale Kriterien, sondern auch

289 Pertile 1966, S. 289.
290 Jemolo 1993, S. 96.

73



das offentliche sittliche Empfinden zu beriicksichtigen. Die Kirche schiitzte dadurch
nicht nur die moralische Integritit familidrer Beziechungen, sondern auch die soziale
Wahrnehmung und Ordnung, die mit ihnen verbunden war.

Solche Regelungen zeigen, wie stark das kanonische Eheverstindnis auf eine Einheit
von Glaubenslehre, offentlicher Moral und sozialer Struktur abzielte, und wie das
Eherecht damit {iber den rein privaten Bereich hinaus auch zur kulturellen und
gesellschaftlichen Steuerungsinstanz wurde.

Im Ergebnis ist festzuhalten, dass die Begriffe inopportunita und inattuabilita im
italienischen Eherecht des 18. Jahrhunderts nicht nur juristische Kategorien waren,
sondern Felder, auf denen sich tiefgreifende Auseinandersetzungen iiber Moral, Macht,
Standesbewusstsein und staatliche Souverdnitét abspielten. Sie stehen exemplarisch fiir
die Umbruchsituation einer Gesellschaft, in der die sakramentale Ehe der Kirche mit der
politisch-institutionellen Ehe des Staates konkurrierte. Die Ehe war nicht nur ein
sakraler Akt, sondern ein Herrschaftsinstrument, kontrolliert, bewertet und gesteuert
durch die konkurrierenden Normensysteme von Kanonischem Recht und

aufkommender sdkularer Gesetzgebung.

6.3. Die Mitgift

Die Mitgift (dote) stellte im Italien des 18. Jahrhunderts ein zentrales Element der
EheschlieBung dar und war nicht nur ein wirtschaftliches Mittel zur Versorgung der
Ehefrau, sondern auch ein Instrument zur sozialen Reproduktion und Statussicherung:

Una certa corrispondenza si puo trovare, presso le famiglie patrizie e borghesi, nei cosiddetti
monti di famiglia, capitali posti in comune, le cui rendite erano destinate a provvedere a
particolari necessita della prole e, in primo luogo, ad assicurare la dote alle figlie monache o
coniugate.*”!

Vismara verweist auf die Praxis der sogenannten monte di famiglia (Familienfonds) in
patrizischen und biirgerlichen Schichten des friihneuzeitlichen und neuzeitlichen
Italiens, eine Form von familidrer Vermdgensorganisation, die zentrale Funktionen in
der sozialen Reproduktion und der Heiratsstrategie iibernahm.?? Dabei handelte es sich
um gemeinschaftlich verwaltete Kapitalanlagen, deren Zinsertrige gezielt fiir
familieninterne Zwecke reserviert waren, insbesondere fiir die Bereitstellung von

Mitgiften fiir Tochter, entweder bei deren Klostereintritt oder EheschlieBung.

! Giulio Vismara, Il diritto di famiglia in Italia. Dalle riforme ai codici, Mailand: 1978, S. 16. Siehe
auch dazu: Manilo Bellomo, Ricerche sui rapporti patrimoniali tra coniugi. Contributo alla storia
della famiglia medievale, Rom: 1961, S. 37.

292 Cf. Lombardi 2001, S. 188.

74



Diese Praxis stellt eine Antwort auf die strukturellen Herausforderungen dar, die sich
aus dem Mitgiftzwang ergaben. Da eine standesgeméfe Mitgift Voraussetzung fiir eine
sozial akzeptierte Heirat war, wurde es notwendig, langfristige finanzielle Vorsorge zu
institutionalisieren, um weibliche Nachkommen nicht aus der Heiratsfihigkeit
auszuschlieBen oder in 6konomische Abhingigkeit zu bringen.?”® Gleichzeitig erlaubten
die monti di famiglia eine gewisse Flexibilisierung und Absicherung innerhalb der
Familie: Die Mittel blieben formal dem Familienverband erhalten, wurden aber je nach
Bedarf innerhalb der Generationen umverteilt.

Zugleich ist diese Institution Ausdruck einer geschlechtsspezifischen
Vermogensverwaltung: Die minnliche Linie blieb in der Regel Eigentiimer und
Verwalter des Familienvermdgens, wihrend Frauen iiber die Mitgift am Vermdgen
partizipierten, jedoch ohne Kontrolle dariiber.?*

Die monti di famiglia unterstreichen die zentrale Rolle, die die weibliche Mitgift als
zitkulierendes Kapital innerhalb der familialen Okonomie spielte, jedoch ohne den
Frauen strukturelle wirtschaftliche Autonomie zu eréffnen. Vielmehr wurde die Mitgift
in ein System eingebunden, das weibliche Lebenswege okonomisch absicherte, sie
zugleich aber in ein ménnlich kontrolliertes Besitzregime integrierte. Die monti
veranschaulichen =~ damit  exemplarisch, = wie  wirtschaftliche Strategien,
Geschlechterordnung und Familienpolitik im vormodernen Italien ineinandergriffen.
Als Instrumente sozialer Stabilitdt und geschlechtsspezifischer Kontrolle trugen sie zur
Reproduktion von Status und Ordnung bei, ohne die grundlegenden Machtasymmetrien
in Frage zu stellen.

Due erano le funzioni specifiche della dote, tramandate dal diritto romano giustinianeo:
sostenere gli onera matrimonii e. provvedere al mantenimento della donna rimasta vedova. I
beni dotali restavano di proprieta della moglie: al marito spettava solo I’usufrutto.”

Das Zitat beschreibt pragnant die doppelte Funktion der dofe (Mitgift), wie sie aus der
justinianischen Rezeption des romischen Rechts iiberliefert wurde: zum einen als
Beitrag zur Finanzierung der ehelichen Lebensgemeinschaft (onera matrimonii), zum
anderen als Absicherungsinstrument fiir den Fall der Verwitwung der Frau. Diese
Bestimmung verweist auf eine zentrale rechtshistorische Konstante vormoderner
Eheordnungen: Die Mitgift war kein bloBer Besitztransfer, sondern ein rechtlich
strukturiertes Instrument zur sozialen und wirtschaftlichen Sicherung weiblicher

Lebensverldufe. Besonders hervorzuheben ist die Eigentumskonstruktion, wonach die

293 Cf. Valsecchi 1994, S. 6.
294 Cf. Bellomo 1961, S. 38.
295 Lombardi 2001, S. 45.

75



eingebrachten Giiter formal im Eigentum der Ehefrau blieben, wihrend dem Ehemann
lediglich ein NieBbrauch (usufructus) zustand. Diese Regelung verdeutlicht einerseits
den rechtlichen Schutz des weiblichen Vermogens, stellt andererseits aber auch die
Begrenzung weiblicher Verfiigungsmacht heraus: Denn obwohl die Frau juristisch als
Eigentiimerin galt, lag die faktische Kontrolle iiber Nutzung und Verwaltung der Giiter
in den Hénden des Ehemanns. Damit spiegelt das Zitat ein ambivalentes Verhéltnis
zwischen formaler Rechtssubjektivitit der Frau und realer patriarchaler
Autorititsstruktur wider, ein Spannungsverhaltnis, das die dotalen Regelungen in vielen
europdischen Rechtssystemen der Frithen Neuzeit prégte.

Als komplexes kulturelles Phdnomen war die Mitgift rechtlich geregelt,
gesellschaftlich normiert und moralisch bewertet. Dieses Kapitel beleuchtet die
institutionellen, 6konomischen und symbolischen Dimensionen der Mitgiftpraxis im
italienischen Raum mit besonderem Fokus auf die Rolle der Frau.

Die rechtlichen Grundlagen der Mitgiftpraxis im 18. Jahrhundert waren in Italien
durch ein Nebeneinander von kanonischem Recht, romischrechtlicher Tradition, lokalen
Statuten und partikularrechtlichen Bestimmungen geprdgt. Nach romisch-kanonischer
Auffassung galt die Mitgift als Pflichtleistung der Brautfamilie an den Ehemann, um die
wirtschaftlichen Lasten der Ehe mitzutragen:

Il padre, la madre, il fratello od altri si obbligava a dotare la donna e fissava ’ammontare
della dote o repromissa, la quale consisteva per lo pit in beni mobili, ma talvolta abbracciava
anche vaste possessioni immobiliari. Oltre all’obbligo di dotare la figlia non di rado il
suocero si assumeva quello di passare al genero una honorificentia regolata con patti
speciali, deroganti al trattamento consuetudinario delle doti.>®

Besta gibt einen aufschlussreichen Einblick in die familidren und rechtlichen Praktiken
rund um die Mitgiftvergabe im vormodernen Italien. Er zeigt, dass die Verantwortung
zur Ausstattung der Braut mit einer Mitgift nicht ausschlielich beim Vater lag, sondern
auch von anderen nahen Verwandten, etwa der Mutter oder Briidern, tibernommen
werden konnte. Diese Flexibilitdt verweist auf die zentrale Bedeutung der Mitgift als
gemeinschaftliche Familienpflicht, durch die die Heiratsfahigkeit einer Tochter
gesichert wurde.

Die dote oder repromissa (rechtliche Zusage/Verpflichtung) bestand {iberwiegend
aus beweglichem Vermdgen, konnte jedoch auch umfangreiche Immobilien
einschlieBen. Diese materielle Bandbreite unterstreicht den wirtschaftlichen Stellenwert

der Mitgift als strategisches Instrument zur Sicherung oder Aufwertung familidren

296 Enrico Besta, Gli antichi usi nuziali del Veneto e gli statuti di Chioggia, Turin: 1899, S. 9.

76



Statuses. Zugleich deutet die Erwdhnung von Immobilienbesitz auf einen nicht
unerheblichen Einfluss der Heiratspolitik auf die regionale Besitzverteilung hin.

Besonders bemerkenswert ist die zusétzliche Verpflichtung des Schwiegervaters,
dem Bréutigam eine honorificentia zu gewéhren, eine Art Ehrenabfindung, die nicht der
Braut, sondern direkt dem Schwiegersohn zufiel. Diese war nicht Teil der reguldren
Mitgift, sondern wurde durch spezielle Vertrige geregelt, die vom iiblichen dotalen
Gewohnheitsrecht abwichen. Die honorificentia diente vermutlich der sozialen
Kompensation oder Statusangleichung zwischen Familien und ist ein Ausdruck der
Verhandlungspraxis und sozialen Hierarchisierung, die Heiratsallianzen im 18.
Jahrhundert pragte.?®’

In diesem Zusammenhang versuchte man, insbesondere in vermdgenden Familien,
die Integritit des viterlichen Erbes zu schiitzen, das als Grundlage fir die
Mitgiftbildung diente. Um eine zu starke Aufteilung des Familienvermdgens zu
vermeiden, bemiihte man sich entweder, die Pflicht zur Ausstattung der Tochter ganz zu
umgehen oder zumindest den Mitgiftbetrag moglichst gering zu halten.?*® Juristen
griffen regulierend ein, indem sie das Prinzip der congruita (Angemessenheit)
einfiihrten, das einen minimalen Mitgiftbetrag festlegte. Diese congruita wurde anhand
zweier Kriterien berechnet ,la posizione sociale della famiglia d’origine e di
destinazione e la consistenza del patrimonio paterno (qualitas personarum et quantitas
patrimonii).“?*® Die rechtlich fixierte Angemessenheit fungierte dabei als ein Mittel, das
Spannungsverhiltnis zwischen sozialem Anspruch und Okonomischer Begrenzung
auszutarieren, und zugleich als weiteres Instrument zur Steuerung ehelicher Allianzen
innerhalb einer stindisch geprigten Ordnung.

Die Ubergabe erfolgte in der Regel durch einen Ehevertrag (instrumentum dotale
bzw. instrumentum donationis propter nuptias) und konnte sowohl in Form von Geld,
Immobilien als auch beweglichem Vermogen erfolgen. Das instrumentum donationis
propter nuptias war eine verbindliche Urkunde iiber eine Schenkung des Ehemannes,
die, erginzend zur Mitgift, die Frau rechtlich absichern und den Ehevertrag materiell
ausbalancieren sollte.>® Es spielte eine wichtige Rolle im vormodernen Heiratsrecht,
insbesondere bei der vertraglichen Gestaltung vermdgensrechtlicher Beziehungen
zwischen Braut- und Briutigamfamilie. Wahrend der Ehe stand die Mitgift unter der

Verwaltung des Ehemannes, wobei das Recht zur Riickgabe im Falle von Trennung

7 Cf, Patti 2011, S. 9ff.

298 Cf. Patti 2011, S. 9.

29 Cf. Patti 2011, S. 9.

300 Cf. Bellomo 1961, S. 41.

71



oder Tod der Ehefrau gewihrleistet sein musste (restitutio dotis). Diese Verpflichtung
war nicht nur rechtlich, sondern auch sozial-moralisch fest verankert: ,,In caso di
separazione o di morte del marito, era frequentissimo che nascessero liti tra le rispettive
famiglie dei coniugi per la restituzione della dote, che restava di proprieta della
donna.*3%! Lombardi verweist auf die zentrale rechtliche und soziale Bedeutung der
dote im Ehe- und Familienrecht des vormodernen Italien. Trotz der rechtlichen
Festlegung, dass die Mitgift Eigentum der Frau blieb, auch nach Trennung oder Tod des
Ehemannes, wurde ihre Riickerstattung in der Praxis hdufig zur Quelle familieninterner
und intergenerationeller Konflikte. Die Mitgift war also nicht nur ein 6konomisches
Kapital, sondern auch ein Rechtsgut, dessen Riickfiihrung in den Herrschaftsbereich der
Frau oftmals umkadmpft war.

Die Tatsache, dass es regelmiBig zu langwierigen, mitunter endlosen,
Auseinandersetzungen kam, legt nahe, dass das formale Eigentumsrecht der Frau mit
der sozialen Realitdt patriarchaler Besitzanspriiche kollidierte. Besonders bedeutsam ist
hier der Hinweis auf die giustizia secolare, also die weltliche Gerichtsbarkeit, die
offenbar effizienter als die kirchliche Instanz in der Lage war, die Riickzahlung der dote

durchzusetzen. 392

Die Anwendung korperlicher oder finanzieller Zwangsmittel zur
Durchsetzung weiblicher Eigentumsrechte zeigt dabei sowohl die begrenzte Akzeptanz
weiblicher Vermogensanspriiche innerhalb der familidren Ordnung als auch die
zunehmende Verrechtlichung familidrer Vermogenskonflikte im 18. Jahrhundert.
Insgesamt unterstreicht Lombardi die ambivalente Stellung der Frau: formal rechtlich
geschiitzt, faktisch aber 6konomisch und sozial benachteiligt. Die Durchsetzung ihrer
Eigentumsanspriiche war weder selbstverstindlich noch konfliktfrei, sondern erforderte
hiufig die Intervention weltlicher Gerichte und die Anwendung von Zwangsmitteln.

Fiir die Frau stellte die Mitgift somit zugleich ein zentrales Instrument sozialer
Absicherung wie auch eine potenzielle Quelle rechtlicher Konflikte und 6konomischer
Abhiangigkeit dar. Einerseits war die Mitgift oft das einzige Vermdgen, das einer Frau
rechtlich zugesichert war, und somit eine Form Okonomischer Absicherung.
Andererseits verblieb die Kontrolle iiber die Mitgift in der Hand des Ehemanns oder
ménnlicher Verwandter, was die strukturelle Abhéngigkeit der Frau innerhalb der
Eheordnung unterstrich. Der Zugang zu einer ausreichenden Mitgift war fiir Frauen
entscheidend, um iiberhaupt als heiratsfahig zu gelten.**> Ohne Mitgift blieb ihnen

hiufig nur der Eintritt ins Kloster oder ein Leben in sozialer Marginalisierung. Die

301 Lombardi 2001, S. 190. Siehe hierzu auch: Vismara 1978, S. 16.
302 Cf. Patti 2011, S. 26.
303 Cf. Valsecchi 1994, S. 77.

78



Mitgift fungierte daher nicht nur als 6konomisches Gut, sondern als Eintrittskarte in
eine sozial respektable Existenzform, die iiber das Schicksal einer Frau entschied.
Die Mitgift besal dariiber hinaus eine entscheidende soziale Funktion: Sie war ein

zentrales Kriterium fiir die ,,Verheiratbarkeit* einer Frau.3%

In patriarchal gepriagten
Gesellschaftsverhiltnissen, in denen Frauen rechtlich oft unter Vormundschaft standen,
bildete die Mitgift das zentrale Mittel zur Teilhabe an sozialen Aufstiegschancen iiber
die Ehe.*? Thre Hohe bestimmte nicht nur die wirtschaftlichen Bedingungen der Ehe,
sondern oft auch den sozialen Rang des zukiinftigen Ehemannes. In noblen und
biirgerlichen Familien wurde die Heirat als Strategie der Statussicherung verstanden,
bei der die Mitgift als bewusst eingesetztes Kapital diente. Madchen ohne ausreichende
Mitgift wurden haufig, so Valsecchi, ins Kloster gegeben, ein Phanomen, das besonders
im stédtischen Raum verbreitet war.

Nicht zuletzt hatte die Mitgift eine tiefgreifende symbolische Bedeutung.’°® Sie war
Ausdruck familidrer Ehre und der moralischen Integritit der Braut. In juristischen
Texten, Predigten und literarischen Quellen wurde sie als Zeichen weiblicher Tugend
und sozialer Respektabilitit interpretiert. Eine groBziligige Mitgift spiegelte sowohl den
wirtschaftlichen Status als auch den sittlichen Anspruch der Familie wider. 3%
Umgekehrt galt eine fehlende oder geringe Mitgift als soziales Stigma, das nicht selten
mit sittlichem Zweifel an der Braut verbunden war. Gleichzeitig war die Mitgift oft
Gegenstand von Rechtsstreitigkeiten iiber Riickzahlung oder Nichterfiillung, wobei
Fragen der Ehre, Vertragstreue und familidren Verantwortung eine zentrale Rolle
spielten. In solchen Fillen war es hdufig die Frau, die zwischen den Interessen ihrer
Herkunftsfamilie und denen ihres Ehemannes aufgerieben wurde, ein deutliches
Zeichen ihrer prekédren Rechtsposition.

Die Mitgiftpraxis im Italien des 18. Jahrhunderts offenbart damit in besonderer
Weise die enge Verflechtung von Recht, Okonomie und Kultur in der vormodernen
Gesellschaft. Als vermogensrechtliches und zugleich symbolisch aufgeladenes
Instrument der Eheanbahnung diente sie nicht nur der Versorgung der Frau, sondern
war ein essentielles Mittel der gesellschaftlichen Reproduktion und Ordnung. Fiir
Frauen bedeutete sie zugleich Chance und Einschrinkung: ein Mittel sozialer

Integration, das jedoch stets unter ménnlicher Kontrolle blieb.

304 Cf. Valsecchi 1994, S. 23.

305 Cf. Trevor Dean, Marriage in Italy, 1300-1650, Cambridge: 1998, S. 131.
306 Cf. Dean 1998, S. 147.

307 Cf. Brambilla 2006, S. 527.

79



6.4. Testament

Im Italien des 18. Jahrhunderts stellte das Testament nicht nur ein juristisches
Dokument dar, sondern war zugleich ein zentraler Ausdruck familidrer, sozialer und
religioser Ordnung. Durch die letztwillige Verfiigung konnten Besitzverhéltnisse
geregelt, soziale Beziehungen bestétigt und tliber den Tod hinaus symbolische Akte der
Fiirsorge, Frommigkeit und Représentation vollzogen werden.

Juristisch betrachtet handelte es sich beim Testament um einen Akt der successione

mortis causa, also der Nachfolge aufgrund des Todes. 3"

Der Begriff successione
verweist nach Alpa im rechtlichen Sinn auf ein zentrales Prinzip des Privatrechts: die
Substitution einer Person durch eine andere in bestehenden Rechtsverhéltnissen.®?” Die
Nachfolgerin oder der Nachfolger {ibernimmt dabei, je nach Art der Nachfolge, die
rechtliche Stellung der verstorbenen Person, entweder vollstindig oder in Teilen. Die
klassische successione universale (Gesamtrechtsnachfolge), wie sie bei der
testamentarischen Erbfolge in der Regel vorliegt, bedeutet den Ubergang aller Rechte
und Pflichten auf eine oder mehrere Personen. Demgegeniiber steht die successione a
titolo particolare (Singularsukzession), bei der nur einzelne Vermogenswerte oder
Anspriiche iibertragen werden, etwa ein bestimmtes Grundstiick oder eine
Schuldforderung. *!° Diese Differenzierung verweist auf die hohe Komplexitit und
Systematik des damaligen Erbrechts, das nicht nur wirtschaftliche Interessen regelte,
sondern auch der sozialen Stabilitdt diente. Gerade in einem sténdisch und familial
gepriagten Kontext wie dem Italien des 18. Jahrhunderts erméglichte das Institut der
successione eine Kontinuitdt familiirer Ordnung und sozialer Stellung tiber den Tod
hinaus. In diesem Sinne war das Erbrecht, und das Testament im Besonderen, nicht nur
juristisches Instrument, sondern auch Medium gesellschaftlicher Reproduktion und
symbolischer Kommunikation.?!' Der Ubergang von Eigentum und Status erfolgte
dabei innerhalb eines hoch ritualisierten Rahmens, in dem Recht und soziale Normen
eng miteinander verflochten waren.

Wie Bellavitis hervorhebt, stellte das Testament im rechtlichen Sinne zugleich ein
Instrument individueller Gestaltungsfreiheit dar, und bot damit die Mdoglichkeit, von
den rigiden Vorgaben der gesetzlichen Erbfolge abzuweichen:

11 testamento ¢, per definizione, un diritto che offre delle possibilita di scelta in opposizione
o in deroga alle norme successorie che reggono una determinata societa. Non tutte le societa
europee di antico regime, tuttavia, permettevano ai singoli di esercitare tale liberta di scelta

308 Cf. Giulio Vismara, Scritti di storia giudridica. Vol.6. Le successioni ereditarie, Mailand: 1988, S. 3.
399 Cf. Guido Alpa, Istituzioni di Diritto privato, Turin: 1994, S. 423,

310 Cf. Alpa 1994, S. 423.

311 Cf. Vincenzo Roppo, Istituzioni di Diritto privato, Bologna: 1994, S. 297.

80



e, in molti casi, il testamento testimonia soprattutto di attitudini religiose e scelte devozionali
poiché la parte dei propri beni di cui il testatore puod decidere il destino & assai ridotta.*'?

Diese Freiheit war allerdings im FEuropa der Frilhen Neuzeit keineswegs
selbstverstidndlich, sondern vielfach rechtlich oder kulturell eingeschrankt. In vielen
Regionen war die Verfligung iiber das eigene Vermdgen durch das Testament nur
eingeschriankt moglich, etwa aufgrund gewohnheitsrechtlicher Vorschriften oder einer
schwachen Rezeption des romischen Rechts. Besonders interessant ist der Hinweis, dass
sich diese Einschrinkungen teilweise auf die Unterscheidung zwischen beweglichem
und unbeweglichem Vermogen stiitzten.

Ein besonders aufschlussreiches Beispiel bietet dabei das venezianische
Testamentsrecht, das zeigt, wie eng juristische Regelungen mit sozialen Normen,
Geschlechterordnungen und Vorstellungen familidrer Verantwortung verbunden waren.
Nach den Statuten Venedigs wurden nascituri (noch ungeborene Kinder) und postum
(nachgeborene Kinder) automatisch in die letztwillige Verfiigung der Eltern
einbezogen; jedoch ,,se una madre non menziona i propri figli nel testamento questo ¢
annullato.“3!3 Der Schutz der familidren Kontinuitit stand hier klar tiber individueller
Dispositionsfreiheit. Zugleich lassen die Regelungen zur Testierfdhigkeit und
Zeugenschaft Riickschliisse auf das geschlechter- und statusbezogene Rechtsverstindnis
zu: Ein flinfzehnjdhriger Waisenjunge konnte, so Bellavitis, bereits testieren, wihrend
Frauen vier Zeuginnen benétigten, da die Aussage einer Frau nur halb so viel zéhlte wie
die eines Mannes.?!* Diese asymmetrische Normierung verweist auf die strukturelle
Hierarchisierung der Geschlechter im Rechtssystem der Republik. Gleichzeitig
eroffnete das venezianische Recht mit der Moglichkeit miindlicher Testamente (per

breviario)®"?

unter bestimmten Voraussetzungen auch pragmatische Spielrdume, etwa in
Krankheits- oder Notsituationen. Insgesamt zeigt sich hier ein vielschichtiges
Spannungsfeld zwischen individueller Gestaltung, familidrer Ordnung und normativer
Kontrolle.

Auch im kodifizierten Erbrecht zeigt sich diese Balance zwischen privater
Verfiigung und gesetzlicher Ordnung deutlich. Im Fall fehlender testamentarischer
Regelung trat eine gesetzlich festgelegte Erbfolge in Kraft, die streng nach dem

Verwandtschaftsgrad gestaffelt war und jeweils nur eine bestimmte Ordnung

312 Anna Bellavitis, ,,I1 testamento a Venezia nel XVI secolo: diritto, dovere o spazio di liberta?*, in:
Renata Ago (Hrsg.): Famiglie. Circolazione di beni, circuiti di affettiin eta moderna, Rom: 2008, S.
23.

313 Cf. Bellavitis 2008, S. 24.

314 Cf. Bellavitis 2008, S. 24. Siehe hierzu auch: Vismara 1988, S. 12.

315 Cf. Bellavitis 2008, S. 24.

81



beriicksichtigte, wihrend nachfolgende ausgeschlossen wurden.3!'® Damit sollte der
Nachlass moglichst innerhalb des engeren Familienkreises verbleiben. Wurde hingegen
ein Testament errichtet, trat die individuelle Willensfreiheit des Erblassers in den
Vordergrund, sofern dabei die gesetzlich geschiitzten Pflichtteile (quota di riserva)®!'’
gewahrt blieben. Der Vorrang der testamentarischen Verfligung unterstreicht die
Bedeutung der Privatautonomie, bleibt jedoch in ein rechtlich normiertes System
eingebettet, das zugleich familidre Anspriiche sichert. Das italienische Erbrecht spiegelt
damit das Spannungsverhdltnis zwischen Selbstbestimmung, sozialer Verantwortung
und rechtlicher Strukturierung des Eigentums im Kontext von Familie und
Generationenwechsel wider.

In einer Gesellschaft, die durch patriarchale Strukturen geprigt war, war die Rolle
der Frau im Bereich des Erbrechts formal eingeschriankt. Dennoch zeigen die Quellen,
dass Frauen unter bestimmten Bedingungen eine bemerkenswerte Handlungsmacht
ausiiben konnten, als Testatorinnen, Erbinnen und Stifterinnen.

Die rechtlichen Grundlagen des Erbrechts waren in den verschiedenen italienischen
Territorien unterschiedlich ausgestaltet, basierten jedoch meist auf dem ius commune,
einer Verbindung aus romischem und kanonischem Recht. In Adels- und biirgerlichen
Familien galt hdufig das Prinzip der primogenitura (Primogenitur), das dem
erstgeborenen ménnlichen Nachkommen das gesamte oder zumindest den Hauptteil des
Familienvermdgens sicherte: ,,Nella famiglia, qualunque sia la sua composizione o lo
stato sociale, 1’autorita ¢ riservata normalmente ai maschi con il privilegio della

“ 318 Die Aussage verweist auf die patriarchale Grundstruktur

primogenitura.
vormoderner Familienmodelle, in denen die Autoritét in der Regel mannlich konnotiert
ist und durch das Prinzip der Primogenitur zusdtzlich gefestigt wird. Unabhéngig von
sozialem Status oder konkreter Familienkonstellation wird die Machtposition innerhalb
der Familie iiberwiegend Ménnern zugesprochen, wobei dem erstgeborenen Sohn eine
besondere Stellung zukommt. Diese Form der innerfamilidren Hierarchisierung
verweist auf tief verwurzelte normative Ordnungen, in denen Geschlecht und
Geburtsrang zentrale Kriterien flir soziale und Okonomische Handlungsmacht
darstellen. Sie spiegelt nicht nur gesellschaftliche Machtverhiltnisse wider, sondern

sichert auch die Kontinuitit familidrer Besitz- und Autorititsstrukturen, insbesondere

im Kontext frithneuzeitlicher und frihindustrieller Gesellschaften.

316 Cf. Alpa 1994, S. 425: ,,Sono successori secondo la legge (successori legittimi): ai) il coniuge, i
discendenti legittimi e naturali, b) gli ascendenti legittimi, i collaterali, c) gli altri parenti, lo Stato.*

317 Cf. Alpa 1994, S. 425.

318 Vismara 1978, S. 19.

82



Vor diesem Hintergrund erscheinen Primogenitur und Fideikommiss nicht nur als
juristische Instrumente zur Vermodgenskonzentration, sondern auch als Mechanismen
sozialer Exklusion, die die Testierfreiheit des Erblassers erheblich einschranken und
systematisch zulasten der {ibrigen Erbberechtigten wirken.?!” Der Erstgeborene wird, oft
allein aufgrund einer abstrakten Vorstellung vom ,Familieninteresse®, mit Titeln,
Giitern und politischer Macht ausgestattet, wihrend andere Nachkommen, insbesondere
Frauen und jiingere Sohne, rechtlich und wirtschaftlich benachteiligt bleiben.32°

Die zeitgendssische Kritik richtet sich deshalb nicht nur gegen diese erb- und
vermdgensrechtlichen Strukturen, sondern auch gegen die autoritiren Ziige der
viterlichen Gewalt, die als willkiirlich und ungerecht empfunden werden. Damit wird
deutlich, dass es sich nicht nur um eine juristische, sondern um eine grundlegende
gesellschaftliche Auseinandersetzung mit Macht, Geschlecht und Generationenordnung
handelt.

Dieses System sollte die Zersplitterung von Besitz verhindern und diente der
langfristigen sozialen Stabilitdt der Familie. Frauen hingegen waren vom direkten
Erbgang weitgehend ausgeschlossen. Sie erhielten in der Regel bei der Heirat eine
Mitgift, die als vorweggenommener Erbanteil galt:

Decidere di esercitare il proprio diritto di fare testamento implica la conoscenza delle norme
che regolano la successione da una generazione all’altra, implica, per esempio, che un uomo
sappia che se non fa testamento sua moglie potra ricevere la sua dote, ma niente piu, che
sappia che & suo dovere trovare dei mariti alle sue figlie e pagar loro la dote.**!

Das Testament diente in diesem Zusammenhang nicht nur der individuellen
Nachlassregelung, sondern fungierte als zentrales Instrument zur Sicherung der
patriarchalen Erbfolge, zur Reproduktion geschlechtsspezifischer Rollenverteilungen
und zur Aufrechterhaltung 6konomischer und sozialer Kontinuitét {iber Generationen
hinweg. Das Zitat von Bellavitis verweist dabei auf die komplexe Verschrinkung von
Recht, sozialer Norm und familialer Verantwortung im Kontext frithneuzeitlicher
Erbschaftspraxis. Das bewusste Verfassen eines Testaments setzte nicht nur juristische
Kenntnisse voraus, sondern auch ein tiefes Verstidndnis der sozialen Implikationen, die
mit der Weitergabe von Besitz und der Wahrung familidrer Ordnung verbunden waren.
Insbesondere Ménner waren in patriarchal strukturierten Gesellschaften in der Pflicht,
durch testamentarische Verfiigungen ihre Rolle als Familienoberhaupt auch iiber den
Tod hinaus zu sichern. Sie mussten wissen, dass ohne ein Testament die Ehefrau

lediglich Anspruch auf die Riickgabe ihrer eingebrachten Mitgift hatte, nicht aber auf

319 Cf. Vismara 1978, S. 4.
320 Cf. Alpa 1994, S. 585.
321 Bellavitis 2008, S. 27.

83



weitergehende Vermdgensanteile. Gleichzeitig oblag es ihnen, fiir die standesgemaille
Versorgung der Tochter zu sorgen, insbesondere durch die Arrangierung von Ehen und
die Zahlung entsprechender Mitgiften. Die Mitgift wurde, wie bereits in Kapitel 6.3.
erlautert, dem Ehemann zur Verwaltung iiberlassen und fiel im Todesfall der Frau
oftmals an ihre Herkunftsfamilie zuriick, vor allem dann, wenn keine Nachkommen
existierten.

Das Testament iibernimmt eine bedeutende Funktion jenseits seiner juristischen
Aufgabe der Erbregelung: Es wird zu einem Raum personlicher Offenbarungen und
moralischer Reflexion. Oft nutzen Testierende dieses Dokument, um vertrauliche
Wahrheiten auszusprechen, familidre Spannungen aufzuldsen oder uneheliche Kinder
offiziell anzuerkennen. In diesem Sinne fungiert das Testament nicht nur als rechtliches,
sondern auch als existenziell-biografisches Zeugnis, ein symbolischer Akt der
Selbstverantwortung und seelischen Reinigung, in dem der Erblasser nicht nur seinen
Nachlass, sondern auch sein Gewissen ordnet und vergangene Lebensentscheidungen
legitimiert oder korrigiert:

Il testamento ¢ un atto personale, segreto e, come si ¢ detto, secondo la legge veneziana un
marito non poteva assistere al testamento della propria moglie (il contrario non ¢
contemplato dalla legge): una forma significativa di protezione della liberta di scelta, che
prevedeva un’ammenda per i trasgressori.***

Besonders eindriicklich ist dabei der Umgang mit natiirlichen (unehelichen) Kindern.
Ihre rechtliche Anerkennung im Testament ist nicht nur Voraussetzung fiir ihre
Erbberechtigung, sondern wird zugleich als bewusster Akt der viterlichen
Willensentscheidung inszeniert, wie die Formel ,,mio fio naturai, ch’el sia o non sia mio
fio“323 andeutet. Diese Formulierung verschiebt den Fokus von der biologischen zur
sozialen Vaterschaft und betont den Willensakt, der aus einem unchelichen Kind ein
anerkanntes Familienmitglied macht.

Gleichzeitig zeigen Testamente auch geschlechtsspezifische Unterschiede und
gesetzliche Regelungen, wie etwa im venezianischen Recht: Ein Mann durfte dem
Testament seciner Ehefrau nicht beiwohnen, ein Schutz der individuellen
Entscheidungsfreiheit der Frau in einem ansonsten patriarchal geprigten Rechtssystem.
Umgekehrt war das weibliche Fernbleiben beim Testament des Mannes gesetzlich nicht

vorgesehen, was die bestehende Asymmetrie unterstreicht.32*

322 Bellavitis 2008, S. 43.

323 Bellavitis 2008, S. 43.

324 Cf. Simona Feci, ,,Guardare al futuro: il destino dei figli minori nei testamenti patemi (Roma, XVII
secolo)®, in: Renata Ago (Hrsg.): Famiglie. Circolazione di beni, circuiti di affettiin eta moderna,
Rom: 2008, S. 93.

84



Trotz dieser strukturellen Benachteiligung belegen zahlreiche testamentarische
Quellen, dass Frauen als Testatorinnen auftraten, insbesondere wenn sie verwitwet oder
unverheiratet waren. Der Witwenstand verlieh Frauen eine deutlich erweiterte rechtliche

Selbststindigkeit:

Nei regno longobardo, non diversamente che nei territori romanici,la famiglia costituisce una
unita, che si vuole mantenere in vita anche dopo la morte del padre nell interesse di tutti i
suoi membri oltre che della collettivita ; percio la vedova, che rimane nella famiglia come
ancilla Dei, viene costituita usufruttuaria con ampi poteri di amministrazione del patrimonio
familiare e di direzione della famiglia [...].**

Bemerkenswert ist dabei die Rolle der Witwe, die, anders als in vielen spéteren
patriarchalen Systemen, nicht vollstidndig entrechtet wird, sondern innerhalb der Familie
verbleibt und als ancilla Dei (Magd Gottes) eine spezifische religids konnotierte
Stellung erhélt. Als NieBbrauchberechtigte (usufruttuaria) wird ihr nicht nur der
Zugang zu den Ertrdgen des Familienvermogens gewihrt, sondern auch ein erheblicher
Spielraum in der Verwaltung und Leitung der familidren Angelegenheiten eingerdumt.
Diese Regelung zeigt, dass weibliche Handlungsmacht, zumindest im Witwenstand,
unter bestimmten Bedingungen durchaus rechtlich abgesichert sein konnte, sofern sie
im Rahmen des familidren Gesamtnutzens blieb. Die Funktion der Witwe als Hiiterin
des familidren Erbes betont zugleich die Vorstellung der Familie als transgenerationale
Institution mit spiritueller und 6konomischer Dimension.

Auch Frauen in klosterlichem Leben traten gelegentlich als Testatorinnen auf.
Nonnen aus wohlhabenden Familien verfiigten liber Besitz, der ihnen beim Eintritt in
das Kloster als Mitgift iibergeben wurde (vgl. Kapitel 6.3.). In Einzelfdllen konnten sie
darliber, mit Zustimmung der Konventsleitung, testamentarisch verfligen. Die
Zuwendungen richteten sich hdufig an Mitschwestern, Familienangehdrige oder
religiose Einrichtungen, wobei der Fokus oft auf spirituellen Zwecken lag: Finanzierung
von Messen, Ausstattung von Altdren oder Armenfiirsorge. Solche Testamente
bezeugen nicht nur die religiose Orientierung der Verfasserinnen, sondern auch ihre

strategische Nutzung des ihnen zustehenden Eigentums.?2°

325 Vismara 1975, S. 10.

326 Cf. Jutta Gisela Sperling, Convents and the Body Politic in Late Renaissance Venice, Chicago: 2000:
In Convents and the Body Politic in Late Renaissance Venice untersucht Sperling die Rolle weiblicher
Kloster in der politischen, sozialen und kulturellen Ordnung Venedigs zwischen dem spéten 16. und
frihen 18. Jahrhundert. Das Werk verbindet Ansédtze der Sozial-, Religions- und
Geschlechtergeschichte und bietet eine dichte Analyse der venezianischen Klosterlandschaft als
integralen Bestandteil der stiddtischen Macht- und Familienpolitik. Im Zentrum steht die These, dass
Nonnenkldster nicht als abgeschottete religiose Raume zu verstehen sind, sondern als aktive Akteure
im venezianischen ,,body politic®, also im umfassenderen politischen und gesellschaftlichen Gefiige
der Republik. Sperling zeigt, dass Kloster sowohl Instrumente familidrer Strategien als auch
Knotenpunkte weiblicher Selbstbehauptung und sozialer Aushandlung waren.

85



Die testamentarischen Praktiken von Frauen zeigen somit deutlich, dass weibliche
Handlungsmacht im 18. Jahrhundert keineswegs vollstindig durch rechtliche
Einschriankungen aufgehoben war. Vielmehr offenbart sich ein komplexes Wechselspiel
zwischen normativer Begrenzung und praktischer Gestaltung. Frauen nutzten die
Moglichkeiten, die ihnen innerhalb des patriarchalen Systems offenstanden, um {tiber ihr
Eigentum zu verfiigen, familidre Bindungen zu festigen, soziale Verantwortung zu
iibernehmen und sich selbst im religiosen und sozialen Gedéichtnis zu verankern. Das
Testament diente ihnen dabei als Medium, um spirituelle Uberzeugungen und

personliche Werte zu iibermitteln und sich iiber den Tod hinaus Gehor zu verschaftfen.

6.5. Die Eheauflosung

Die Ehe bildete im katholisch gepréigten Italien des 18. Jahrhunderts das Zentrum der
sozialen Ordnung und war tief verwurzelt in der kirchlichen Lehre, familidren
Strategien und gesellschaftlichen Normen. Als Sakrament galt sie nach dem Konzil von
Trient (1545-1563) als unaufloslich, eine Vorstellung, die durch das theologische Ideal
der lebenslangen ehelichen Bindung untermauert wurde. Dennoch entwickelte sich in
der Praxis eine institutionalisierte Form der Trennung, die separatio a mensa et thoro,
also die Trennung von Tisch und Bett, welche das eheliche Zusammenleben rechtlich
beendete, ohne die Ehe selbst aufzulosen®?:

Dr’altra parte la legislazione civile, pur adottando il principio separatista, si uniformo alla
tradizione Cattolica proclamando 1’indissolubilita del matrimonio. Anche per il Codice
Civile del 1865 infatti, la morte di uno dei coniugi ¢ la sola causa di scioglimento del
matrimonio riconosciuta dalla legge dello Stato.**®

Berutti verweist auf die Spannungen zwischen sékularer Gesetzgebung und kirchlicher
Tradition im 18. Jahrhundert. Obwohl der Codice Civile (das Biirgerliche Gesetzbuch)
von 1865 formal einem liberalen, sékularen Rechtsverstandnis verpflichtet war und das
Prinzip der Trennung von Kirche und Staat anerkannte, iibernahm er dennoch das
katholische Dogma der Unaufloslichkeit der Ehe. Dass einzig der Tod eines
Ehepartners, also ,,la morte di uno dei coniugi®, als legitime Auflosung galt, zeigt, wie
stark kirchliche Normen weiterhin das staatliche Recht priagten. Dies unterstreicht die
begrenzte Reichweite sdkularer Reformen in Italien nach der Einigung und verweist auf
die zentrale Rolle der katholischen Moral in Fragen der Ehe- und Familienordnung.
Besonders deutlich wird dies in Art. 148 des Codice Civile von 1865, der festlegt: ,,I1

matrimonio non si scioglie che con la morte di uno dei coniugi; ¢ ammessa pero la loro

327 Cf. Prodi 1992, S. 245-249.
328 Mario Berutti, Il matrimonio concordatario, Florenz:1958, S.20.

86



separazione personale*.>*° Bemerkenswert ist, dass diese Regelung in den Codice Civile
von 1942 (Art. 149) unverindert Eingang gefunden hat.*3° Diese rechtliche Kontinuitét
verweist auf die auBerordentliche normative Stabilitdt konfessionell geprégter
Ehekonzepte im italienischen Zivilrecht, trotz fundamentaler politischer und
ideologischer Verdnderungen vom liberalen Nationalstaat bis hin zum faschistischen
Regime. Sie verdeutlicht, dass der italienische Staat in ehe- und familienrechtlichen
Fragen bis weit ins 20. Jahrhundert hinein das katholische Dogma der Unaufloslichkeit
der Ehe nicht nur tolerierte, sondern aktiv in seine Gesetzgebung integrierte. Damit
blieb das staatliche Recht in einem zentralen Bereich der privaten Lebensfithrung eng
mit der kirchlichen Morallehre verflochten.

Vor diesem Hintergrund ist auch der Tod als gesetzlich anerkannter
Auflésungsgrund der Ehe rechtlich und symbolisch aufschlussreich. Zwar endet mit
dem Tod eines Ehepartners das Eheband formal, doch die Ehe entfaltet weiterhin
juristische und soziale Wirkungen. So ist der verwitwete Ehepartner nicht mit einer
unverheirateten Person  gleichgestellt: Er hat Anspruch auf Erbanteile,
Hinterbliebenenversorgung und unterliegt gegebenenfalls einem
Wiederverheiratungsverbot wihrend der Trauerzeit (lutto vedovile, Art. 89 c.c.).*3!
Ebenso blieb das Recht der Witwe bestehen, den Familiennamen des verstorbenen
Ehemanns weiterzufiihren (Art. 143 c.c.).?3? Diese Regelungen zeigen, dass die Ehe im
italienischen Recht weit iiber ihren biologischen oder formalen Bestand hinaus als
dauerhafte soziale und rechtliche Institution gedacht war, ein Konzept, das sowohl auf
traditionelle Geschlechterrollen als auch auf katholische Normvorstellungen verweist.

Ab dem zweiten Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts ldsst sich eine zunehmende
Sensibilisierung kirchlicher Gerichte gegeniiber Féllen der Mehrfachehe beobachten. So
wurde etwa die Bestrafung eines Mannes, der drei Ehefrauen geheiratet hatte, explizit

,»ad sui correctionem et aliorum exemplum‘*

, also zur eigenen Besserung und zur
Abschreckung anderer, angeordnet. In den Anklageschriften der Anwilte spiegelt sich
diese Entwicklung ebenfalls: Der MehrfacheheschlieBende wurde nicht nur der
Verletzung der Eheordnung beschuldigt, sondern zugleich mit schwerwiegenden

Delikten wie ,,matrimonio plurimo di stupro®** (mehrfache Ehe aus Vergewaltigung),

329 Codice Civile del Regno d‘Italia, Art. 148, Turin: 1865, S. 38.
30 Cf. Codice Civile del Regno d’Italia, Art. 149, Rom: 1942, S. 25.
31 Cf. Torrente 2017, S. 1257.

332 Cf. Torrente 2017, S. 1257.

333 Cristellon 2006, 106.

334 Claudio Povolo, 1l processo Guarnieri, Koper: 1996, S. 344f.

87



adulterio e abuso di sacramento* >’ (Ehebruch und Missbrauch des Sakramentes)
gleichgesetzt. Die fiir Ketzer vorgesehenen erniedrigenden Strafen wurden auch auf ihn
angewendet oder zumindest gefordert, was den hohen Grad der moralischen und
religiosen Verurteilung unterstreicht. Bemerkenswert ist dabei die doppelte juristische
Bewertung des Deliktes: Wihrend sich die Gleichsetzung von Mehrfachehe mit
Vergewaltigung und Ehebruch auf die Auslegungstraditionen der glossatores
(Rechtsgelehrten) und commentatores (Kommentatoren) des 14. Jahrhunderts stiitzt,
wurde das Delikt zugleich als eigenstindiges Verbrechen und als spezifische Siinde
verstanden. Diese differenzierte strafrechtliche Auffassung fand im Bereich der
Kriminalistik bereits im 15. Jahrhundert erste Ansdtze und beeinflusste die
kanonistische Dogmatik mafBgeblich in ihrer Weiterentwicklung ab dem spéten 16.
Jahrhundert.

Diese  Entwicklung zeigt, wie moraltheologische, strafrechtliche und
kirchenrechtliche Diskurse zunehmend ineinandergreifen, um komplexe VerstoBBe gegen
die sakramentale Ordnung der Ehe nicht nur rechtlich zu fassen, sondern auch
exemplarisch zu sanktionieren.

Ein dhnliches Zusammenspiel von Recht, Moral und sozialer Kontrolle ldsst sich
auch im Umgang mit dem Ehebruch beobachten. Dabei stand weniger die Frage im
Vordergrund, ob weltliche oder kirchliche Gerichte zustindig waren, sondern vielmehr,
in welchen Féllen man sich an welche Instanz wandte. Besonders augenfillig ist die
strukturelle Ungleichbehandlung von Ménnern und Frauen im Rahmen des sogenannten
doppio standard (zweierlei Malles): Wéhrend der auBlereheliche Geschlechtsverkehr
eines Ehemannes mit einer ledigen Frau kaum juristisch geahndet und allenfalls im
Beichtstuhl als einfache Siinde, ,,fornicazione semplice*3*¢ behandelt wurde, konnte
weiblicher Ehebruch, insbesondere bei verheirateten Frauen mit einem Liebhaber,
sowohl offentlich als auch geheim kirchlich bestraft werden. In besonders schweren
Féllen wurde auch das Recht des Ehemannes auf private Vergeltung anerkannt, bis hin
zu Formen faktisch geduldeter Ehrengewalt.?*” Diese Praxis verweist auf ein normatives
System, das weibliche Sexualitit streng regulierte und dabei nicht nur rechtliche,
sondern auch moralische und soziale Sanktionen mobilisierte. Sie ist Ausdruck einer
tief verankerten patriarchalen Ordnung, die den weiblichen Korper als Tréger familidrer

Ehre verstand und damit zur Zielscheibe disziplinarischer Ma3inahmen machte.

335 Cristellon 2006, S. 106.
336 Brambilla 2006, S. 523.
337 Cf. Brambilla 2006, S. 523.

88



Ehebruch wurde in den kirchlichen Gerichten ausschlieBlich im Rahmen von
Zivilsachen verhandelt, konkret als Grund fiir eine ,separazion[e] di mensa e di
letto*“.33® Diese Verfahren verliefen hdufig diskret und waren nicht selten das Ergebnis
vorab getroffener Absprachen zwischen den Parteien. Die geschlechtsspezifische
Asymmetrie in der rechtlichen Handhabung zeigt sich deutlich: Wahrend der Ehemann
bei erwiesenem Ehebruch seiner Frau nicht nur die Trennung, sondern auch den Zugriff
auf ihre Mitgift erwirken konnte, war die Handlungsmacht der Frau stark eingeschrénkt.
Sie durfte die Trennung nur in Ausnahmefillen beantragen, etwa wenn der Mann iiber
lingere Zeit hinweg eine Konkubine offen im gemeinsamen Haushalt unterhielt.33°
Diese kirchlich legitimierte Ungleichbehandlung unterstreicht die Funktion der
Ehegerichtsbarkeit als Instrument zur Aufrechterhaltung mannlicher Vorherrschaft im
Bereich von Sexualitit, Ehre und Besitz.

Diese Trennung konnte von einem der Ehepartner, hiufiger von der Frau, beim
kirchlichen Gericht beantragt werden, sofern schwerwiegende Griinde wie Ehebruch,
physische Gewalt oder gravierende Vernachldssigung vorlagen:

I processi di nullita sono caratterizzati da una prevalente iniziativa femminile. La costruzione
giuridica della fragilitas sexus", per la quale la donna era considerata per natura piu debole e
quindi bisognosa di protezione, concorre talora a spiegare 1’intraprendenza femminile. Nei
processi di nullita per vim et metum, ad esempio, le donne possono avvalersi del fatto che il
tribunale consideri il genere e 1’intensita della violenza capace di costringere una donna a un
matrimonio controvoglia in modo molto pit ampio e diversificato di quanto non avvenga per
la valutazione del grado di violenza capace di indurre un uomo al matrimonio.**

Cristellon verweist auf ein bemerkenswertes Spannungsverhiltnis zwischen
geschlechterideologischer Norm und rechtlicher Praxis im kirchlichen Eheverfahren:
Die auffallend héaufige Initiative von Frauen in processi di nullita, also in
Annullierungsverfahren, lisst sich unter anderem durch die kirchenrechtlich tradierte
Vorstellung der fragilitas sexus**! (des schwachen Geschlechtes) erkldren. Diese Idee,

wonach Frauen aufgrund ihrer natiirlichen Schwiche besonders schutzbediirftig seien,

338 Brambilla 2006, S. 524.

339 Cf. Andrea Marchisello, ,,«Alieni thori violation: I’adulterio come delitto carnale in Prospero
Farinacci (1544-1618)“, in: Silvana Seidel Menchi, [ tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII),
Bologna: 2006, S. 133-184.

340 Cristellon 2006, S. 107.

341 Cf. Patti 2011, S. 19f.: Il secolo dei Lumi giustificava la subordinazione femminile non tanto sulla
scorta di una presunta inferioritd intellettuale, ma richiamandone la concreta debolezza fisica ¢
biologica. Cio legittimava 1’ipotesi che per un ordine di natura, in base al quale le creature meno
nobili devono soggiacere a quelle piu perfette, la donna era ‘naturalmente’ sottoposta all’uomo.* Patti
verdeutlicht, dass die Unterordnung der Frau im Zeitalter der Aufkldrung nicht mehr primér mit
intellektueller Minderwertigkeit begriindet wurde, sondern mit korperlicher und biologischer
Schwiche. Diese Argumentation kniipfte an ein vermeintlich naturgegebenes hierarchisches
Ordnungsmodell an, in dem das ,,weniger Edle” dem ,,Perfekteren* untergeordnet sei, ein Konzept,
das die geschlechtsspezifische Ungleichheit als natiirlich und unverénderlich legitimierte. Damit blieb
trotz neuer rationalistischer Denkweisen die patriarchale Geschlechterordnung fest verankert, nun
allerdings mit pseudonaturwissenschaftlicher Begriindung.

&9



hatte im kirchlichen Rechtssystem ambivalente Effekte. Einerseits trug sie zur
Stabilisierung patriarchaler Strukturen bei, da sie weibliche Subjektivitit rechtlich
begrenzte und auf Schutz durch ménnliche Autoritdt verwies. Andererseits erdffnete sie
Frauen erweiterte Moglichkeiten zur Anrufung des Gerichts, insbesondere in Verfahren
wegen vim et metum, also wegen durch Gewalt oder Furcht erzwungener Ehen.

Gerichte neigten in solchen Fillen dazu, niedrigere Schwellen fiir die Anerkennung
von Zwang bei Frauen anzusetzen als bei Minnern. Die geschlechtsspezifische
Bewertung von Gewalt fiihrte dazu, dass Frauen eher glaubwiirdig darlegen konnten,
unter Druck oder Drohung zur EheschlieBung bewegt worden zu sein. Damit wurde ein
an sich diskriminierender Diskurs iiber weibliche Schwiche in der konkreten
Rechtspraxis zu einem strategisch nutzbaren Handlungsspielraum fiir Klégerinnen.
Diese Entwicklung verweist auf die komplexe Interaktion zwischen rechtlichen
Normen, geschlechtsspezifischen Zuschreibungen und individuellen
Handlungsmoglichkeiten im kirchlichen Eheprozesswesen der Vormoderne.

Aus diesem Grund ,,gli uomini non iniziano mai un processo di nullitd adducendo
assenza di consenso, ma adducono I’impedimento del metus solo in extremis, per
difendersi da un preteso matrimonio.“3#? Hier wird ein charakteristisches Muster
ménnlicher ~ Verteidigungsstrategien in  kirchlichen  Ehenichtigkeitsprozessen
verdeutlicht: Méanner beriefen sich nur in seltenen Ausnahmefillen auf metus, also auf
Furcht oder Zwang, und dann zumeist nicht aktiv, sondern defensiv, etwa um sich
gegen eine behauptete EheschlieBung zu verteidigen. Diese Zuriickhaltung ist
strukturell bedingt: Wer sich als Mann auf metus (Furcht) berief, musste zwangslaufig
eingestehen, dass eine EheschlieBung stattgefunden hatte, was ihn in eine schwierige
prozessuale Lage brachte. Denn um das Gericht von der Nichtigkeit der Ehe zu
iiberzeugen, musste glaubhaft gemacht werden, dass nur eine lebensbedrohliche
Zwangssituation zur Zustimmung gefiihrt habe, jede Form des Nachgebens oder des
aktiven Mitwirkens an der Zeremonie hitte die Argumentation untergraben.

In diesem Kontext fungierte der Verweis auf mefus weniger als echte
Schutzbehauptung, sondern vielmehr als taktisches Instrument, um sich, insbesondere
im Fall sexueller Beziehungen, der aus dem Geschlechtsverkehr folgenden sozialen und
moralischen Verpflichtung gegeniiber der Frau zu entziehen. Die Berufung auf
fehlenden Konsens wird hier gezielt genutzt, um die EheschlieBung ex post zu
unterlaufen und damit auch Verantwortung fiir einvernehmliches, aber gesellschaftlich

normverletzendes Verhalten abzuwehren. Diese Praxis verweist auf die

342 Cristellon 2006, S. 107f.
90



geschlechterspezifische Asymmetrie im Zugriff auf kirchliche Rechtsmittel: Wihrend
Frauen metus als legitimes Argument zur Anfechtung unerwiinschter Ehen einsetzen
konnten, diente es Ménnern primér zur strategischen Distanzierung von sozialen
Erwartungen und rechtlichen Bindungen, ein Beispiel flir die selektive
Instrumentalisierung kirchlicher Normen im Dienste patriarchaler Selbstentlastung.

Die Verfahren fanden in erster Instanz vor dem Didzesangericht statt und konnten bis
zur Rota Romana (zum obersten Berufungsgericht der katholischen Kirche) in Rom
weitergezogen werden. Dabei mussten Kldgerinnen und Kldger umfangreiche Beweise
vorlegen, um ihre Vorwiirfe zu untermauern. Fiir Frauen bedeutete dies hdufig eine
doppelte Hiirde: Sie mussten nicht nur den Ehebruch oder die Misshandlung glaubhaft
belegen, sondern zugleich ihre eigene sittliche Integritdt unter Beweis stellen.>** Nur
wenn sie als tugendhaft und moralisch glaubwiirdig erschienen, war ihre Aussage vor
Gericht tragfahig. Diese Kombination aus Beweispflicht und moralischer Priifung fiihrte
dazu, dass viele Frauen den Weg der formellen Trennung nur unter duflerstem Druck
oder mit erheblichem Riickhalt aus ihrem familidren Umfeld beschreiten konnten.>+*

Cristellon bietet einen aufschlussreichen Einblick in die gerichtliche Behandlung von
Verlobnissen in der vormodernen kanonischen Rechtspraxis und zeigt deutlich die
Spannung zwischen dogmatischer Norm und forensischer Realitit:

I processi per sponsali, che dibattono cio¢ circa la legittimita dello scioglimento unilaterale
della promessa di matrimonio, cui non sia seguita consumazione, sono generalmente di facile
e rapida soluzione; talora non vengono neppure dibattuti. La durata media di questi processi
¢ di 2,4 mesi: si va da una durata massima di 6 mesi fino a una durata minima che coincide
con la presentazione dell’istanza al magistrato e con I’immediato scioglimento della
promessa. Le sentenze conservate si pronunciano sempre per lo scioglimento degli sponsali,
per quanto la dottrina elaborata in seguito alla decretale di Alessandro III, che imponeva il
rispetto della promessa di matrimonio giurata, avesse esteso il carattere obbligante anche alla
promessa di matrimonio semplice. Solo il dubbio che le parole scambiate fra i contraenti
fossero de presenti o che alla promessa de futuro fossero seguiti rapporti sessuali induce il
giudice a una indagine piu approfondita, poiché in entrambi i casi, nel periodo pretridentino,
si sarebbe trattato di un matrimonio a tutti gli effetti.***

Verfahren iiber die einseitige Auflosung eines Eheversprechens, sofern keine
Konsumation stattgefunden hatte, wurden von den Gerichten in der Regel rasch und
unkompliziert abgehandelt. Mit einer durchschnittlichen Dauer von 2,4 Monaten und
einem Spektrum von wenigen Tagen bis maximal sechs Monaten lésst sich eine deutlich
pragmatische Haltung der Gerichtspraxis erkennen, die zumeist ohne umfassende

Beweisaufnahme und regelméfig zugunsten der Auflosung entschied. Dass viele

343 Cf. Cozzi 1986, S. 58.

344 Cf. Silvia Evangelisti, ,,Nuns: A History of Convent Life, 1450-1700, Vol. 96, Nr. 2%, in: The Catholic
Historical Review, S. 346-348.

345 Cristellon 2006, S. 110f,

91



Verfahren gar nicht verhandelt wurden, sondern allein auf schriftliche Antrdge hin
abgeschlossen werden konnten, verdeutlicht den geringen formalen und prozessualen
Aufwand, der mit der Losung eines Eheversprechens einherging.

Diese Praxis steht im Gegensatz zur kanonistischen Doktrin, wie sie insbesondere
seit der Dekretale ex litteris (aus dem Brief) Papst Alexanders III. etabliert war. Diese
Dekretale unterschied zwischen einem sponsalia de futuro (Versprechen fiir eine
kiinftige Ehe) und einem sponsalia de praesenti (gegenwirtiger Konsens, der
unmittelbar eine Ehe begriindete).>*® Auch dem sponsalia de futuro wurde, besonders
im Falle eines feierlichen, unter Eid gegebenen Versprechens, zunehmend bindender
Charakter zugeschrieben. Die dogmatische Entwicklung ging somit dahin, auch das
einfache Eheversprechen unter bestimmten Voraussetzungen als rechtlich verpflichtend
zu interpretieren. Die Gerichte hingegen lieBen diese theologische Aufwertung des
Verlobnisses weitgehend unbeachtet, es sei denn, es ergaben sich konkrete Hinweise
darauf, dass bereits ein consensus de praesenti (eine gegenseitige Zustimmung) vorlag
oder dass auf das Eheversprechen sexuelle Beziehungen folgten. In beiden Féillen
bestand nach vorkonziliarer Lehre die Moglichkeit, dass bereits ein Eheband im
rechtlich vollgiiltigen Sinne entstanden war. Nur dann sahen sich die Richter zu einer
eingehenderen Priifung veranlasst.>4’

Diese Diskrepanz zwischen Norm und Praxis zeigt exemplarisch, dass sich
kirchliche Gerichte bei der Bewertung von Eheversprechen hdufig von pragmatischen
und kontextsensiblen Uberlegungen leiten lieBen. Die Relativierung der Bindungskraft
des Verlobnisses spiegelt auch eine gewisse Flexibilitdt des kanonischen Rechtssystems
wider, das in der Praxis soziale, geschlechtsspezifische und lebensweltliche Faktoren
starker beriicksichtigte als die dogmatische Stringenz der kirchlichen Lehre vermuten
lieBe. Allerdings war eine gewonnene Trennung keineswegs ein sozialer oder
okonomischer Befreiungsschlag. Vielmehr zogen solche Verfahren tiefgreifende
gesellschaftliche und wirtschaftliche Konsequenzen nach sich, die Frauen in besonders
prekdre Lagen brachten. Gesellschaftlich galt die Ehefrau als Hiiterin der héuslichen
Ordnung und Verkorperung weiblicher Tugend.**® Eine Frau, die sich offentlich gegen
ithren Ehemann wandte, selbst wenn ihre Vorwiirfe berechtigt waren, stellte diese

Ordnung in Frage und musste mit moralischer Stigmatisierung rechnen. Getrennte

346 Cf. James A. Brundage, Law, Sex, and Christian Society in Medieval Europe, Chicago: 1987, S. 325-
414.

347 Cf. Cristellon 2006, S. 110f.

348 Cf. Elena Papagna, ,,Storie comuni di sposi promessi. I processi della curia arcivescovile di Tani nel
tardo Settecento, in: I tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII)“, a cura di Silvana Seidel Menchi e
Diego Quaglioni, Bologna: 2006, S. 459-495.

92



Frauen galten hiufig als ,schwierig®, ,unweiblich“ oder ,verdorben*; ihre
gesellschaftliche Stellung war beschédigt, ihre Integritit infrage gestellt.*” Besonders
in kleineren Stadten oder dorflichen Gemeinschaften war die soziale Kontrolle so stark,
dass Frauen nach einer Trennung kaum eine eigenstindige soziale Rolle behaupten
konnten.

Hinzu kamen die wirtschaftlichen Auswirkungen: Die meisten Frauen waren
okonomisch von der Ehe abhdngig, da Erwerbstitigkeit fiir biirgerliche und noble
Frauen nur in sehr eingeschriankter Form mdglich war. Selbst wenn die Gerichte eine
Alimentenzahlung festlegten, war deren Durchsetzung keineswegs garantiert.®>° Viele
Eheménner entzogen sich der Pflicht, indem sie Besitz {iberschrieben, den Wohnort
wechselten oder andere juristische Mittel ausschopften. Frauen ohne eigene Mitgift,
Erbe oder Unterstiitzung durch ihre Familie waren nach einer Trennung oft auf
karitative oder kirchliche Hilfe angewiesen. Nicht selten zogen sie in Kldster,
Konservatorien oder Armenhduser, wo sie jedoch nicht autonom, sondern unter
strengen disziplinarischen Auflagen lebten.*>!

Der oOkonomische Abstieg war besonders drastisch fiir Frauen aus einfachen
Verhéltnissen, deren Arbeitsmdglichkeiten begrenzt waren. Eine Witwe konnte als
Haushilterin arbeiten, eine ledige Tochter im Haus der Eltern leben, doch eine getrennte
Frau, die aus einer laufenden Ehe ausgeschieden war, passte in keine dieser Rollen und
wurde hédufig zur sozialen AuBenseiterin. Selbst flir Frauen aus wohlhabenderen
Kreisen war eine Trennung nicht ohne Risiko: Thre Riickkehr in das Elternhaus
bedeutete einen Bruch mit den Erwartungen, die an sie als Ehefrau gestellt wurden, und
stellte einen Verlust familidrer Ehre dar. In Adelskreisen konnte eine Trennung
politische Allianzen beschéddigen, die durch die Ehe geschmiedet worden waren, was
wiederum den Handlungsspielraum der betroffenen Frau weiter einschrinkte.?>?

Die Eheauflosung im Italien des 18. Jahrhunderts erscheint so nicht nur als
juristisches Problem, sondern als soziales und 0konomisches Konfliktfeld, in dem
Frauen trotz struktureller Ungleichheit Handlungsmoglichkeiten fanden. Thre
juristischen Schritte gegen Eheménner bedeuteten nicht automatisch Autonomie oder
okonomische Unabhéngigkeit, aber sie erdffneten einen diskursiven Raum, in dem
Frauen ihre Stimme erheben, Missstinde anklagen und Schutz einfordern konnten. Der

Weg war miihsam, gefdhrlich und haufig existenziell riskant, doch gerade in den

349 Cf. Lombardi 2001, S. 143-161.

330 Cf. Patti 2011, S. 7.

31 Cf. Patti 2011, S. 9f.

352 Cf. Christiane Klapisch-Zuber, Women, Family, and Ritual in Renaissance Italy, Chicago: 1987, S.
O4t.

93



Quellen solcher Trennungsverfahren wird deutlich, dass Frauen nicht nur als Opfer
gesellschaftlicher Strukturen zu betrachten sind, sondern auch als Akteurinnen, die im
Rahmen der gegebenen Institutionen ihre Rechte zu verteidigen wussten. Diese
Prozesse offenbaren eine Realitdt weiblicher Selbstbehauptung in einer patriarchal
gepriagten Gesellschaft, in der die Ehe als unaufloslich galt, eine Realitdt, in der sich
Wandel nicht durch Revolution, sondern durch juristischen und moralischen Widerstand

vollzog.

94



Teil 3: Primarwerke: La serva amorosa und La locandiera

7. La serva amorosa (1752)

Die drei Monate, in denen sich Goldoni in der Hauptstadt der Emilia-Romagna authielt,
markierten die gliicklichsten Tage seines Lebens, wie er in der Widmung an den jungen
Marchese Francesco Albergati Capacelli schreibt.’> Im Theater Formagliari®**, wo
seine Komddie La serva amorosa das erste Mal im Mai 1752 uraufgefiihrt worden ist
und spiter die Eroffnung der Spielzeit 1752/53 in Venedig eingeldutet hat 3,
beeindruckte diese unter anderem auch Luigi Pirandello: ,,Sono stato tre volte a sentire
la Serva amorosa del Goldoni, questo bel mago veneziano, e tornerei volentieri a
sentirla per dieci volte ancora.“*>® Das Jahr 1752 markiert, so Masi, den Héhepunkt
seines Erfolgs *7, denn ein Jahr zuvor hatte er seinem venezianischen Publikum
sechzehn neue Komddien versprochen fiir die Spielzeit 1750/51 zugesagt und konnte
sein Versprechen auch einlésen.>8

Nicht zuletzt ist der groBe Erfolg der Komddie ferner der Interpretation der
Protagonistin Maddalena Marliani zu verdanken. Goldoni gab Marliani die Hauptrolle
der Corallina, da sie die Eigenschaften, die fiir diese zentrale Rolle erforderlich waren,
verkorperte. Marliani war bekannt fiir ihr schauspielerisches Talent, ihre Vielseitigkeit
und ihre Fihigkeit, komplexe Charaktere mit Tiefe und Nuancen darzustellen. >
Goldoni hatte ein gutes Gespiir fiir die Talente seiner Schauspieler und schrieb oft
Rollen, die auf die Stirken der Darsteller zugeschnitten waren. Die Protagonistin
Marliani war besonders fiir ihre Darstellung von ,cleveren Dienerinnen” bekannt,
Figuren, die sowohl scharfsinnig als auch emotional tiefgriindig waren.3%° Diese
Charaktere erforderten eine Mischung aus komddiantischem Gespiir und einer gewissen

emotionalen Ernsthaftigkeit, Eigenschaften, die Marliani meisterhaft beherrschte.

353 Cf. Goldoni, ,,A Sua Eccellenza il Signor Marchese Senatore Francesco Albergati Capacelli”, in Carlo
Goldoni, La serva amorosa, Venedig: 2007, S. 67: Marchese Albergati Capacelli admirierte das
Theater und hatte die Moglichkeit in seinen Villen in Zola und Medicina Theater fiir Zuschauer
einzurichten. Dariiber hinaus war er Gastgeber Goldonis, sofern sich dieser in Bologna aufhielt.
Nachzulesen in Carlo Goldoni, ,,Mémoires de M. Goldoni”, in: Giuseppe Ortolani (Hrsg.), Tutte le
opere. Tomo I, Verona: 1935, S. 308f.

354 Cf. Tellini 2020, S. 131.

355 Cf. Hoésle 1993, S. 154.

356 Luigi Pirandello, Introduzione a Luigi Pirandello. Lettere da Bonn 1889-1891, Rom: 1984, S. 20.

357 Cf. Masi, 1878, S.119f1.

358 Cf. Luigi Lunari, ,,Una serva amorosa. Nel mondo borghese del Goldoni”, in: Carlo Goldoni, La serva
amorosa, Mailand: 1997, S. 6.

359 Cf. Bonino 2007, S. X.

360 Cf. Bonino 2007, S. XI.

95



Ne fu protagonista la bravissima, bella e bizzarra prim’attrice della compagnia, la celebre
Maddalena Raffi Marliani; la parte le toccava di diritto, trattandosi proprio di Corallina, il
personaggio — la Maschera, anzi — che ella aveva interpretato mille volte, con un brio e una
maliziosa semplicita che le eran certo spontanei e che davano nuova vita alla figura di
servetta ormai stereotipa e un po‘convenzionale.>®!

Goldoni war sich der kiinstlerischen sowie theatralischen Fahigkeiten von Marliani
bewusst, denn sie war gleichzeitig humorvoll und besal zudem auch ein starkes
Durchsetzungsvermdgen, was fiir den Erfolg des Stiicks entscheidend war. Goldonis
Entscheidung, sie fiir diese Rolle zu wéhlen, spiegelte auch sein Vertrauen in ihre
Fahigkeit wider, die innovative und reformatorische Natur seiner Komddien zu tragen
und zu verkorpern.362

Das Stiick illustriert Goldonis Bemiihungen, die traditionelle commedia dell arte zu
reformieren, indem er den Figuren psychologische Tiefe und die Handlung realistische

Dimensionen verleiht3%3:

La serva amorosa rappresenta un caso drammaturgico davvero singolare, al bivio fra
tradizione e riforma, convenzione e originali fughe in avanti: commedia di transizione
sfruttata gli espedienti del vecchio teatro delineando la trama della futura drammaturgia,
goldoniana e non.***

Im Zentrum der Handlung steht die Protagonistin Corallina, die durch ihre Intelligenz,
Empathie und moralische Integritdt zur eigentlichen Trigerin des dramatischen
Geschehens wird. Als Dienerin im Haus des Kaufmanns Ottavio de Nero begleitet sie
dessen Sohn Florindo, der aufgrund permanenter Spannungen mit Beatrice, der zweiten
Frau Ottavios, aus dem Haus vertrieben wird. Corallina, die nicht nur loyal, sondern
auch sozial klarsichtig handelt, erkennt frith, dass hinter den familiiren Konflikten
tiefere strukturelle Machtinteressen stehen: Beatrice versucht, ihren Sohn Lelio aus
erster Ehe durch die Ausgrenzung Florindos in Stellung zu bringen und iiber ein
Testament das gesamte Vermdgen Ottavios auf ihn zu iibertragen.

Corallinas strategisches Handeln wird zum Motor der dramatischen Entwicklung.
Uber Brighella, den Diener des venezianischen Kaufmanns Pantalone, erfihrt sie, dass
Rosaura, die Tochter von Pantalone, Florindo Zuneigung entgegenbringt. In dieser
potenziellen Verbindung erkennt Corallina die Mdglichkeit, Florindos Ruf und soziale
Stellung zu rehabilitieren. Gleichzeitig erdffnet sie Pantalone die Aussicht, sich durch
eine Heiratsallianz zwischen seiner Tochter und dem enterbten Florindo gegeniiber

Beatrice zu behaupten und seinen eigenen sozialen Einfluss zu festigen.

361 Carlo Goldoni, La serva amorosa, Mailand: 1951, S. 8.

362 Cf. Ferrone 2011, S. 201.

363 Cf. Goldoni 1951, S. 9.

364 Paola Daniela Giovanelli, ,,Introduzione”, in: Carlo Goldoni, La serva amorosa, Venedig: 2007, S. 9.

96



Die Handlung wird durch zahlreiche komddiantische Elemente wie
Missverstindnisse, Verkleidungen und die Eingriffe von Figuren wie Arlecchino, dem
naiven und tdlpelhaften Diener Ottavios, weiter verkompliziert. Arlecchino, obwohl
unwissend, trdgt durch sein Verhalten unbeabsichtigt zur Eskalation bei und bringt
Beatrice auf die Spur von Corallinas Plédnen. Lelio wiederum, ein eitel-arrogantes
Gegenbild zu Florindo, nutzt Pantalones Irrtiimer aus, um sich dessen Zustimmung zur
Heirat mit Rosaura zu erschleichen. Die Bedrohung fiir Florindos Zukunft scheint
besiegelt, als Beatrice den Notar Ser Agapito mit dem Entwurf eines Testaments
beauftragt, das ihren Sohn als alleinigen Erben einsetzen soll.

Dennoch gelingt es Corallina, mit List, Beharrlichkeit und moralischem Feingefiihl
die drohende Ungerechtigkeit abzuwenden. Thre Handlungen fiihren nicht nur zur
Aufdeckung der Intrigen von Beatrice und Lelio, sondern auch zur Wiederherstellung
der familiiren und sozialen Ordnung. Das Stiick kulminiert in einer klassischen
komddiantischen Auflosung: Florindo und Rosaura werden einander versprochen, die
véterliche Anerkennung wird wiederhergestellt, und Beatrice sowie Lelio werden aus
der Familie ausgeschlossen.

Im Sinne der Komddientradition, insbesondere der commedia dell arte, dient diese
finale Harmonie nicht nur dem Unterhaltungswert, sondern trigt auch eine normative
Botschaft: Die Wiederherstellung der guten Ordnung erfolgt nicht durch die offiziellen
patriarchalen Autoritéten, sondern durch die weise, klug agierende Dienerin. Corallina
erfiillt damit die Funktion des servus callidus, der listigen Dienerfigur, die moralische
wie soziale Umwilzungen herbeifiihrt, ohne dabei selbst nach Macht zu streben.>® Thre
Rolle bricht zugleich mit der traditionellen sozialen Hierarchie und etabliert eine Ethik

der Fiirsorge, Vernunft und Gerechtigkeit, die tiber Standesgrenzen hinausweist.

7.1. Corallinas Soliloquien

Das Soliloquium erfiillt, wie in nahezu jeder Komddie oder dramatischen Gattung, eine
zentrale Funktion, da es dem Publikum einen unmittelbaren Einblick in die innere
Verfasstheit einer Figur gewidhrt. Im Fall von Corallina wird es dariiber hinaus zu einem
strukturellen Mittel der Selbstverortung, ethischen Reflexion und strategischen
Handlungssteuerung. Thre Monologe eroffnen diskursive Rdume, in denen sich ihre

moralischen Uberzeugungen, ihre soziale Intelligenz und ihre emotionalen

365 Cf. Arnaldo Momo, La carriera delle maschere nel teatro di Goldoni Chiari Gozzi, Venedig: 1992, S.
103f.

97



Beweggriinde auf differenzierte Weise artikulieren.?%® Zugleich tragen sie, so Herry, zur
Erhellung des Verhaltens des Protagonisten bei, indem sie dessen Handlungen und
Beweggriinde aus Corallinas Perspektive reflektieren und fiir das Publikum
nachvollziehbar machen.?¢’

Bereits in Szene 1.6 zeigt sich in der Inszenierung des eigenen Selbst ein
fundamentales Moment der Figur: Corallina positioniert sich nicht nur als loyale
Dienerin, sondern als aktiv denkendes und moralisch handelndes Subjekt. Das
Soliloquium wird hier zur Biihne einer performativen Selbstdarstellung, in der sie ihre
Rolle im sozialen Gefiige reflektiert und ihre Eigenstdndigkeit behauptet.

In Szene 1.14 folgt mit der strategischen Handlungsplanung eine monologische
Szene, die exemplarisch fiir Corallinas Féahigkeit steht, komplexe soziale Dynamiken zu
analysieren und zielgerichtet zu beeinflussen. Der Monolog dient nicht nur der inneren
Kldrung, sondern stellt auch ein dramaturgisches Instrument zur Vorbereitung
zukiinftiger Eingriffe in das Handlungsgeschehen dar, ein Merkmal, das Corallina {iber
die klassisches servetta-Figur hinaushebt.

In Szene I1.2 tritt mit der sogenannten dramaturgischen Atempause eine neue
Funktion der Monologstruktur hervor: Die Szene erlaubt eine temporire emotionale
Entlastung, bietet Raum zur Reflexion und wirkt gleichzeitig affektsteuernd im
Gesamtverlauf der Handlung. Corallina wird hier nicht als bloB agierende Figur
inszeniert, sondern als emotional mitfithlendes Wesen, das innere Konflikte austrigt.

Der Hohepunkt ihrer charakterlichen Ausgestaltung erfolgt in Szene II.14, wo das
Soliloquium zur Aufopferung als Ausdruck weiblicher Handlungsmacht wird. Hier zeigt
sich Corallinas Bereitschaft, sich selbst zugunsten hoherer moralischer Ziele
zurliickzunehmen, jedoch nicht aus Schwiche, sondern aus einer bewusst gewéhlten
Haltung heraus. Die Aufopferung wird als strategischer Akt moralischer
Selbsterméchtigung lesbar.

In der Gesamtschau verdeutlichen Corallinas Soliloquien eine bemerkenswerte
dramaturgische Funktion: Sie erdffnen innere Handlungsrdume, legitimieren duferes
Eingreifen durch innere Reflexion und unterstreichen die Komplexitét einer Figur, die
sich zwischen sozialer Unterordnung und ethischer Selbstbestimmung bewegt. In einem
komischen Geflige, das sonst hdufig auf Typisierung und &ufBerliche Handlung reduziert
ist, setzen diese Monologe ein Zeichen fiir die Rehabilitation weiblicher

Handlungsmacht durch Sprache, Vernunft und Empathie.

366 Cf. Bonino 2007, S: X VIL.
367 Cf. Herry 2009, S. 64.

98



7.1.1. Inszenierung des eigenen Selbst, 1.6

Der erste Monolog Corallinas ist dramaturgisch sorgfiltig und funktional zentral
positioniert. Er steht am Ende der einleitenden Szenenfolge, in der die wesentlichen
Konfliktlinien des Stiicks, insbesondere die familidre Spaltung im Hause Ottavio sowie
die Intrigen um das Erbe und die Machtverhéltnisse, bereits deutlich konturiert

wurden. 368

In den vorausgehenden Szenen ist es zur dramatischen Eskalation
gekommen: Beatrice hat sich durchgesetzt, Florindo wird aus dem viterlichen Haus
verstolen, und Ottavio zeigt sich schwach und unentschlossen gegeniiber dem
moralischen Unrecht, das seinem Sohn widerféhrt. In dieser angespannten Situation, in
der das soziale Gefiige sichtbar aus dem Gleichgewicht geraten ist, setzt Corallinas
Monolog ein, als erste Szene, in der nicht das dialogische Ringen der Figuren, sondern
eine individuelle, reflektierte Innenperspektive im Zentrum steht.

Corallinas Rede ist klar strukturiert. Sie beginnt mit einer moralischen
Bestandsaufnahme der Familiensituation, wobei sie die Ungerechtigkeit gegeniiber

Florindo klar benennt. Ihre Kritik richtet sich nicht gegen Ottavio selbst, sondern gegen

Beatrice, deren Machthunger und manipulative Absichten sie durchschaut.

CORALLINA: Anche questa ¢ fatta. Non aveva calzette da mutarmi: manco male che
mi ¢ rimasto questo poco di refe donatomi dalla buona memoria della
mia padrona. Dove sono andati que’ tempi! Ma! Son nell’impegno,
conviene starci, € non me ne pento.m

Der Auszug aus Corallinas erstem Soliloquium zeigt auf priagnante Weise die
Vielschichtigkeit von Goldonis Figurenzeichnung und verdeutlicht, wie sehr die innere
Haltung Corallinas durch ein Spannungsfeld von sozialer Notwendigkeit, personlicher
Erinnerung und moralischer Festigkeit geprigt ist. Zunédchst beginnt Corallina mit
einem lakonischen Befund der Lage ,,Anche questa ¢ fatta“, einer Redewendung, die
zugleich Resignation und Pragmatismus andeutet. Der anschlieBende Hinweis auf ihre
Armut ,,Non aveva calzette da mutarmi®, verweist nicht nur auf ihre soziale Stellung als
mittellose Dienerin, sondern macht auch ihre Bereitschaft deutlich, personliche
Entbehrung zugunsten ihrer Loyalitit gegeniiber Florindo in Kauf zu nehmen.?”° Dass
sie dennoch ein wenig Garn, ,,questo poco di refe®, besitzt, das ihr von ihrer fritheren
Herrin {iberlassen wurde, ist mehr als eine nebenséichliche Bemerkung3’!: Es stellt eine
emotional aufgeladene Erinnerung dar, die auf Corallinas lange und ehrliche

Dienerinnenlauftbahn verweist und ihre Verbundenheit mit einem familidren Ideal der

368 Cf. Giovanelli 2007, S. 234.

369 Goldoni 2007, 1.6, S. 90.

370 Cf. Giuseppina Scognamiglio, Ritratti di donna nel teatro di Carlo Goldoni, Neapel: 2002, S. 94.
371 Cf. Bonino 2007, S. XVIL

99



Vergangenheit evoziert.’’> Bonino hebt treffend hervor, dass Corallinas Monolog in 1.6
nicht als bloB3e Darstellung alltdglicher Not zu verstehen ist, sondern als Ausdruck eines
inneren moralischen Idealismus, der weit iiber die konkrete Handlungsebene
hinausweist.’” Die scheinbar banale Situation, der Umgang mit etwas Garn und einem
Paar feiner Striimpfe, wird hier symbolisch aufgeladen: Sie steht fiir Corallinas Wiirde
im Verzicht, ihre ethisch motivierte Selbstbehauptung trotz materieller Armut. Corallina
folgt, so Bonino, einem inneren Moralkodex, der ihre Entscheidungen Ileitet,
unabhingig von ihrer sozialen Stellung.*’* Goldoni positioniert sie damit innerhalb
eines europaweit verbreiteten dramatischen Diskurses, in dem weibliche Tugend,
Rationalitdit und Handlungsautonomie als Triger biirgerlicher Ethik fungieren. Der
Monolog ist somit weniger naturalistisch als vielmehr symbolisch-ethisch motiviert:
eine Biihne fiir das sittliche Selbstverstindnis einer Frau, die sich bewusst gegen
Unrecht stellt.

Der nostalgische Ausruf ,,Dove sono andati que’ tempi!* ist dabei als Moment
innerer Riickbindung zu verstehen. Corallina blickt auf eine vergangene Ordnung
zuriick, die durch Stabilitdt, Fiirsorge und moralische Kohédrenz gekennzeichnet war,
eine Ordnung, die im aktuellen Zustand des Hauses Ottavio vollstindig zerstort scheint.
Dieser kurze Ausbruch ist nicht sentimental im Sinne passiver Wehmut, sondern dient
vielmehr als implizite Kontrastfolie zur gegenwértigen Situation, in der Egoismus und
Ungerechtigkeit dominieren.

Der letzte Satz ,,Ma! Son nell’impegno, conviene starci, € non me ne pento.“, bringt
schlieBlich die ethische Haltung der Figur auf den Punkt. Corallina erkennt ihre
Entscheidung, das Verlassen des Hauses gemeinsam mit Florindo, als bindend an. Das
Wort impegno (Verpflichtung, Einsatz) verweist dabei sowohl auf einen moralischen
Entschluss als auch auf eine soziale Bindung, die sie selbstbestimmt eingeht. Das
abschlielende ,,e non me ne pento* ist Ausdruck einer reflektierten Loyalitét, die nicht
aus Unterwiirfigkeit, sondern aus Uberzeugung erwichst. Goldoni verbindet konkrete
Alltagsrealien (Armut, Garn, Kleidung) mit abstrakten Werten (Treue, Erinnerung,
Verantwortungsbewusstsein) und schafft damit eine bithnenwirksame Synthese aus
sozialem Realismus und ethischem Idealismus, ganz im Sinne seiner Reformkomddie,
in der die dienenden Figuren zunehmend als Tridgerinnen biirgerlicher Tugenden

erscheinen.

372 Cf. Manlio Dazzi, Carlo Goldonie la sua poetica sociale, Turin: 1957, S. 174.
373 Cf. Bonino 2007, S. X VII.
374 Cf. Bonino 2007, S. X VII.

100



Corallina thematisiert sodann das besondere Vertrauensverhiltnis, das sie mit

Florindo verbindet:

CORALLINA: Povero signor Florindo! Gli voglio bene, come se fosse mio fratello. Ha
succhiato del latte che ho succhiato i0; lo ha allattato mia madre; siamo
stati allevati insieme; e poi son di buon cuore: quando prendo a voler
bene ad una persona, mi disfarei, farei di tutto per aiutarla. Poverino!
L’hanno cacciato di casa. E perché? Per causa della matrigna. Gia tutte
le matrigne sogliono perseguitare i figliastri, ma questa poi, che ha un
filgio grande, e grosso come un asino, vorrebbe potere scorticar il
figliastro oer raddoppiar la pelle al figliuolo. Poverino! L’hanno
cacciato di casa con sei scudi il mese. [...] Se non veniva io a star con
lui, si dava affatto alla miseria, alla disperazione. Pazienza! Mi contento
patire per non vederlo perire; e se congiurano contro di lui una matrigna
avara, un padre pazzo, un fratello balordo, lo assiste una vedova onesta,
uns serva fedele, e amorosa.’”®

Dieser zentrale Abschnitt ist nicht nur ein emotionales Bekenntnis zu Florindo, sondern
auch eine kunstvoll komponierte Selbstcharakterisierung, in der Goldoni die soziale,
moralische und affektive Position seiner Protagonistin nuanciert entfaltet. Der
Textausschnitt vereint auf bemerkenswerte Weise biografische Erinnerung, ethisches
Empfinden, soziale Diagnose und den Anspruch auf moralische Handlungsmacht.
Zunichst etabliert Corallina ihre emotionale Bindung zu Florindo iiber ein Bild
korperlicher Néhe und frithkindlicher Gleichheit: ,,Ha succhiato del latte che ho
succhiato io; lo ha allattato mia madre®. Die gemeinsam erlebte Stillzeit dient hier als
rthetorisches Mittel zur Herstellung einer quasifamilidren, ,,geschwisterlichen*
Beziehung.?’® Durch die Berufung auf diese geteilte frithkindliche Herkunft inszeniert
sich Corallina als Teil derselben sozialen und affektiven Struktur wie Florindo, eine
Konstruktion, die im Widerspruch zur aktuellen hierarchischen Familienordnung steht,
in der sie formal ,nur”“ eine Dienerin ist. Diese strategische Riickbindung an eine
Hurspriingliche Gemeinschaft fungiert damit als legitimierende Grundlage ihres
Engagements: Thre Fiirsorge ist nicht bloB dienstlich, sondern familifir und zutiefst
personlich motiviert.”’

In der Formulierung ,,quando prendo a voler bene ad una persona, mi disfarei [...]“

offenbart sich eine weitere Dimension von Corallinas Selbstverstindnis: Sie beschreibt
sich selbst als leidensbereit, aufopferungsvoll, ja geradezu bedingungslos loyal. Diese

Haltung steht exemplarisch fiir die biirgerliche Tugendethik des 18. Jahrhunderts, in der

selbstlose Hingabe, insbesondere in der weiblichen Figur, nicht als Schwéche, sondern

375 Goldoni 2007, 1.6, S.90f.
376 Cf. Giovanelli 2007, 233.
377 Cf. Scognamiglio 2002, S. 37.

101



als moralische Stirke gilt.’”8 Corallinas Treue ist aber nicht nur emotional begriindet,
sondern hat soziale Implikationen: Sie wird zur rettenden Instanz fiir Florindo, der
angesichts familidrer Ausgrenzung (,,I’hanno cacciato di casa“) und existenzieller Not
(,,miseria, disperazione*“) ohne sie dem Untergang geweiht wére.

Ihr moralischer Kontrast zur restlichen Familie wird scharf konturiert. Die
abwertende Beschreibung der Stiefmutter Beatrice als ,,matrigna avara® und des
Halbbruders Lelio als ,grande, e grosso come un asino“ sowie die Bezeichnung
Ottavios als ,,padre pazzo“ reflektieren nicht nur Corallinas Perspektive auf die
familidfre Dynamik, sondern fungieren zugleich als komddiantisch zugespitzte
Sozialkritik: Die legitime Ordnung, reprisentiert durch Blutlinie, Vernunft und
Fiirsorge, ist hier pervertiert durch Gier, Unfahigkeit und Autoritétsversagen.®”

Die abschlieBende Aufzéhlung, ,lo assiste una vedova onesta, una serva fedele, e
amorosa“, hat eine fast emblematische Qualitdt. Hier kulminiert der Monolog in einer
Selbstvergewisserung weiblicher Handlungsmacht, die nicht aus sozialem Status,
sondern aus moralischer Integritdt erwéchst.*3® Corallina présentiert sich als ,,serva
amorosa‘“, im doppelten Sinne: einerseits als Figur der Liebe und Hingabe, andererseits
als Tréagerin eines aufkldrerischen Ethos, das Fiirsorge, Vernunft und Empathie als
Gegengewichte zur korrupten Familienstruktur in Stellung bringt.

In der Gesamtstruktur des Monologs fungiert dieser Abschnitt als ein rhetorisch
aufgeladener ethischer Appell und Selbstportriat zugleich: Corallina legitimiert ihr
zukiinftiges Handeln nicht durch Intrige oder Machtstreben, sondern durch Loyalitit,
affektive Bindung und eine moralische Selbstverpflichtung, die sie iiber die sozialen

Schranken ihrer Rolle als Dienerin hinaushebt. Damit wird sie zur idealtypischen

378 Wie bereits in Kapitel 4.2 ausgefiihrt, entfalteten die Ideen Jean-Jacques Rousseaus im Italien des
spaten 18. Jahrhunderts betrichtliche Wirkung, insbesondere sein padagogisch-moralphilosophisches
Hauptwerk Emile ou De [’éducation (1762). Von besonderer Relevanz ist dabei das vierte Buch, in
dem Rousseau das Ideal weiblicher Tugend exemplarisch an der Figur der Sophie darstellt.
Weiblichkeit wird hier iiber Eigenschaften wie Tugendhaftigkeit, Selbstlosigkeit, Hauslichkeit und
moralische Sensibilitdt definiert, Merkmale, die nicht als Ausdruck passiver Schwéche, sondern als
funktionale Grundlage einer stabilen biirgerlichen Gesellschaftsordnung verstanden werden. In
dhnlicher Weise entfalten auch Denis Diderots Werke Le Fils naturel (1757) und die begleitenden
Entretiens sur le Fils naturel (1758) zentrale Konzepte ecines biirgerlichen Tugenddiskurses. Im
Rahmen seiner Theorie des drame bourgeois, eines Genres, das die sittliche Lauterung im familialen
Kontext ins Zentrum riickt, wird die weibliche Figur nicht iiber soziale Macht, sondern iiber
emotionale Authentizitdt, moralische Integritdt und innere Standhaftigkeit konstituiert. Die
Bereitschaft zur Selbstaufopferung erscheint dabei nicht als tragischer Verzicht, sondern als Ausdruck
eines sittlich fundierten Handlungsideals, das zur Sinnstiftung innerhalb des familialen und sozialen
Gefliges beitragt.

379 Cf. Giovanelli 2007, S. 234.

380 Cf. Giovanelli 2007, S. 236.

102



Vertreterin der von Goldoni reformierten servetta, einer weiblichen Figur, deren
Stimme Gewicht hat, weil sie auf Gerechtigkeit und Menschlichkeit basiert.38!

Die Figur der Corallina unterscheidet sich damit fundamental von der traditionellen
servetta der commedia dell arte, deren Handlungsmotive meist durch Launenhaftigkeit,
erotische Verstrickungen oder simple Gewitztheit gepréigt sind. Goldoni bricht bewusst
mit diesem Typus und schafft mit Corallina eine Figur psychologischer Tiefe und
sozialer Reflexivitit.’®? In der literatur- und theaterwissenschaftlichen Forschung wird
diese Entwicklung als Teil von Goldonis Reform der Komik verstanden, die die alte
Typenkomdodie durch Figuren mit individuellen Charakteren, biirgerlichen Werten und
nachvollziehbaren Motivationen ersetzt.

Corallina reflektiert im Monolog nicht nur iiber das Unrecht, das Florindo
widerfdhrt, sondern kiindigt zugleich indirekt ihre aktive Beteiligung an der
Wiederherstellung der Gerechtigkeit an. Thr Handeln griindet in einem ethischen
Imperativ, der stark an das Ideal der biirgerlichen Tugendethik erinnert. Sie wird so zur
Figur, die das korrumpierte Familiensystem von innen heraus reformiert, nicht durch
Widerstand, sondern durch vernunftgeleitetes Eingreifen.

Der Monolog dient auch der Etablierung Corallinas als moralisches Gegenbild zu
Beatrice. Wiahrend Letztere ihre Handlungsmacht aus patriarchaler Anbindung (als
Ehefrau Ottavios) bezieht und fiir ihren Sohn Lelio ein ungerechtes Erbe beanspruchen
will, operiert Corallina aus einer Position der Unterordnung heraus. Dennoch besitzt sie
iiberlegene Einsicht, sprachliche Prizision und die Fahigkeit zur strategischen Planung,
Qualitdten, die sie im weiteren Verlauf gezielt einsetzen wird.?%3

Zusammenfassend ldsst sich festhalten: Corallinas Monolog in Szene 1.6 ist nicht nur
ein klassisches Moment der psychologischen Charakterisierung, sondern zugleich
Ausdruck eines neuen Frauenbildes auf der Biihne des 18. Jahrhunderts. Die Figur nutzt
die Form des Soliloquiums, um sich als moralisches Subjekt zu etablieren, das
unabhingig von Stand, Geschlecht oder familidrer Anbindung urteilt und handelt.
Goldoni macht die Dienerin zur Tragerin einer ethisch fundierten Handlungsmacht, und
Offnet damit den komischen Diskurs fiir eine neue Form weiblicher Vernunftfigur.
Dieser Monolog steht exemplarisch fiir die aufkldrerische Dimension von Goldonis
Theater, das nicht nur unterhalten, sondern auch erziechen, reformieren und soziale

Modelle neu denken will.

381 Cf. Momo 1992, S. 101.
382 Cf. Manlio Dazzi, La serva amorosa. Con un saggio sull ‘arte del Goldoni, Mailand: 1936, S. 3.
383 Cf. Giovanelli 2007, S. 234f.

103



7.1.2. Strategische Handlungsplanung, 1.14

Der zweite Monolog Corallinas in Szene 1.14 gehdrt zu den zentralen Passagen der
Komodie. Er offenbart nicht nur das taktische Geschick der Protagonistin, sondern
veranschaulicht zugleich die moralisch ambivalente, aber sympathisch gezeichnete
Motivlage einer Frau, die in einer patriarchalen Gesellschaftsordnung handelt und
wirkt.>®* Goldoni bricht in dieser Szene mit den Konventionen der commedia dell'arte,
indem er seiner Dienerin eine reflektierte, strategisch durchdachte Stimme verleiht, die

weit liber das klischeehafte Schemata der listigen Zanni hinausgeht:

CORALLINA: Cosi a caso, mi ¢ riuscita piantare una bella macchina. Se la cosa va
bene, spero far la fortuna del mio padrone. Egli ¢ di buona nascita, ¢
figlio di padre ricco, ¢ di buoni costumi, onde non puo essere che un
buon partito per la signora Rosaura. Resta a superare la disgrazia che
egli ha con suo padre per causa della matrigna. e questo ¢ quello che mi
fa lavorar col cervello. S’io potessi arrivare a parlare col signor Ottavio,
forse forse mi comprometterei assaissimo. Egli mi voleva gran bene e
mi ascoltava, prima che si pigliasse codesto diavolo in casa. Basta, chi

sa?3%
Corallina spricht hier direkt zum Publikum, ein dramaturgischer Kunstgriff, der ihre
Handlungsmotivation in den Vordergrund riickt und sie zugleich als Ich-Erzédhlerin ihrer
eigenen Geschichte etabliert. Sie beginnt mit der Feststellung, ,,Cosi a caso, mi ¢
riuscita piantare una bella macchina®, eine ironisch eingefiihrte Bemerkung, die sowohl
ihr kiihles Kalkiil als auch das teatrale Moment ihrer Intrige betont. Die Metapher der
macchina (Intrige) verweist auf das Theater selbst, das in Goldonis Werk nicht nur

Spielraum fiir Illusion, sondern auch fiir Manipulation bietet.>3¢

Qui, nella parola ,,macchina®, vive proprio l'idea di un intervento costruttivo, intenzionale e
progettuale su un dato di partenza aleatorio, che occorre sfruttare con furbizia e intelligenza.
La battuta puo forse intendersi anche in chiave metateatrale, considerando il fatto che
attraverso i monologhi ¢ lo stesso Goldoni a parlare al pubblico.**’

Giovanelli trifft mit ihrer Aussage einen wesentlichen Kern von Goldonis dramatischer
Technik und verweist auf die zentrale Funktion von Sprache, Handlung und
Theaterreflexion. Die im Begriff macchina enthaltene Bedeutung geht iiber eine bloBBe

mechanische oder zuféllige Intrige hinaus: Corallina deutet damit auf einen bewussten,

384 Cf. Herry 2009, S. 373: ,,[...] Corallina che capira soltanto alla fine del primo atto l'urgente necessita
di reagire. Erst am Ende des ersten Aktes erkennt Corallina die Dringlichkeit ihres Eingreifens, was
nicht nur der Spannungssteigerung dient, sondern auch ihre Transformation von der passiven
Beobachterin zur aktiven Handlungstragerin markiert. Dieser Moment der Erkenntnis fungiert als
Katalysator fiir ihre spétere Rolle als moralisch handelnde Vermittlerin im Dienste des sozialen
Gleichgewichts.

385 Goldoni 2007, .14, S. 108.

386 Cf. Aldo Spranzi, La Locandiera di Carlo Goldoni. Una magnifica denigrazione della femminilitd,
Mailand: 2010, S. 129.

337 Giovanelli 2007, S. 254.

104



geplanten und zielgerichteten Eingriff in eine unklare oder chaotische Ausgangslage
hin. Thre macchina ist Ausdruck eines intelligenten, vorausschauenden und moralisch
motivierten Handelns. Das Konzept erinnert an die biirgerlichen Tugenden der
Aufkliarung, insbesondere an Rationalitdt, Planung und Wirksamkeit individueller
Initiative im sozialen Gefiige.*®® Corallinas Vorgehen wird damit zu einem Symbol
biirgerlicher progettualita (Planungsfihigkeit), einem Handeln, das sich nicht passiv
dem Schicksal beugt, sondern aktiv Strukturen verdndert. Dies steht in deutlichem
Gegensatz zu den oft stereotypen und rein komddienhaften Intrigen der commedia
dell’arte, aus deren Tradition Goldoni bewusst heraustritt. Der Begriff macchina
verweist so nicht nur auf eine Bithnenhandlung, sondern auf eine ethisch aufgeladene
Strategie, durch die eine Frau, und zwar eine soziale AuBBenseiterin, mit List, Verstand
und Moral Einfluss auf ihr Umfeld nimmt.*%° Dies verweist auf die Aufwertung der
weiblichen Handlungsfahigkeit bei Goldoni, die sich nicht zuletzt vor dem Hintergrund
der rechtlich und gesellschaftlich marginalisierten Stellung der Frau im 18. Jahrhundert
lesen ldsst.

In seinen Memoiren erldutert er an entsprechender Stelle seine Arbeitsmethode mit

den Worten:

[...] car les idées se succedent; une scéne produit [’autre; un mot trouvé par hasard fournit
une pensée nouvelle; et je suis parvenu au bout de quelque tems a réduire les quatre
opérations a une seule; ayant le plan et les trois divisions dans ma téte, je commence tout de
suite. Acte premier, Scéne premiere; je vais jusqu’a la fin, toujours d’apreés la maxime que
toutes les lignes doivent aboutir au point fixé; c’est dire, au dénouement de I’action, qui est
la partie principale pour laquelle il semble que toutes les machines soient préparées.*”
Goldoni beschreibt in diesem Abschnitt seiner Memoiren ein Schreiben, das sich zwar
aus einem spontanen Fluss der Gedanken speist (,,les idées se succédent™), jedoch auf
einem innerlich geordneten, klar strukturierten Prinzip beruht. Die Szenen entwickeln
sich wechselseitig, ein zufillig gefundenes Wort erzeugt eine neue Idee, und doch fiihrt
dieser kreative Prozess zielgerichtet auf ein Ende hin: das dénouement (die Auflosung).
Besonders zentral ist dabei Goldonis Aussage, alle ,lignes doivent aboutir au point
fix¢“, also auf ein zuvor festgelegtes dramaturgisches Ziel zulaufen miissen. Das

verdeutlicht eine teleologische Struktur des Dramas, die der Autor als rational

planendes Subjekt vorgibt. Im letzten Teil der Passage gewinnt diese Struktur eine

388 Cf. hierzu: Jiirgen Habermas, Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie
der biirgerlichen Gesellschaft, Frankfurt am Main: 1990. Habermas rekonstruiert die Herausbildung
eines biirgerlichen Selbstverstindnisses im 18. Jahrhundert, das sich durch Rationalitét, individuelle
Verantwortungsbereitschaft und moralische Selbstregulierung auszeichnet — fundamentale Leitwerte
der aufklérerischen Sozialordnung.

389 Cf. Hosle 1993, S. 148.

390 Goldoni 1935, S. 415f.

105



mechanische Metaphorik, wenn Goldoni schreibt, der dénouement sei ,la partie
principale pour laquelle il semble que toutes les machines soient préparées®. Hier
erscheinen die dramatischen Mittel, Szenen, Dialoge, Figurenkonstellationen, wie
Theatralmaschinen, die auf einen einzigen Zweck hin konstruiert sind: den Ausgang der
Handlung.**! Der Begriff machines verweist nicht nur auf Biihnentechnik im engeren
Sinne, sondern metaphorisch auf ein funktional abgestimmtes dramaturgisches Gefiige.
Alles im Stiick ist, ganz im Geist der Aufkldrung, einem iibergeordneten, verniinftig
geplanten Ziel untergeordnet. Goldonis Theater wird damit zu einem rational
organisierten Mechanismus, dessen Teile préizise ineinandergreifen, um ein kohédrentes
Ganzes hervorzubringen, eine Denkweise, die sowohl mit aufklérerischem
Vernunftdenken als auch mit klassizistischen Vorstellungen dramatischer Okonomie
korrespondiert.

Besonders aufschlussreich ist die vorgeschlagene metatheatrale Deutung. Goldoni
nutzt den Monolog nicht nur zur Charakterentfaltung, sondern auch als ein Mittel der
Selbstkommentierung.**> Wenn Corallina im Monolog ihre Gedanken und Absichten
offenlegt, spricht nicht nur die Figur zur Biihne, sondern auch der Autor zum
Zuschauer.>”* Die Biihne wird dabei zu einem Raum doppelter Kommunikation: Die
Handlungsebene bleibt fiktiv, aber die Reflexionen, die moralischen Urteile und
gesellschaftlichen Kommentare durchbrechen die vierte Wand. Goldoni nutzt diesen
Moment, um tiiber gesellschaftliche Ungleichheiten, iiber Genderrollen und iiber die
Moglichkeiten moralischen Handelns zu reflektieren. Corallina wird somit zu einer
Vermittlungsfigur zwischen Text und Publikum, zwischen Fiktion und Wirklichkeit,
zwischen weiblichem Handlungsspielraum und patriarchaler Struktur. In der
Zusammenschau verbindet sich in der Metapher der macchina das Wesentliche von
Goldonis Theaterreform3°4: ein Abschied von der bloBen Komik zugunsten eines
kritischen Realismus, ein Plidoyer fiir weibliche Klugheit und Selbstermichtigung
sowie ein theatraler Raum, in dem das Publikum zur Reflexion {iber Moral, Gesellschaft
und Geschlechterverhiltnisse eingeladen wird.**> Corallinas Monolog ist dabei nicht nur
rhetorisches Mittel der Aufkldrung, sondern Ausdruck einer weiblichen Autonomie, die
im Widerspruch zur geltenden Rechtslage steht, sich aber durch theatrale Klugheit
Geltung verschafft.3%

391 Cf. Giovanelli 2007, 1.14, S. 254.
392 Cf. Hosle 1993, S. 159.

393 Cf. Dazzi 1936, S. XXIX.

394 Cf. Herry 2009, S, 374.

395 Cf. Goldoni 1935, S. 303ff.

39 Cf. Tellini 2020, S. 142.

106



Diese Autonomie wird unmittelbar handlungswirksam: Mit strategischem Kalkiil und
emotionaler Intelligenz verfolgt Corallina das Ziel, die fortuna (Gliick) ihres Herrn
Florindo zu sichern, indem sie ein Hindernis iiberwindet, das auf einer familidren und
sozialen Konfliktstruktur beruht: dem Zerwiirfnis zwischen Florindo und seinem Vater
Ottavio, das durch die matrigna, also die Stiefmutter Beatrice, verursacht wurde. In
Corallinas Analyse der Lage wird ein sozialer Scharfsinn sichtbar, der sowohl
dynastische Interessen als auch moralische Integritéit zu wahren sucht. Thre Loyalitét zu
Florindo basiert nicht auf blinder Unterordnung, sondern auf einer klaren Abwégung
des moralischen Werts seines Charakters: ,,¢ di buona nascita [...] di buoni costumi‘**’.

Sie argumentiert mit Tugenden, nicht mit Status allein.*®

CORALLINA: Intanto vo tenendo il signor Florindo in riputazione, e per cio fare, mi
sforzo di dire qualche bugia. Ne diciamo tante per far del male; non
saprei: mi faro lecito dirne quattro per far del bene. Oh, se mi riesce il
colpo, la signora Beatrice vuol restar brutta! Niuno vorra credere ch’io
ami tanto il signor Florindo, e lo ami senza interesse; poiché le donne
sono presso degli uomini in mal concetto. Ma io fard vedere che anche
noi sappiamo essere amorose ¢ disinteressate, e che il mio cuore ¢ di
una pasta si dolce, che chi ne assaggia una volta, non se ne scorda mai
pit. (parte)*”
Interessant ist ihr Bewusstsein fiir die Risiken, denen sie sich aussetzt. Sie weil3, dass
ein Gesprach mit Ottavio eine compromissione (Beeintrachtigung) darstellen konnte,
also einen sozialen oder moralischen Verlust bedeuten kann. Dennoch erwigt sie diesen
Schritt. Thre strategische Intelligenz wird besonders deutlich, wenn sie ihre Bereitschaft
zur Liige offenbart: ,mi sforzo di dire qualche bugia“. Corallina rechtfertigt ihr
strategisches Handeln ausdriicklich mit einem utilitaristischen Moralkonzept: ,,Ne
diciamo tante per far del male; [...] dirne quattro per far del bene.” Diese Aussage
verweist auf einen pragmatischen Umgang mit Wahrheit und Téuschung, bei dem das
moralische Gewicht nicht an der Handlung selbst, sondern an ihrem Nutzen gemessen
wird. 4°° Damit stellt Corallina eine bewusst zweckrationale Ethik iiber konventionelle
Begriffe von Tugendhaftigkeit, insbesondere jene, die Frauen traditionell an
Wahrhaftigkeit, Zuriickhaltung und moralische Integritédt binden.
In dieser Hinsicht zeigt sich eine deutliche Parallelitit zu Mirandolina in La

locandiera, die ebenfalls {iber ein ausgeprigtes situatives und strategisches

397 Goldoni 2007, 1.14, S. 108.
398 Cf. Giovanelli 2007, S. 254.
399 Goldoni 2007, 1.14, S. 108.
490 Cf. Giovanelli 2007, S. 253.

107



Moralverstindnis  verfiigt. 4°! Beide Figuren bedienen sich konventioneller
Rollenerwartungen, um ihre eigenen Ziele durchzusetzen, jedoch nicht aus Zynismus,
sondern aus einer Mischung von Selbstbehauptung, sozialer Intelligenz und
utilitaristisch motivierter Fiirsorge. Der moralische Pragmatismus beider Figuren stellt
somit eine subtile Unterwanderung patriarchaler Tugendideale dar: Die Frau erscheint
nicht als passives moralisches Ideal, sondern als aktive, denkende und handelnde
Instanz im sozialen Geflige, ganz im Geiste aufkldrerischer Selbstbestimmung und
Niitzlichkeitsethik.402

Zudem thematisiert Corallina ein zentrales Motiv der Geschlechteranthropologie des
18. Jahrhunderts: das Misstrauen gegeniiber weiblicher Aufrichtigkeit. Thre Aussage
,poich¢ le donne sono presso degli uomini in mal concetto* verweist auf den
strukturellen Sexismus ihrer Zeit, den sie nicht nur erkennt, sondern unterlauft, indem
sie ein weibliches Gegenbild konstruiert: ,,che anche noi sappiamo essere amorose e
disinteressate®. Dieses Gegenbild ist ein performativer Akt. Corallina handelt nicht nur
fiir Florindo, sondern fiir eine symbolische Rehabilitierung des weiblichen Charakters
insgesamt.*%

Die Bedeutung dieses Monologs erschlieft sich auch vor dem Hintergrund der
rechtlichen und sozialen Stellung der Frau im 18. Jahrhundert. In weiten Teilen
Europas, insbesondere in den italienischen Stadtstaaten, war Frauen der Zugang zu
Eigentum, Bildung und &ffentlicher Partizipation strukturell eingeschriankt, ein Befund,
der in Teil 2 dieser Dissertation bereits eingehend analysiert und kontextualisiert wurde.
Ehefrauen unterlagen dem patria potestas-Prinzip (der viéterlichen Gewalt), das ihnen
kaum Autonomie gegeniiber Vater oder Ehemann einrdumte. Als unverheiratete Frau
und Dienerin steht Corallina am Rand der sozialen Hierarchie, doch durch Intelligenz,
Initiative und moralischen FEigensinn schafft sie es, diese Marginalisierung zu
unterlaufen. Thre Handlungsmacht ist nicht institutionell legitimiert, sondern
performativ erwirkt.

Goldonis Darstellung weist damit {iber die theatrale Fiktion hinaus: Corallina wird
zur Représentantin einer weiblichen Agency, die in der zeitgendssischen Gesellschaft
kaum rechtliche Anerkennung fand, jedoch im literarischen Diskurs zunehmend als

legitim und moralisch fundiert erschien.*** Die Liigen zum Guten, die sie ausspricht,

401 Im vierten Teil dieser Dissertation erfolgt eine vergleichende Analyse der Protagonistinnen Corallina
und Mirandolina im Hinblick auf ihre jeweiligen Handlungsstrategien und moralischen Konzepte.

402 Cf. Tellini 2020, S. 136.

403 Cf. Scognamiglio 2002, S. 88.

404 Cf. Juliana Schiesari, The Gendering of Melancholia: Feminism, Psychoanalysis, and the Symbolics of
Loss in Renaissance Literature, Ithaca: 1992, S. 1244f.

108



sind Ausdruck einer Ethik, die sich an Ergebnissen und Intentionen orientiert, nicht an
dogmatischen Tugendkatalogen, ein Konzept, das in der Aufkldrung zunehmend
diskutiert wurde.

Goldoni entwirft in dieser Szene das Bild einer Frau, die sich in einer
ménnerdominierten Welt zu behaupten weill, ohne sich zu unterwerfen oder zu
moralisieren. Corallinas Monolog wird damit zu einer Schaltstelle von Theater, Moral,
rechtlicher Kritik und sozialer Reflexion. Thre Selbstbeschreibung als jemand, ,,di una
pasta si dolce, che chi ne assaggia una volta, non se ne scorda mai piu®, ist mehr als
Ausdruck koketter Eitelkeit: Vielmehr artikuliert sich darin die implizite Forderung,
Frauen in ihrer Handlungsfdhigkeit, Rechtswiirdigkeit und Gefiihlstiefe ernst zu
nehmen. Diese Aussage Corallinas ldsst sich als paradigmatisch fiir die ambivalente
Inszenierung weiblicher Subjektivitit im goldonischen Theater deuten. Auf der
oberflichlichen Ebene formuliert sie eine affirmative Bezugnahme auf das
zeitgendssische Ideal weiblicher Tugendhaftigkeit: die Féhigkeit zur Liebe und
Selbstlosigkeit (amorose e disinteressate). Damit greift Corallina zentrale Topoi
biirgerlicher Moralkonzeptionen des 18. Jahrhunderts auf, die Frauen eine spezifisch
affektive Kompetenz zuschreiben, jedoch zumeist unter Ausschluss politischer und
okonomischer Handlungsspielrdume.*%

Die Aussage, Goldonis Haltung sei darauf ausgerichtet, die moralischen und
intellektuellen  Qualitdten des  ,schwachen  Geschlechts  hervorzuheben:
L atteggiarnento di Goldoni, volto a mettere in luce i pregi e le qualita morali ed
intellettuali del sesso debole, ¢ perfettamente in linea con la tendenza settecentesca alla

«406 yerweist auf eine zentrale Tendenz des 18.

rivalutazione della figura femminile [...]
Jahrhunderts: die beginnende rhetorische und diskursive Aufwertung der Frau innerhalb
der biirgerlichen Aufklarungskultur. Goldonis Werke stehen exemplarisch fiir jene
literarischen und dramatischen Bemiihungen, weibliche Figuren nicht mehr
ausschlieBlich als Projektionsflichen ménnlicher Begehren oder moralischer Normen zu

entwerfen, sondern als komplexe Subjekte mit eigenem moralischen und kognitiven

Profil 407

405 Cf. Scognamiglio 2002, S. 89.

406 Scognamiglio 2002, S. 89.

407 Cf. hierzu: Luciano Guerci, La discussione sulla donna nell’ltalia del Settecento. Aspetti e problemi,
Turin: 1987. Guerci analysiert zentrale Diskurse iiber die Rolle der Frau im Italien des 18.
Jahrhunderts und untersucht dabei insbesondere die Spannungsfelder zwischen aufklérerischer
Aufwertung  weiblicher ~ Tugenden und  der  gleichzeitigen  Persistenz  tradierter
Geschlechterhierarchien.

109



Der Verweis auf die rivalutazione della figura femminile (Aufwertung der
weiblichen Figur) ist jedoch differenziert zu betrachten. Zwar ist Goldonis Dramaturgie
eindeutig Teil jener aufkldrerischen Stromung, die Frauen stirker als vernunftbegabte
und sozial handlungsfihige Wesen anerkennt, zugleich bleibt diese Aufwertung jedoch
ambivalent: Die Anerkennung weiblicher Qualitéten erfolgt oft innerhalb bestehender
Geschlechterhierarchien und ist an bestimmte biirgerliche Tugenden, wie MaB,
Anstand, Empfindsamkeit und soziale Klugheit, gebunden. Goldoni verleiht weiblichen
Figuren wie Corallina oder Mirandolina eine neue Sichtbarkeit und moralische
Autoritit, ohne jedoch die strukturellen Machtasymmetrien vollstindig in Frage zu
stellen. Seine Komddien reflektieren damit nicht nur eine gesellschaftliche
Umbruchphase, sondern auch die Begrenzungen aufklarerischer Emanzipationsdiskurse,
die Frauen zwar idealisieren und individualisieren, sie jedoch weiterhin funktional im
sozialen Gefiige verorten.*%8

Vor diesem Hintergrund gewinnt Corallinas Selbstbeschreibung eine zusitzliche
Dimension: Bei nédherer Betrachtung offenbart sich die strategische Anlage ihrer
Aussage. Die Metapher vom Herzen aus stilem Teig (una pasta si dolce) verweist nicht
nur auf tradierte Weiblichkeitszuschreibungen wie Milde und Sanftmut, sondern
impliziert zugleich Formbarkeit und bewusste Inszenierbarkeit. Der abschlieende Satz
,,chi ne assaggia una volta, non se ne scorda mai piu“, transformiert diese Emotionalitét
in ein Mittel sozialer Wirksamkeit und Erinnerungssteuerung. Damit zeigt sich, dass
Corallina weibliche Tugenden nicht affirmativ {ibernimmt, sondern sie gezielt als
Ressource innerhalb eines pragmatischen Handlungskalkiils einsetzt, ein Ansatz, der die
scheinbar natiirliche Weiblichkeit performativ bricht und strategisch neu kodiert.**”

Diese strategische Umcodierung affektiver Selbstbeschreibung lédsst sich im Rahmen
aufklarerischer Rollendiskurse als Ausdruck einer funktionalen Affektpolitik verstehen,
in der traditionelle Normen nicht negiert, sondern taktisch adaptiert werden. In diesem
Sinne fungiert Corallina nicht nur als theatrale Figur, sondern als Modell einer
weiblichen Handlungsmacht, die sich innerhalb der strukturellen Begrenzungen des
Geschlechterdiskurses behauptet. Goldoni entwirft hier eine Form von Subjektivitét, die
nicht auf normativer Weiblichkeit basiert, sondern auf der reflektierten, bewussten

Verfligung iber die eigene Rolle. #°

Die Aussage markiert somit einen
Schliisselmoment im Spannungsfeld zwischen Inszenierung, Emotionalitdt und sozialer

Wirksamkeit weiblicher Figuren in der biirgerlichen Komdodie des 18. Jahrhunderts.

408 Cf. Hosle 1993, S. 270.
409 Cf. Giovanelli 2007, S. 255.
410 Cf. Dazzi 1957, S. 175.

110



Dieser Monolog macht deutlich, wie Goldoni weibliche Stimmen nicht nur als
narrative Trigerinnen, sondern als moralische, rechtlich benachteiligte und zugleich
politisch wirkmichtige Subjekte inszeniert. Corallina bleibt dabei nicht im Bereich der
biihnenhaften Listigkeit, sondern entwickelt sich zur Protagonistin eines neuen,
biirgerlich gepragten Frauenbildes, das Rationalitit, Empathie und Autonomie

miteinander vereint.

7.1.3. Dramaturgische Atmenpause, 11.2

Goldoni gestaltet die Figur der Corallina als zentrale Instanz weiblicher
Handlungskompetenz, deren Monologe nicht allein der psychologischen Vertiefung
dienen, sondern zugleich komplexe moralische und soziale Dynamiken artikulieren.
Besonders aufschlussreich ist ihr dritter Monolog im zweiten Akt, der trotz seiner Kiirze
eine bemerkenswerte Dichte an gesellschaftlicher Aussagekraft entfaltet.

Giovanelli merkt kritisch an, dass dieser Monolog in dramaturgischer Hinsicht kaum
als eigenstindiger Kommentar gelten konne, da er, gemessen an Umfang und Tiefe,
primédr einer praktischen Funktion innerhalb des Biihnengeschehens diene: Er
ermOgliche eine kurze Zasur, in der Florindo die Szene verlassen kann, bevor Corallina
in einen neuen Dialog mit Pantalone eintritt. #!! Diese Einschitzung ist formal
nachvollziehbar, doch unterschitzt sie die rhetorische und inhaltliche Verdichtung des
Monologs, die trotz seiner Kiirze eine zentrale Thematik der Komddie auf den Punkt
bringt: das Spannungsverhéltnis zwischen emotionalem Begehren und materieller
Notwendigkeit. Corallinas Worte verkniipfen prdzise Beobachtung mit pragmatischer
Urteilskraft und bringen so eine aufklérerisch geprégte, weibliche Perspektive auf das

Verhiltnis von Gefiihl, Armut und Handlungsmoglichkeit zum Ausdruck:

CORALLINA: Io credo benissimo ch’egli sia innamorato un poco della signora
Rosaura; lo vedo spesso alla finestra, ma il povero giovine si avvilisce,
e non ha coraggio nemmeno di parlare. L’amore ¢ una gran passione;

ma la fame la supera.*'?
Diese Aussage Corallinas bringt in bemerkenswerter Klarheit das Spannungsverhéltnis
zwischen emotionalem Begehren und sozialer Realitdit zum Ausdruck, ein
Spannungsfeld, das im Zentrum zahlreicher Komddien Goldonis steht. Die Szene zeigt
eine weibliche Stimme, die sowohl empathisch als auch analytisch argumentiert, und

dabei eine geradezu aufkldrerisch-nlichterne Bewertung der menschlichen

Leidenschaften vornimmt.

411 Cf. Giovanelli 2007, S. 257.
412 Goldoni 2007, 11.2, S. 112.

111



Corallinas Beobachtung, dass der junge Florindo zwar verliebt sei, aber durch seine
okonomische Lage entmutigt (,,si avvilisce®) werde und nicht zu handeln vermag,
miindet in die pridgnante Feststellung: ,,L.’amore ¢ una gran passione; ma la fame la
supera“. Der Satz artikuliert eine implizite Infragestellung der im 18. Jahrhundert
insbesondere im biirgerlichen Drama vorherrschenden Tendenz, Liebe als moralisch
iiberh6htes und von sozialen Realititen abgeldstes Ideal zu inszenieren. Wéhrend in der
zeitgendssischen Literatur und Philosophie die Liebe hédufig als Ausdruck von

413 relativiert Corallina

Authentizitét, Innerlichkeit und sozial verbindender Kraft gal
diese Vorstellung durch den Hinweis auf die soziale Realitdt, insbesondere jene der
okonomisch Abhéingigen.

In ihrer Rolle als Dienerin verkorpert Corallina nicht nur eine klassische Figur der
Komddie, sondern auch eine weibliche Beobachterposition, die durch soziale
Marginalitit zugleich scharfe Einsicht in gesellschaftliche Strukturen erlaubt. Ihre
Bemerkung tiber Florindo ist nicht zynisch, sondern reflektiert eine pragmatische
Perspektive, die Gefiihle nicht negiert, sondern deren Funktionalitit innerhalb sozialer
Hierarchien offenlegt. Der Hunger, im wortlichen wie im iibertragenen Sinne, setzt dem
idealistischen Diskurs der Liebe eine materielle Grenze. Zugleich zeigt sich in dieser
AuBerung Corallinas eine Form von weiblicher Urteilskraft, die sich im Sinne
aufklirerischer Rationalitit artikuliert. Corallina ist weder bloBes Sprachrohr
traditioneller Moral noch eine passive Zuschauerin, sondern tritt als handelnde,
deutende und wertende Instanz auf. Damit unterlduft sie nicht nur das gingige
Rollenmodell der Frau im 18. Jahrhundert, das diese meist als emotional, sittsam und

414

dem Mann untergeordnet stilisierte*'?, sondern formuliert ein eigenstindiges Verhéltnis

zu zentralen Lebensfragen: Liebe, Armut, Wiirde, Handlungsféhigkeit.

CORALLINA: Andate subito a ritrovar ser Agapito. Procurate condurlo a casa nostra,
senza ch’egli sappia il perch¢; indi lasciate operare a me.

FLORINDO: Vado subito... Ma qual felice nuova dovevate voi darmi?
CORALLINA: Ne parleremo. Or non c’¢ tempo.

FLORINDO: Datemene un picciol cenno.

CORALLINA: Vi voglio ammogliare.

FLORINDO: Oh Dio? Con chi?

CORALLINA: Con una che vi piacera.

413 Cf. Hans Felten, ,,Settecento®, in: Volker Kapp (Hrsg.), ltalienische Literaturgeschichte, Stuttgart:
2007, S. 209-226.
414 Cf. hierzu die Ausfiihrungen in Kapitel 4 und 5 der vorliegenden Dissertation.

112



FLORINDO: Cosi miserabile?

CORALLINA: Non importa: lasciate fare a me.

FLORINDO: Corallina...

CORALLINA: Andate, prima che il notaio si porti da vostro padre.
FLORINDO: Ah, se avessi da maritarmi... Se fossi in istato..
CORALLINA: Chi prendereste?

FLORINDO: Non voglio dirvelo.

CORALLINA: Via, non perdiamo tempo.

FLORINDO: (Se non fossi si misero, vorrei sposar Corallina). (da sé)

CORALLINA: Presto, camminate.

FLORINDO: (La sua bonta lo merita: la mia gratitudine lo vorrebbe). (da sé, parte)*"

Bereits in der vorangehenden Szene (II.1) offenbart sich Corallina in paradigmatischer
Weise als Beispiel fiir die Darstellung weiblicher Figuren im goldonischen Theater, die
nicht nur als handlungsleitende Instanzen fungieren, sondern zugleich als Trégerinnen
pragmatischer Vernunft und sozial wirksamer Moralitét erscheinen. In ihrem Dialog mit
Florindo tritt Corallina dabei nicht als bloBe Nebenfigur auf, sondern iibernimmt
sichtbar die Kontrolle iiber den Fortgang des dramatischen Geschehens. Ihre
Handlungsanweisungen, ,,Andate subito a ritrovar ser Agapito... lasciate operare a me*,
machen deutlich, dass sie sowohl iiber einen Plan verfiigt als auch die Mittel kennt, ihn
umzusetzen. Dabei wird sie zur treibenden Kraft der Handlung, obwohl sie sich formal
in einer gesellschaftlich untergeordneten Position befindet. Goldoni verleiht ihr damit
eine Form von Handlungsmacht, die sich nicht durch Autoritét, sondern durch soziale
Intelligenz und strategische Klugheit legitimiert.*!6

Im Zentrum des Dialogs steht die Frage nach Liebe und Heirat, zentrale Topoi des
bilirgerlichen Dramas im 18. Jahrhundert. Florindos Reaktion auf Corallinas
iiberraschende Ankiindigung, ihn verheiraten zu wollen, ist geprdgt von Unsicherheit
und 6konomischer Selbstabwertung: ,,Cosi miserabile?* Seine Armut macht ihn aus
seiner Sicht unfdhig, zu lieben oder eine Partnerschaft einzugehen. Diese
Selbsteinschrinkung verweist auf das Spannungsverhéltnis zwischen Gefiihl und
sozialer Lage, das Goldoni hier in doppelter Brechung zeigt: Einerseits thematisiert er

die Relevanz Okonomischer Voraussetzungen fiir individuelle Handlungsfreiheit,

415 Goldoni 2007, 11.1, S.111f.
416 Cf. Dazzi 1936, S. 3.

113



andererseits inszeniert er Corallina als Figur, die sich {ber diese Schranken
hinwegzusetzen weiB, nicht aus Ubermut, sondern durch pragmatisches Handeln und
ein tiefes Verstindnis sozialer Dynamiken.

Florindos innerer Monolog (,,Se non fossi si misero, vorrei sposar Corallina®)
offenbart dabei ein Moment emotionaler Aufrichtigkeit, das jedoch nicht in Handlung
iibergeht. Diese Passivitdt kontrastiert deutlich mit Corallinas Tatkraft. Sie verkorpert
damit eine Umkehrung tradierter Geschlechterrollen: Wéhrend der Mann zdgert und
zweifelt, plant und handelt die Frau. Diese Dynamik steht im Einklang mit Goldonis
aufkldrerischer Dramenpoetik, die weibliche Figuren nicht als sentimentale Ideale,
sondern als vernunftbegabte, sozial handlungsfihige Subjekte zeichnet.*!”

Besonders aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang die wiederholte
Bezugnahme auf Corallinas bonta (Giite).*!® Dieser Begriff ist bei Goldoni mehr als
eine moralische Qualitdt im traditionellen Sinn; er verweist auf eine Form weiblicher
Tugend, die mit sozialer Wirksamkeit verkniipft ist. Corallinas Giite zeigt sich nicht in
selbstloser Unterwerfung, sondern in ihrem entschlossenen Eintreten fiir Gerechtigkeit,
Fiirsorge und Ordnung im sozialen Gefiige. Ihre bonta ist deshalb keine Schwéche,
sondern Ausdruck einer aufgekldrten, moralisch fundierten Handlungslogik. Dass
Florindo diesen Charakterzug bewundert (,,La sua bonta lo merita: la mia gratitudine lo
vorrebbe®) und dennoch an sozialen Schranken scheitert, verdeutlicht die Ambivalenz
biirgerlicher Gefiihls- und Standeskonzepte im 18. Jahrhundert.

Die Szene veranschaulicht somit Goldonis zentrales dramaturgisches Prinzip: Die
Handlung wird nicht durch heroische Gesten oder idealisierte Gefiihle vorangetrieben,
sondern durch das kluge, realitdtsnahe Agieren einer Figur, die sich durch Erfahrung,
Urteilskraft und Initiative auszeichnet. Corallina steht damit exemplarisch fiir eine neue
Form weiblicher Subjektivitét, die innerhalb der Begrenzungen der gesellschaftlichen
Ordnung Handlungsspielrdume erkennt und nutzt. Thre Position als Dienerin verleiht ihr
nicht nur narrative Flexibilitdt, sondern auch eine besondere Beobachtungs- und
Interventionsféhigkeit, sie sieht, versteht und handelt, wiahrend andere noch zaudern.

Ihre Fahigkeit, Gefiihle zu erkennen, einzuordnen und in Bezug zur sozialen Lage zu
setzen, verweist auf eine Form weiblicher Vernunftkompetenz, die sich in Goldonis
Figuren hidufig gegen gesellschaftliche Widerstinde behauptet. Wie auch andere

weibliche Charaktere in Goldonis Theater, etwa Mirandolina in La locandiera, steht

417 Cf. Dazzi 1957, S. 202.
418 Cf. Norbert Jonard, Introduzione a Goldoni, Rom: 1990, S. 88.

114



Corallina fiir ein neues Bild der Frau: nicht als museales Tugendideal, sondern als sozial
reflektierte, strategisch agierende und moralisch eigenstindige Personlichkeit.*!”

Dass diese Figur ausgerechnet eine Dienerin ist, verweist auf ein weiteres zentrales
Moment goldonischer Dramaturgie: Soziale Einsicht erweist sich in Goldonis Werk als
nicht an gesellschaftlichen Stand oder Geschlecht gebunden, sondern vielmehr als
Ergebnis individueller Erfahrung, ausgeprdgter Beobachtungsgabe und kognitiver
Reflexionsfahigkeit. Corallinas Satz iiber Liebe und Hunger ist daher mehr als ein
pointierter Kommentar zur Handlung und fungiert als sensibler Indikator

gesellschaftlicher Verhéltnisse.

7.1.4. Aufopferung als Ausdruck weiblicher Handlungsmacht, 11.14

Im vierten Monolog der Protagonistin Corallina verdichtet sich die ethisch-moralische
und soziale Dimension ihrer Figur zu einem programmatischen Selbstbekenntnis. Die
Szene II.14 markiert einen dramaturgischen Hohepunkt, da Corallina hier nicht nur ihr
eigenes Handeln rechtfertigt, sondern auch einen Gegenentwurf zu zeitgendssischen
Weiblichkeitsbildern und rechtlichen Rollenzuschreibungen préisentiert. Die Szene
markiert das erste direkte Aufeinandertreffen zwischen Rosaura und Florindo, wodurch
die zuvor distanzierte Beziehung, gepridgt von heimlichen Blicken und symbolischer
Kommunikation durch Fenster, in eine offene, dialogische Interaktion iiberfiihrt wird. In
diesem Kontext iibernimmt Corallina eine vermittelnde und zugleich strukturierende
Funktion: Sie agiert nicht nur als Beobachterin und Kommentatorin des Geschehens,
sondern steuert es aktiv, indem sie kommunikative Briicken schldgt und situativ
eingreift. Ihre Rolle ldsst sich damit als die einer dramatischen Moderatorin fassen, die
sowohl narrative Ubergiinge ermdglicht als auch die affektive Dynamik der Szene
kontrolliert.*?° Der Monolog am Ende der Szene II.14 fungiert als Ausdruck weiblicher
Selbsterméchtigung innerhalb eines von patriarchalen Normen dominierten Systems

und steht exemplarisch fiir Goldonis Theater der Aufklarung.

CORALLINA: Ed io ho piacere che si vadano a genio. Spero che in breve saranno
consolati, se il mio disegno non va fallito. Se alcuno mi avesse in tal
incontro veduta, mi avrebbe onorato del titolo di mezzana; ma tali si
direbbono egualmente tutti quelli che trattano e che procurano un lecito
matrimonio. Alfine si sapra dal mondo chi sono. Si sapra che ho avuto
cuore di rinunziare uno sposo civile, un’occasione invidiabile, una
grandissima fortuna, per delicatezza d’onore, per zelo di fedelta, per
impegno di vera onesta e disinteressata amicizia.**'

419 Cf. Spranzi 2010, S. 73.
420 Cf. Giovanelli 2007, S: 282.
421 Goldoni 2007, 11.14, S. 145.

115



Corallina beginnt mit einem Riickblick auf ihr erfolgreiches Wirken als Vermittlerin

422. | Ed io ho piacere che si vadano a genio. Spero che

zwischen Rosaura und Florindo
in breve saranno consolati, se il mio disegno non va fallito.“ Diese AuBerung macht
deutlich, dass sie ihre Rolle aktiv geplant und bewusst umgesetzt hat*?3, ein Motiv, das
sich durch die gesamte Handlung zieht. Bereits hier zeigt sich ihre Position als
handelndes Subjekt, das selbst Verantwortung {ibernimmt und nicht passiv auf
Entwicklungen reagiert. Damit durchbricht sie das tradierte Bild der abhidngigen und
schweigsamen Dienerin, das in der commedia dell’arte vielfach reproduziert wurde.

Die darauf folgende ironische Selbstzuschreibung als mezzana, also als Kupplerin, ist
von besonderer Relevanz: ,,Se alcuno mi avesse in tal incontro veduta, mi avrebbe
onorato del titolo di mezzana; ma tali si direbbono egualmente tutti quelli che trattano e
che procurano un lecito matrimonio.“ Hier greift Corallina einen gesellschaftlich
negativ konnotierten Begriff auf, um ihn rhetorisch zu wenden. In der frithneuzeitlichen
italienischen Gesellschaft war der Begriff der mezzana (Kupplerin) eng mit weiblicher
Sexualitit und sozialer Grenziiberschreitung verbunden. 4?* Die Tétigkeit als
Heiratsvermittlerin, insbesondere ohne kirchliche oder familidre Legitimation, konnte
mit einem moralischen Makel behaftet sein und in manchen Regionen sogar rechtliche
Konsequenzen nach sich ziehen. Corallina verteidigt ihre Handlung jedoch als
moralisch einwandfrei und gesellschaftlich niitzlich, da sie auf ein lecito matrimonio
zielt, also auf eine rechtlich und religids legitimierte Ehe. Damit konstruiert sie sich
selbst als eine Frau, die nicht im Verborgenen handelt, sondern offen und mit ehrbaren
Motiven.*?* Thre Vermittlung erscheint somit nicht als Eingriff in die Ordnung, sondern

als deren Wiederherstellung.

In Corallina rivive il tipo della balia della commedia erudita, che il Goldoni riabilita, non
senza, direi, cadere nell’estremo opposto. Di mezzana ch’era nel teatro del 500 egli ne fa un
esempio d’abnegazione in una buona causa. E vero che il sacrificio di Corallina perde di
merito, perché, aliena com’ ¢ da terrestri passioni, non ¢ punto innamorata del padrone.**®

Goldonis Darstellung Corallinas ldsst sich im Kontext einer bewussten literarischen
Rehabilitierung traditioneller weiblicher Nebenfiguren der commedia erudita lesen. Wie
Maddalena treffend formuliert: ,,In Corallina rivive il tipo della balia della commedia

erudita, che il Goldoni riabilita, non senza, direi, cadere nell’estremo opposto.*

422 Cf. Herry 2009, S. 374.

423 Cf. Herry 2009, S. 373.

424 Cf. Lombardi 2001, S. 197.

425 Cf. Gastone Geron, Carlo Goldoni. La serva amorosa. La cameriera brillante. La donna di governo,
Mailand: 1994, S. 9.

426 Edgardo Maddalena, ,,La serva amorosa del Goldoni*, in: Rivista Dalmatica, anno I, fasc. 5, Florenz:
1900, S. 150-165.

116



Tatsédchlich ldsst sich eine Transformation des Typus der mezzana, im friihneuzeitlichen
Theater oft als zwielichtige Kupplerin oder intriganter Vermittlerin gezeichnet, in eine
moralisch aufgewertete, aufopferungsvolle Figur erkennen. Goldoni konvertiert das
Bild der verdédchtigen Heiratsstifterin in das einer uneigenniitzigen, rational handelnden
Frau, die in den Dienst eines ,,guten Zwecks* gestellt wird.*?’ Dieser Wandel entspricht
dem aufkldrerischen Bestreben, stereotypisierte Rollenbilder durch komplexere,
psychologisch und ethisch motivierte Charaktere zu ersetzen.

Doch bleibt diese Umwertung nicht ohne Ambivalenzen. Der zitierte Vorwurf,
Goldoni falle dabei ins andere Extrem, verweist auf die Tendenz, Corallina nahezu
idealtypisch zu iiberhdhen. Ihre Aufopferung erscheint vollkommen frei von
personlichen Leidenschaften oder erotischem Begehren, sie sei, wie es heilit, ,,aliena
com’¢ da terrestri passioni®, nicht in den eigenen Herrn verliebt, was ihren Verzicht um
ein entscheidendes Moment der Tragik oder inneren Spannung beraube. 4*® Der
moralische Wert ihrer Tat, die Ablehnung einer vorteilhaften Heirat, wird dadurch

insofern relativiert, als kein personlicher Verlust emotionaler Bindung damit einhergeht:

CORALLINA: Se fossi una di quelle che ambiscono, accetterei il partito. Mi
sposerebbe ora per gratitudine, ma poi, dopo qualche tempo, se ne
pentirebbe e in vece di ringraziarmi di quel che ho fatto per lui,
maledirebbe la mia pieta interessata.**

Die Aussage stellt einen zentralen Moment in Corallinas moralischer Selbstverortung
dar und offenbart zugleich ihre psychologische Differenziertheit. In dieser Passage
reflektiert sie die Moglichkeit, durch ihr Engagement fiir Florindo eine Heirat mit ihm
zu einzugehen oder zumindest zu legitimieren, weist diesen Gedanken jedoch
entschieden zuriick. Bereits die konditionale Struktur der Einleitung ,,Se fossi una di
quelle che ambiscono®, fungiert als Mittel der Abgrenzung gegeniiber einem
Weiblichkeitsbild, das durch Berechnung und Aufstiegsstreben geprigt ist. Der Begriff
ambiscono (unbedingt erreichen wollen) evoziert die zeitgendssisch negativ konnotierte
Figur der ehrgeizigen Frau, die ihr soziales Fortkommen iiber Heirat und emotionale
Manipulation anstrebt. Corallina stellt sich bewusst aullerhalb dieses Rollenmodells und
verleiht ihrem Verzicht auf einen moglichen sozialen Aufstieg moralisches Gewicht.*3°

Ihre Einschitzung der hypothetischen Ehe mit Florindo ist dabei bemerkenswert

realistisch: Sie erkennt, dass ein auf Dankbarkeit gegriindetes Heiratsverhéltnis keine

tragfahige Basis flir langfristige Zuneigung oder Respekt wére. ,,Mi sposerebbe ora per

427 Cf. Jonard 1990, S. 88.

428 Cf. Giovanelli 2007, S. 280.

429 Goldoni 2007, 11.3, S. 138.

430 Cf. Scognamiglio 2002, S. 143.

117



gratitudine, ma poi, dopo qualche tempo, se ne pentirebbe...“, diese Prognose zeigt, dass
Corallina nicht nur in der Lage ist, soziale Dynamiken zu durchschauen, sondern auch
emotionale Entwicklungen vorauszudenken. Sie erkennt das prekdre Gleichgewicht
zwischen Dank und Schuld, zwischen moralischem Einsatz und personlichem Interesse,
das insbesondere fiir Frauen in abhéngiger sozialer Position schnell kippen kann.*3!

Besonders eindrucksvoll ist in diesem Zusammenhang die Wendung ,,]la mia pieta
interessata®“. Hier bringt Corallina ein Bewusstsein dafiir zum Ausdruck, wie leicht
selbst aufrichtige Hilfe als eigenniitzig interpretiert werden kann, insbesondere, wenn
sie von einer Frau gegeniiber einem ménnlichen Schiitzling geleistet wird. Thre Furcht,
dass ihre Fiirsorge im Nachhinein nicht als Ausdruck edler Gesinnung, sondern als
taktisches Mittel zur EheschlieBung gewertet werden kdnnte, verweist auf die prekire
Stellung von weiblicher Handlungsmacht im Kontext patriarchaler Zuschreibungen:
Was bei Ménnern als Loyalitit und Verdienst gilt, erscheint bei Frauen schnell als
Manipulation oder Berechnung.**?

In dieser Passage kulminiert damit ein zentrales Spannungsfeld der Figur Corallina:
Sie handelt mit hoher moralischer Integritdt, doch bleibt sie sich der potenziellen
gesellschaftlichen Fehlinterpretation ihres Tuns stets bewusst. Ihre Entscheidung, auf
eine mogliche Verbindung mit Florindo zu verzichten, ist daher nicht Ausdruck von
Selbstverleugnung, sondern bewusster Ausdruck einer ethisch fundierten Autonomie.
Zugleich ist sie ein Akt der Selbstbehauptung: Corallina entscheidet, wie sie gesehen
werden will, nicht als mezzana mit versteckter Agenda, sondern als Frau, deren Handeln
von Loyalitidt, Klugheit und Aufrichtigkeit geleitet ist. Diese Reflexion steht
paradigmatisch fiir Goldonis Dramaturgie der aufgekldrten Charakterentwicklung:
Corallina ist keine stereotype Dienerin mehr, sondern ein sittlich handelndes Subjekt,
das in komplexen sozialen Gefiigen moralische Entscheidungen trifft, bewusst,
reflektiert und jenseits tradierten Rollenverhaltens.

Tatsachlich liegt in dieser Asexualisierung der Figur ein ideologischer Zug, der
Goldonis biirgerliche Moralvorstellungen spiegelt: Die ideale Frau handelt nicht aus
Begehren, sondern aus Tugend.*3* Corallinas Treue gilt nicht einer privaten Liebe,
sondern einer abstrakten Ethik, Ehre, Freundschaft und Gerechtigkeit. Diese
Konstruktion weiblicher Moralitit ldsst sich kritisch als Sublimierung und zugleich
Entkorperlichung weiblicher Handlungsmacht lesen: Corallina gewinnt Autonomie,

indem sie sich von weiblicher Sinnlichkeit distanziert.

41 Cf. Giovanelli 2007, S. 280.
432 Cf. Cozzi 1986, S. 15.
433 Cf. Dazzi 1936, S. XXX sowie Tellini 2020, S. 142.

118



Auf die multiplen dramaturgischen und sozialen Funktionen, die Goldoni in der
Figur der Corallina aktualisiert und zugleich transformiert verweist das folgende Zitat
von Momo: ,L'amorosa serva reinveste allora tre delle funzioni tradizionali della
Servetta affezionata ai padroni giovani: quelle di mezzana, di macchinista, [ma anche
quella d’avvocato]“. 44 Sie wird dabei zur modernen Variante der traditionellen
servetta, einer Figur.

Als mezzana nimmt Corallina klassischerweise und wie bereits erwédhnt, die Rolle
der Liebesvermittlerin ein, eine Position, die sie auch in Goldonis Stiick bekleidet,
allerdings nicht im Sinne heimlicher Intrige, sondern als moralisch legitimierte Férderin
einer standesgeméfBen und affektiv begriindeten Verbindung zwischen Rosaura und
Florindo. Dabei wird die urspriinglich ambivalente Figur der mezzana, oft mit
Sexualitdt und Tduschung assoziiert, bei Goldoni zu einer Vertreterin gesellschaftlicher
Ordnung und emotionaler Aufrichtigkeit umgedeutet.

Die Funktion der macchinista, also der lenkenden Dramaturgin des Geschehens,
betont Corallinas strategisches Geschick. Sie behilt stets den Uberblick iiber die
sozialen Konstellationen und interveniert gezielt, um Konflikte zu entschirfen oder
Missverstindnisse aufzulosen. In dieser Rolle iiberschreitet sie deutlich die passive
Stellung der Dienerin und avanciert zur zentralen Handlungstrigerin, die narrative
Fiden miteinander verkniipft und dramaturgische Uberginge gestaltet.*3

Besonders bemerkenswert ist schlieBlich die dritte Rolle, die Herry ergédnzt: jene des
avvocato (Anwalts).**¢ Corallina tritt wiederholt als Verteidigerin, Fiirsprecherin und
moralische Instanz auf, nicht nur im Interesse des jungen Paares, sondern auch gegen
die Harte und Engstirnigkeit der patriarchalen Autoritit, die in Pantalone verkorpert ist.
Ihre Argumentationen zielen dabei nicht auf personliche Vorteile, sondern auf
Gerechtigkeit, Loyalitdt und menschliche Vernunft. Damit erhdlt die serva amorosa
eine argumentative und ethische Autoritét, die weit iiber die traditionelle Funktion der
Dienerin hinausgeht.

Insgesamt ldsst sich feststellen, dass Goldoni mit Corallina eine komplexe
Frauenfigur schafft, die tief in der Theatertradition verwurzelt ist, diese jedoch zugleich

modernisiert und moralisch aufwertet. Die drei genannten Rollen, mezzana, macchinista

434 Momo 1992, S. 103 weist auf die Wiederaufnahme traditioneller Funktionen der servetta in der Figur
der Corallina hin. Ginette Herry erweitert diese Beobachtung in Band III ihrer Studie Carlo Goldoni.
Biografia ragionata (2009, S. 375) um die zusétzliche Kategorie der avvocato-Funktion, wodurch er
Corallinas Rolle nicht nur als dramaturgische Vermittlerin (mezzana) und strategische Akteurin
(macchinista), sondern auch als argumentativ handelnde Fiirsprecherin mit quasi-juristischer Autoritit
profiliert.

435 Cf. Goldoni 2007, S. 69ff.

436 Cf. Herry 2009, S. 375.

119



(lenkende Dramaturgin) und avvocato, werden nicht blo formal aktualisiert, sondern
inhaltlich mit den Idealen der Aufkldrung angereichert: Handlungsféhigkeit, Vernunft,
Integritdt. Corallina verkorpert damit eine neue dramatische Weiblichkeit, die innerhalb
der Konventionen des biirgerlichen Theaters des 18. Jahrhunderts eine emanzipatorische
Stimme erhilt.

Ihre Figur bietet zudem ein emanzipatorisches Potenzial: Gerade durch die
Ablehnung einer erotischen Abhéngigkeit tritt Corallina als souveréne Instanz auf, die
moralisch handelt, ohne auf die Liebe zum Herrn als Rechtfertigung angewiesen zu
sein. In einem dramatischen Feld, das weibliche Figuren héufig iiber ihre
Liebesbeziehungen definiert, markiert Corallinas rationale und freundschaftlich
motivierte Haltung eine bemerkenswerte Ausnahme. Sie wird zum Symbol einer
weiblichen Handlungsmacht, die nicht durch Liebe, sondern durch sittliche
Uberzeugung legitimiert ist.*3

Die gesellschaftliche Brisanz dieser Selbstbehauptung wird besonders deutlich, wenn
man sie vor dem Hintergrund der rechtlichen Stellung der Frau im 18. Jahrhundert liest.
Frauen hatten im Ancien Régime nur eingeschriankte Rechtsfdhigkeit. Sie standen unter
der Vormundschaft des Vaters oder Ehemannes und konnten iiber Besitz, Beruf oder
Ehe nicht autonom verfiigen. *® Heiraten waren zumeist von familidren und
okonomischen Interessen bestimmt, die Mitgift war dabei ein zentrales Instrument zur
Kontrolle weiblicher Lebenswege. Entscheidungen iiber Ehepartner lagen in der Regel
nicht bei den betroffenen Frauen selbst, sondern wurden im Rahmen familialer
Aushandlungen getroffen, oft unter ménnlicher Aufsicht. Unverheiratete Frauen galten
héufig als gesellschaftlich unvollstindig oder 6konomisch gefahrdet. In diesem Kontext
stellt Corallinas bewusste Ablehnung einer grandissima fortuna (eines gro3en Gliickes),
einer vorteilhaften Heirat, einen radikalen Akt der Selbstbestimmung dar.

,»S1 sapra che ho avuto cuore di rinunziare uno sposo civile, un’occasione invidiabile,
una grandissima fortuna, per delicatezza d’onore, per zelo di fedelta, per impegno di
vera onesta e disinteressata amicizia.“**® Diese Passage stellt den moralischen Kern des
Monologs dar. Corallina begriindet ihre Entscheidung nicht mit dulleren Zwéngen,
sondern mit innerer Uberzeugung: Ehre, Treue, Aufrichtigkeit und uneigenniitzige
Freundschaft. Gerade das Moment der disinteressata amicizia, uneigenniitzigen

Freundschaft, bildet einen Kontrast zur 6konomisierten Ehepolitik des 18. Jahrhunderts.

437 Cf. Geron 1994, S. 9.
438 Cf. Vismara 1978, S.45.
439 Goldoni 2007, 11.14, S. 145.

120



Indem Corallina auf materielle Vorteile verzichtet, stellt sie ein ethisches Prinzip iiber
die sozialen Erwartungen ihrer Zeit.

Zugleich artikuliert sie ein Bediirfnis nach 6ffentlicher Anerkennung: ,,Alfine si
sapra dal mondo chi sono.“ Diese Wendung betont die Spannung zwischen privater
Moral und 6ffentlicher Reputation. In einer Gesellschaft, in der weibliche Ehre stark an
Sichtbarkeit und Fremdzuschreibung gebunden war, versucht Corallina, ihre Integritdt
selbst zu definieren und dem Urteil der Gesellschaft eine eigene Erzéhlung
entgegenzusetzen. Sie beansprucht einen moralischen Raum, in dem eine Frau nicht

durch Geburt oder Stand, sondern durch ihr Handeln definiert wird.

FLORINDO: Potro assicurarmi della vostra fede?

ROSAURA: Si signore.

FLORINDO: Datemene una caparra colla vostra mano.

CORALLINA: Oh, basta cosi. Le cirimonie vanno troppo avanti. Premeva

sapere, se il vostro genio ¢ d’accordo; ora che ne siete
assicurati, s’hanno a far le cose a dovere, e I’ha da sapere il
signor Pantalone, prima che vi tocchiate la mano. Sono una
donna onesta, e non permettero che cosi di nascosto...**

Diese Szene stellt einen bedeutenden Moment im Spannungsfeld zwischen individueller
Emotion, gesellschaftlicher Norm und weiblicher Handlungsmacht dar. Florindo und
Rosaura stehen kurz vor einem symbolischen Akt der gegenseitigen Bindung, dem
Handschlag als Zeichen der Verlobung oder zumindest der gegenseitigen
Absichtserkldrung. Florindos Bitte ,,Datemene una caparra colla vostra mano* evoziert
in seiner Formulierung den okonomischen Begriff der caparra (Anzahlung, Pfand)*!
und iibertrdgt ihn auf den zwischenmenschlichen Bereich: Die Geste der Beriihrung
wird zur Garantie, zur korperlich performativen Sicherstellung von Treue und
Einverstéindnis.**?

An dieser Stelle greift Corallina ein, nicht nur als Figur im Dienste der Ordnung,
sondern als moralisch legitimierte Instanz mit klaren gesellschaftlichen MaBstében. Thr
Einspruch ,,0h, basta cosi. Le cirimonie vanno troppo avanti* relativiert die emotionale
Dynamik der Szene und ruft die gesellschaftliche Realitit ins Gedéchtnis: Eine

korperliche Anndherung, selbst eine scheinbar harmlose wie das Beriihren der Hand,

40 Goldoni 2007, I1.14, S. 145.
4“1 Cf. Giovanelli 2007, S. 283.
442 Cf. Lombardi 2001, S. 197ff.

121



kann im biirgerlichen Kontext des 18. Jahrhunderts als vorweggenommene Intimitét
gelten, die ohne familidre Billigung als unschicklich, ja unehrenhaft gewertet wird.*#?

Corallinas Haltung ist dabei doppelt codiert: Einerseits schiitzt sie Rosaura vor einem
moralischen Fehltritt, der ihren Ruf und ihre Heiratsfdhigkeit gefdhrden konnte,
andererseits unterstreicht sie ihre eigene Position als donna onesta, als Frau, die sich
nicht nur um die &duBlere Ordnung bemiiht, sondern auch um die Wahrung weiblicher
Ehre. Gerade in einer Gesellschaft, in der die Ehre einer Frau wesentlich iiber ihre
Sexualmoral und 6ffentliche Zuriickhaltung definiert wurde, erhélt diese Intervention
groBBes Gewicht. Der Satz ,non permetterd che cosi di nascosto...” zeigt zudem, dass
Corallina Wert auf formale Legitimation und Transparenz legt, nicht Heimlichkeit,
sondern die Zustimmung des Vaters (,,I’ha da sapere il signor Pantalone) soll
Grundlage des weiteren Handelns sein.

Dieser Eingriff ist nicht bloB ein konservativer Reflex, sondern Ausdruck einer
bewussten sozialen Verantwortung. Corallina handelt als Vermittlerin zwischen
Emotion und Konvention, zwischen individueller Freiheit und sozialer Bindung. In ihrer
Ablehnung der heimlichen Handberiihrung verkorpert sie eine weibliche Instanz, die
sowohl iliber moralische Autoritét als auch iiber situatives Machtbewusstsein verfiigt,
ein bemerkenswerter Rollenanspruch angesichts der rechtlich und sozial
eingeschriankten Stellung von Frauen im 18. Jahrhundert.

Aus literatur- und gesellschaftshistorischer Perspektive fungiert dieser Monolog als
exemplarisches Zeugnis der aufkldrerischen Idee weiblicher Autonomie, wie sie
Goldoni im Rahmen seiner Theaterreform verfolgt. Corallina ist keine passiv leidende
Frauengestalt, sondern eine selbstreflexive, handlungsfahige Protagonistin, die sich mit
den Mitteln der Sprache einen Ort in der moralischen Offentlichkeit schafft. IThr
Monolog dient nicht nur der Charakterisierung, sondern auch der paddagogischen
Kommunikation mit dem Publikum, im Sinne einer moralischen Aufkldrung {iber
weibliche Handlungsfdhigkeit, soziale Gerechtigkeit und die ethische Kraft des

Verzichts.***

7.2. Schliisselszene 11.3

[E] questa la scena portante della commedia, nel corso della quale Corallina, dopo i due
dialoghi di "collaudo" con Brighella (1.9) e con Rosaura (I.11), affronta la sua piu difficile
prova dialettica. Abilita retorica, talento seduttivo e la sempre attiva prontezza di spirito le
permetteranno non solo si "se-durre” Pantalone, ma anche di ratificare una sorta di alleanza

443 Cf. Lombardi 2001, S. 198.
44 Cf. Giovanelli 2007, S. 284.

122



complice fra due che- se pensiamo alla successiva scena II.12 nella quale Corallina esprime
tutta la sua pulsione materna nei confronti di Florindo- possono considerarsi una sorta di
ideale coppia genitoriale.**

Nach Giovanelli markiert die betreffende Szene einen entscheidenden dramaturgischen
Wendepunkt und unterstreicht zugleich die zentrale Stellung Corallinas innerhalb der
dramatischen Struktur des Stiicks. Nach zwei vorbereitenden Dialogen, dem taktischen
Gespriach mit Brighella (I1.9) und der sensiblen Anndherung an Rosaura (I.11), tritt
Corallina in eine rhetorisch anspruchsvolle Konfrontation mit Pantalone, die als ihre
bedeutendste prova dialettica (argumentativer Beweis) gewertet werden kann. Diese
Szene dient nicht nur der narrative Verdichtung, sondern fungiert auch als Priifstein fiir
Corallinas rhetorische und soziale Kompetenz. Ihre Argumentationsweise vereint dabei
drei entscheidende Qualititen: rhetorische Gewandtheit, subtile Uberzeugungskraft
(talento seduttivo) und eine stets wache prontezza di spirito, also die Fahigkeit, spontan
auf situative Anforderungen zu reagieren. In der Auseinandersetzung mit Pantalone
gelingt es ihr nicht nur, dessen Misstrauen zu entkriften und seine Haltung zu
beeinflussen, sondern dariiber hinaus eine emotionale Verbindung aufzubauen, die iiber
das reine Herr-Dienerin-Verhéltnis hinausgeht. Thre Féhigkeit zur se-duzione fungiert
als sprechendes Wortspiel und verweist zugleich auf ein subtiles Verstindnis
interpersonaler Dynamiken sowie der Mechanismen sozialer Rollenverteilung.
Bemerkenswert ist zudem die Interpretation der Szene als symbolische Etablierung
eines komplementdren Biindnisses zwischen Corallina und Pantalone, das auf
gegenseitiger Anerkennung und implizitem Vertrauen beruht. Die spétere Szene (11.12),
in der Corallina eine ausgeprigte, beinahe miitterliche Fiirsorge fiir Florindo zeigt,
unterstiitzt diese Lesart: Gemeinsam verkorpern Corallina und Pantalone eine Art ideale
coppia genitoriale, ein elterliches Modell, das jenseits biologischer Verwandtschaft auf
Fiirsorge, Autoritdt und moralischer Verantwortung basiert. Damit iiberfithrt Goldoni
das klassische Dienerin-Herr-Schema in eine neue, sozial aufgeladene
Beziehungsebene, die den normativen Rahmen des 18. Jahrhunderts reflektiert und

gleichzeitig infrage stellt.
PANTALONE: Ve digo ben, che in casa mia me faré servizio a no ghe vegnir.
CORALLINA: Perché, signor Pantalone? Ho commesso qualche mala creanza?
PANTALONE: No ve n’abbi¢ per mal. In casa mia no gh’ho gusto che ghe vegni.

CORALLINA: Benissimo: sara servito. Ella ¢ padrone di casa sua. Puod ricever chi
vuole; puo cacciar via chi comanda: ¢ un signore tutto prudenza, non ¢

445 Giovanelli 2007, S. 258.
123



capace di operar senza fondamento, non ¢ capace di lasciarsi acciecare
dalla passione; avra i suoi giusti motivi, le sue giuste ragioni. Non mi
vuole in casa sua? Pazienza, non ne son degna, € non ci verrd mai piu.
Non lo disgusterei per tutto 1’oro del mondo. Il signor Pantalone de’
Bisognosi, che con tanto amore, con tanta carita, s’¢ interessato a favore
del mio padrone, disgustarlo? Il cielo me ne guardi! No, signor
Pantalone, non dubiti, I’assicuro: in casa sua non ci verrd mai piu.**¢
Die Szene zwischen Corallina und Pantalone markiert einen zentralen Moment der
sozialen Auseinandersetzung. Pantalones kategorische Zuriickweisung ,,In casa mia no
gh’ho gusto che ghe vegni“, ist Ausdruck der autoritiren Verfiigungsmacht des
Hausherrn, wie sie im 18. Jahrhundert sowohl sozial als auch rechtlich unhinterfragt
einem mainnlichen Oberhaupt zustand. **’ In dieser Konstellation trifft die Figur
Corallina als weibliche Dienerin doppelt auf strukturelle Unterordnung: sowohl durch
Geschlecht als auch durch Stand.

Bemerkenswert ist daher, wie Corallina auf diese Zuriickweisung reagiert, nicht
durch offene Konfrontation, sondern durch eine rhetorisch hochdifferenzierte Strategie,
die sich é&uBerlich der patriarchalen Ordnung unterordnet, diese jedoch durch
performative Ironie und moralische Spiegelung untergribt. Ihr scheinbar bescheidenes
Nachfragen, ,,Perché, signor Pantalone? Ho commesso qualche mala creanza?*, evoziert
zundchst das Muster weiblicher Demut und Selbstverantwortung, wie es dem Ideal der
donna onesta im 18. Jahrhundert entsprach: tugendhaft, zuriickhaltend, respektvoll
gegeniiber méannlicher Autoritét.*48

Doch Corallina nutzt genau dieses kulturelle Rollenbild, um die moralische
Inkonsequenz Pantalones zu entlarven. Indem sie ihn in iiberhohter Sprache als
verniinftigen, gerechten und besonnenen Mann beschreibt, ,,un signore tutto prudenza,
non ¢ capace di operar senza fondamento®, hilt sie ihm indirekt einen Spiegel vor, der
seine aktuelle Handlung als impulsiv, ungerecht und unvereinbar mit seinem Selbstbild
erscheinen ldsst. Diese Form der indirekten Kritik ist gerade im historischen Kontext
bedeutsam: Frauen verfiigten im 18. Jahrhundert weder {liber 6ffentliches Rederecht
noch iiber politische Stimme; sie mussten ihre Position iiber subtile kommunikative
Mittel vertreten, die gesellschaftlich akzeptabel blieben. Corallina beherrscht dieses
Spiel virtuos. lhre Rede erreicht ihren Hohepunkt in einer pathetischen

Loyalitdtsbekundung: ,,Non lo disgusterei per tutto l’oro del mondo.“ Diese

Formulierung dient nicht allein der Selbstverteidigung, sondern betont Corallinas

46 Goldoni 2007, 11.3, S. 113.
47 Cf. Pertile 1966, S. 2.

448 Cf. Francesco Brandileone, Saggi sulla storia della celebrazione del matrimonio in Italia, Mailand:
1906, S. 383.

124



Bereitschaft zur Selbstaufgabe im Namen moralischer Ordnung, ein Motiv, das gerade
im biirgerlichen Diskurs des 18. Jahrhunderts Frauen vorbehalten war. Doch Corallina
affirmiert dieses Opfer nicht passiv, sondern inszeniert es bewusst als Mittel, um
moralische Autoritét zurlickzugewinnen. Indem sie sich scheinbar unterordnet, iiberhoht
sie ihre eigene Position: nicht als gehorsame Magd, sondern als tugendhafte Frau, die
ihre Ehre wahrt und zugleich ethisch handelt.

SchlieBlich fiihrt sie Pantalones fritheres wohlwollendes Verhalten an, ,,che con tanto
amore, con tanta carita, s’¢ interessato a favore del mio padrone®, um eine Kontinuitét
von Menschlichkeit und Fiirsorge zu beschworen, die sein jetziges Verhalten als
Abweichung erscheinen ldsst.** Diese Strategie wirkt zugleich auf emotionaler wie auf
moralischer Ebene: Sie appelliert nicht an Pantalones Macht, sondern an sein Gewissen.

Im Kontext des 18. Jahrhunderts, in dem Frauen weder iiber Eigentum noch iiber
juristische oder politische Souverénitit verfligten und als rechtlich abhidngige Wesen
galten (unter der Vormundschaft von Vater oder Ehemann)*, ist Corallinas Verhalten
als ein Akt subtiler Emanzipation zu lesen. Ohne die gesellschaftliche Ordnung frontal
zu hinterfragen, nutzt sie ihre sprachliche Kompetenz, emotionale Intelligenz und
moralische Integritit, um sich innerhalb des bestehenden Systems Gehor, Respekt und
Handlungsmacht zu verschaffen. Goldoni stellt mit ihr eine weibliche Figur vor, die
innerhalb der engen Grenzen ihrer Zeit eine bemerkenswerte Form sozialer Autonomie
entwickelt, ein Beispiel fiir die Aufwertung weiblicher Rollen im Rahmen des

biirgerlichen Aufkldrungstheaters.

CORALLINA: Vorrei che per finezza, per grazia, mi dicesse il motivo, perché non
vuole ch’io venga nella sua casa.

PANTALONE: Ve lo diro liberamente. Ho avudo tanto poco gusto, tanta mala fortuna
per aver parla a favor de sior Florindo, che no voggio piu intrigarmene
né poco, né assae; € no voi aver da far co nissun, che dependa da quella
casa.

CORALLINA: Benissimo; son persuasa; lodo la sua condotta, ¢ non ho motivo di
lamentarmi. Dubitava quasi ch’ella avesse mal concetto di me.

PANTALONE: Oh no, fia.

CORALLINA: Ella sapra benissimo, ch’io sono una donna onorata.
PANTALINE: No digo al contrario...
CORALLINA: Che in casa del signor Ottavio, dove sono nata, cresciuta, maritata ¢

rimasta vedova, non ho mai dato motivo di mormorare de’ fatti miei.

449 Cf. Giovanelli 2007, S. 258.
450 Cf. Kapitel 6.

125



PANTALONE: Xe verissimo...

CORALLINA: E se sono venuta a stare col signor Florindo, I’ho fatto per amicizia, per
compassione, per carita.

PANTALONE: Qua mo, qua mo tutti no crede che la sia cussi.

CORALLINA: E che credono? Ch’io sia una sfacciata, una donna scorretta, una poco
di buono? So che il signor Pantalone non lo crede, so che un uomo
onesto, un galantuomo, non ¢ capace di pensar male degli altri. Ma
giuro al cielo, se vi fosse persona che ardisse macchiar in un picciol neo
la mia reputazione, benché sia donna, avrei coraggio di saltargli alla
vita, graffiargli il viso, strappargli la lingua, cavargli il cuore.*!

Die Konfrontation mit Pantalone bringt nicht nur Corallinas personliche Verletzlichkeit
zum Ausdruck, sondern auch ihr Bewusstsein fiir die prekére Lage einer Frau, die sich
dem Urteil und den Geriichten der Gesellschaft ausgesetzt sieht, besonders als
alleinstehende, verwitwete Frau im 18. Jahrhundert ohne méannlichen Schutz.

Corallina beginnt zunéchst kontrolliert und hoflich, ,,Vorrei che per finezza, per
grazia, mi dicesse il motivo”, und setzt auf die sozialen Codes von Anstand und
Dialogbereitschaft. Sie fordert Respekt durch formale Hoflichkeit ein, noch ohne
Widerspruch. Pantalones Antwort verweist jedoch nicht auf personliches Fehlverhalten
ihrerseits, sondern auf eine allgemeine Distanzierung von Florindos Umfeld: ,,No voi
aver da far co nissun, che dependa da quella casa.“ Hier zeigt sich die strukturelle
Problematik weiblicher Abhingigkeit im 18. Jahrhundert: Corallinas Ansehen wird {iber
ihre Verbindung zu einem Mann definiert. Ihre individuelle Integritét zdhlt weniger als
die Haushaltszugehorigkeit, ein Muster, das rechtlichen und sozialen Normen jener Zeit
entspricht, in denen Frauen stets als Teil eines ménnlich kontrollierten Systems
galten.*? Corallina erkennt diese Dynamik sofort, stellt sich ihr jedoch selbstbewusst
entgegen. Thre Wiederholung der eigenen Ehrenhaftigkeit, ,,Ella sapra benissimo, ch’io
sono una donna onorata®, ist dabei nicht blof3 eine defensive Geste, sondern ein Akt
aktiver Selbstvergewisserung.*>* Sie beruft sich auf ihre Herkunft und Lebensstationen,
,hata, cresciuta, maritata e rimasta vedova®, und konstruiert so eine Biografie, die auf
moralischer Bestidndigkeit basiert. Gerade fiir verwitwete Frauen war es im 18.
Jahrhundert entscheidend, als sittsam und zuriickgezogen zu gelten, um ihren Ruf zu
wahren.** Corallina nimmt diese Erwartung auf, um ihre Integritit zu unterstreichen,

,,;non ho mai dato motivo di mormorare de’ fatti miei‘.

41 Goldoni 2007, I1.3, S.113f.
452 Cf. Alpal994, S. 353.

453 Cf. Giovanelli 2007, S. 260.
454 Cf. Pertile 1966, S. 234f.

126



In einem dramatischen Umschlag erfolgt dann ihre heftigste Replik: ,,Giuro al
cielo.... Der leidenschaftliche Ausbruch, in dem Corallina Gewaltphantasien gegen
jeden duBert, der ihre Ehre in Frage stellt, ,graffiargli il viso, strappargli la lingua,
cavargli il cuore®, bricht mit dem Bild der geméBigten, kontrollierten Frau, wie es die
Gesellschaft der Zeit verlangt. Doch gerade in dieser emotionalen Explosion offenbart
sich eine Form weiblicher Selbsterméchtigung. Corallina ist sich bewusst, dass ihre
soziale Existenz mafgeblich von ihrer reputazione (ihrem Ruf) abhéngt, einem fragilen
Gut, das insbesondere bei Frauen leicht zerstort werden konnte, sei es durch Geriichte,
sexuelle Unterstellungen oder gesellschaftliche Abwertung.**® Thre aggressive Sprache
ist Ausdruck dieser existenziellen Bedrohung und zugleich ein Akt der Verteidigung
einer von Ménnern dominierten Ehrvorstellung mit den Mitteln der Sprache, aber auch
mit der Imagination korperlicher Gegenwehr.

Diese Szene ist daher nicht nur ein personliches Plddoyer fiir moralische Unschuld,
sondern ein dramatischer Kommentar zur weiblichen Situation im 18. Jahrhundert.
Goldoni fiihrt mit Corallina eine Figur vor, die sich nicht mit dem ihr zugedachten Platz
am Rand der Gesellschaft zufriedengibt, sondern ihre Stimme erhebt, wortwortlich und
symbolisch, gegen ein System, das sie auf bloBe Abhingigkeit reduziert.*>° Thre Wut,
ihr Stolz und ihre leidenschaftliche Verteidigung ihrer Ehre sprengen die normativen
Rollenerwartungen, ohne jedoch den gesellschaftlichen Rahmen zu sprengen, denn auch
in ihrer Empo6rung wahrt Corallina rhetorische Kontrolle und moralische Stringenz.

In Goldonis biirgerlichem Reformtheater wird Corallina so zur Stellvertreterin eines
neuen Frauentypus: einer Frau, die innerhalb der bestehenden Ordnung Selbstachtung,
Rederecht und moralische Autoritdt beansprucht, in einer Zeit, in der Frauen rechtlich
entrechtet und sozial marginalisiert waren.

Im weiteren Verlauf des Dialogs zwischen Corallina und Pantalone entfaltet sich
deutlich Corallinas Uberzeugungskraft und argumentative Uberlegenheit. In einem
gesellschaftlichen System, das Frauen formal kaum Handlungsspielriume einrdumt,
gelingt es ihr durch geschickte Rhetorik und strategische Emphase, Pantalone

allméhlich zum Umdenken zu bewegen.

CORALLINA: Anzi, mi perdoni, signor Pantalone ella ¢ un uomo di virtu, di prudenza,
ma questa volta s’inganna. Una vendetta onesta ¢ lodabile qualche
volta. Per rifarsi delle impertinenze della signora Beatrice, dovrebbe
anzi assistere e favorire il povero signor Florindo. In questa maniera
farebbe un’opera di pieta; e quest’opera di pieta tornerebbe in profitto
dell’innocente, in danno della matrigna, e in gloria del signor Pantalone,

455 Cf. Momo 1992, S. 100.
456 Cf. Dazzi 1936, S. 3.

127



il quale sendo uomo di mente e di cuore, avrebbe ritrovata la maniera di
vendicarsi da uomo grande, da uomo celebre, da par suo.

PANTALONE: Vu dis¢ ben, e me piase la massima, e gh’aveva pensa anca mi. Ma
cossa possio far per sto putto? Mi no son so parente, mi no gh’ho titolo
de agir per ello. Lu el gh’ha poco spirito, quella donna xe un diavolo;
no ghe trovo remedio.

CORALLINA: Eh! ve lo troverei ben io il rimedio, s’io fossi ne’ piedi del signor
Pantalone.

PANTALONE: Via mo, come?
CORALLINA: E un dar acqua al mare, voler dar consigli ad un uomo della sua qualita.
PANTALONE: Parl¢, che me fe servizio.

CORALLINA: Per obbedirla, dird: vuol ella acquistare un titolo sopra il signor
Florindo, e potere a faccia scoperta operar per lui, e far che stieno a
dovere il padre, la matrigna, il fratellastro, e tutti li suoi nemici?

PANTALONE: Via mo, come?
CORALLINA: Lo prenda in casa, gli dia per moglie la signora Rosaura...
PANTALLONE: Mo adasio, adasio. No la xe miga una bagattella...

CORALLINA: Sa ella che il signor Florindo ¢ figlio unico? Che ha suo padre quattro o
cinque mila scudi d’entrata? Che se non casca il mondo, hanno ad
essere tutti suoi?

PANTALONE: Xe vero; ma...

CORALLINA: Non vede che il signor Ottavio ¢ vecchio, indisposto, imperfetto; che
poco pud vivere, e che presto il figlio sara padrone?*”’

Corallina agiert hier nicht als Dienerin im klassischen Sinn, sondern als politisch
denkende Akteurin, die Moral, Emotion und Eigennutz zu einem {iberzeugenden
Argumentationsstrang verbindet. 4°® Thre Strategie ist zunichst schmeichelnd und
indirekt: ,,Mi perdoni, signor Pantalone, ella ¢ un uomo di virtu, di prudenza, ma questa
volta s’inganna.” Mit dieser rhetorischen Einleitung wahrt sie den Respekt gegeniiber
der minnlichen Autoritit, untergrdabt sie aber zugleich, indem sie Pantalones
Einschitzung als Irrtum deklariert. In einer Gesellschaft, in der Frauen als
vernunftunfiahig oder emotional geleitet galten, ist es bemerkenswert, dass Corallina
hier in die Rolle einer Beraterin tritt, die die moralische und politische Tragweite von
Entscheidungen erdrtert.

Besonders interessant ist ihre Begriindung: ,,Una vendetta onesta ¢ lodabile qualche

volta.” Die Formel wirkt provokant, da sie einen moralisch negativ konnotierten Begriff

457 Goldoni 2007, I1.3, S.115f.
458 Cf. Herry 2009, S. 275.

128



(,,Rache) in einen positiven Kontext riickt. Corallina gibt sich nicht als Idealistin,
sondern als Realistin, sie kennt die Spielregeln ménnlicher Ehre, der sie sich rhetorisch
bedient, um Pantalones Handlungsbereitschaft zu wecken. *° Dabei verbindet sie
pietistische Werte (,un’opera di pieta”) mit einem Appell an Pantalones
gesellschaftliches Prestige (,,in gloria del signor Pantalone”). Sie entwirft ein Szenario,
in dem biirgerliche Wohltétigkeit, familidre Ordnung und personliche Ehre kongruent
erscheinen, eine Argumentationsweise, die im 18. Jahrhundert hohe Uberzeugungskraft
hatte, gerade im Hinblick auf ménnliche Rollenideale als virtuoso (tugednhaft) und
pater familias (Familienvater).

Zugleich offenbart diese Szene die strukturelle Beschrinkung weiblicher
Handlungsmacht: Corallina selbst kdnnte den rimedio (Abhilfe) liefern, wire sie an
Pantalones Stelle. Doch weil sie als Frau und Dienerin formal keine
Entscheidungsgewalt besitzt, muss sie ihre Losung vorschlagen, nicht durchsetzen. Thre
Formulierung, ,,Eh! ve lo troverei ben io il rimedio, s’io fossi ne’ piedi del signor
Pantalone”, ist insofern doppeldeutig: Sie demonstriert sowohl ihre Kompetenz als auch
ihre soziale Ohnmacht. Gleichzeitig aber instrumentalisiert sie Pantalones Status, um
iiber ihn indirekt Einfluss zu nehmen. Das ist ein typisches Handlungsmuster fiir Frauen
im 18. Jahrhundert, die innerhalb patriarchaler Strukturen iiber sekunddre Machtformen
verfligten, durch Sprache, Vermittlung, Einflussnahme.

Die eigentliche Pointe ihrer Argumentation liegt in der Konstruktion einer Allianz:
Pantalone soll Florindo aufnehmen und ihm Rosaura zur Frau geben. Damit entwirft
Corallina nicht nur eine praktische Losung fiir Florindos soziale Marginalisierung,
sondern auch eine Ehestiftung, die auf 6konomischer Vernunft basiert. Sie argumentiert
mit dem potenziellen Erbe, ,,quattro o cinque mila scudi d’entrata®, und verweist auf die
Schwiche des Vaters (,,indisposto, imperfetto®) als Hinweis auf Florindos baldige
Erbschaft. Dieses Kalkiil ist typisch fiir den Okonomischen Ehemarkt des 18.
Jahrhunderts, in dem Heiraten nicht primér aus Liebe, sondern aus Vermogens-,
Standes- und Versorgungsinteressen geschlossen wurden.*®® Corallina bewegt sich hier
mit erstaunlicher Leichtigkeit in diesem System: Sie kennt die Regeln, denkt
Okonomisch und strategisch, und gebraucht diese Logik, um das Schicksal ihres
Schiitzlings zu wenden.

Im weiteren Dialog mit Pantalone gelingt es Corallina, eine komplexe

Argumentation zu entfalten, die Skonomische, moralische und affektive Uberlegungen

459 Cf. Giovanelli 2007, S. 260f.
469 Eine vertiefte Analyse hierzu findet sich in den Kapiteln 6.1 und 6.2.

129



verkniipft, um eine fiir ihren Herrn vorteilhafte Heirat mit Rosaura zu fordern. Dabei

bleibt sie stets innerhalb der Grenzen des akzeptierten weiblichen Rollenverhaltens, und

nutzt genau diese Konventionen strategisch fiir ihre Zwecke.

CORALLINA:

PANTALONE:

CORALLINA:

PANTALONE:

CORALLINA:

PANTALLONE:

CORALLINA:

PANTALONE:

CORALLINA:

Favorisca. Gia facciamo cosi per discorrere, per passare il tempo. Se il
signor Florindo fosse in casa, fosse erede, fosse come dovrebbe essere,
avrebbe difficolta di dargli la sua figliuola?

Mi no. La casa xe bona, el putto me piase.

Orsu; vede vossignoria questa donnetta? Quanto vale, che non passa
domani che il signor Florindo ¢ in casa, ¢ padrone, e la signora Beatrice
colle trombe nel sacco batte la ritirata?

Magari! Gh’averave gusto da galantomo.
Allora gliela darebbe la signora Rosaura?
Ve digo de si.

Chi sa poi allora, se il signor Florindo fosse di tal opinione. Per questo
voleva io che il signor Pantalone avesse merito nel suo
accomodamento, accido ad occhi chiusi il mio padrone prendesse per
moglie la signora Rosaura.

Mo perché gh’aveu sta premura? Che interesse gh’aveu per mi, e per
Rosaura mia fia?

Confesso il vero: mi levo la maschera. Tutto faccio per il mio padrone.
Conosco la signora Rosaura, so ch’¢ una buona figlia, so che per lui
sarebbe un partito d’oro. Ho paura, se entra in grandezza, che gli amici,
che i parenti lo tirino a qualche matrimonio avvantaggioso in
apparenza, e pregiudiciale in sostanza. Che gli tocchi qualche vanerella,
qualche civettuola di quelle del tempo d’oggidi; essendovi troppo gran
carestia di fanciulle savie, morigerate, come la vostra, che il cielo ve la
benedica. E per questo la vorrei assicurare per il signor Florindo, e
gliene ho parlato, e sarebbe contento ed ella forse forse non direbbe di
no, e sarebbe un matrimonio che farebbe crepar d’invidia mezza citta, e
mezza giubilerebbe dal contento. Ma vossignoria ha i suoi riguardi, non
vuole, non le pare. Non so che dire. Se il signor Florindo torna in casa,
sara attorniato, sara sedotto, non mi ascoltera forse piu. Me ne dispiace,
ma non c¢’¢ rimedio. '

Zunichst beginnt Corallina scheinbar beildufig und ironisch distanziert: ,,Gia facciamo

cosi per discorrere, per passare il tempo®. Diese rhetorische Einleitung minimiert

vordergriindig die Relevanz des Themas, was es ihr erlaubt, eine heikle Angelegenheit,

die Anbahnung einer Ehe, ohne soziale Grenziiberschreitung zur Sprache zu bringen. In

einer Zeit, in der Frauen keine rechtliche Verfliigungsgewalt iiber Heiratsentscheidungen

hatten und selbst nicht frei iiber Ehepartner entscheiden konnten, stellt es eine subtile

Form weiblicher Handlungsmacht dar, diese Thematik {iberhaupt zu artikulieren.

461 Goldoni 2007, 1.3, S. 116-118.

130



In der Folge gelingt es Corallina, Pantalone Schritt fiir Schritt in ein hypothetisches
Gedankenspiel zu verwickeln: ,,Se il signor Florindo fosse in casa, fosse erede [...]
avrebbe difficolta di dargli la sua figliuola?, sie bringt ihn dazu, die Heirat mit
Florindo selbst zu bejahen, ohne dass ein direkter Antrag oder ein gesellschaftlich
unangemessener Vorstol erfolgt. Diese Gespréichsfithrung ist Ausdruck ihrer hohen
sozialen Intelligenz und zeigt, wie sie innerhalb des vorgegebenen Rahmens weiblicher
Zuriickhaltung dennoch zielgerichtet Einfluss nimmt.

Bemerkenswert ist auch, wie Corallina ihre eigene Motivation offenlegt, ein fiir
weibliche Figuren des 18. Jahrhunderts ungewohnlich expliziter Moment: ,,Mi levo la
maschera. Tutto faccio per il mio padrone.”*%? In der dramatischen SelbstentbloBung
erkennt sie zwar ihre Position als Dienstmagd an, behauptet jedoch eine moralisch
iiberlegene Haltung, die nicht aus Eigennutz, sondern aus Sorge um Florindos Zukunft
gespeist ist. Dabei unterlduft sie implizit das gesellschaftliche Bild der Frau als
emotional oder irrational handelndes Wesen: Corallina kalkuliert klug und
vorausschauend, zeigt Besorgnis iiber mdgliche politische oder 6konomisch motivierte
Ehen (,,qualche matrimonio avvantaggioso in apparenza, ¢ pregiudiciale in sostanza‘)
und denkt iiber familidre Loyalitdten hinaus.

Ein zentrales Motiv in dieser Szene ist Corallinas Kritik am zeitgendssischen
Heiratsmarkt und den damit verbundenen weiblichen Rollenbildern. Thre Angst,
Florindo konne einer ,vanerella, qualche civettuola® verfallen, verweist auf ein
gesellschaftliches Missverhéltnis: Es gibt, so Corallina, eine ,,gran carestia di fanciulle
savie, morigerate. In diesem Satz kulminiert nicht nur ihre Einschitzung des
weiblichen Verhaltensideals, sondern auch eine implizite Selbstpositionierung als
moralische Instanz, die nicht aus Begehren, sondern aus Fiirsorge und Tugend
argumentiert. 4 Diese Haltung entspricht dem zeitgendssischen Idealbild der
aufgekldrten Frau im biirgerlichen Diskurs, einer Frau, die durch MiBigung, Klugheit
und moralische Festigkeit tiberzeugt, ohne 6ffentlich oder rechtlich in Erscheinung zu

treten.*0*

462 Hosle 1993, S. 325.

463 Cf. Dazzi 1936, S. 46.

464 Sieche hierzu: Gisela Bock, Frauen in der europiischen Geschichte. Vom Mittelalter bis zur
Gegenwart, Miinchen: 2000. Bock bietet eine epocheniibergreifende Analyse der politischen,
rechtlichen und sozialen Stellung von Frauen in Europa und zeigt, wie sich Geschlechterverhéltnisse
unter dem Einfluss historischer, kultureller und institutioneller Faktoren entwickelten. Besonderes
Augenmerk gilt dabei der strukturellen Benachteiligung von Frauen sowie der Herausbildung
geschlechtsspezifischer Rollenzuweisungen, insbesondere in der biirgerlichen Gesellschaft seit der
Frithen Neuzeit.

131



Der Ausschnitt endet mit einem resignativen Ausblick: ,,Se il signor Florindo torna
in casa, sara attorniato, sara sedotto, non mi ascoltera forse piu.” Hier spricht Corallina
die Grenzen ihrer Einflussnahme offen an. Ihre strategische Wirksamkeit ist an ihre
momentane Néhe zu Florindo und an ihre Rolle als Vertraute gebunden, sollte sich das
soziale = Machtgefiige  verschieben,  verliert sie = moglicherweise  ihren
Handlungsspielraum. Diese Unsicherheit verweist auf die strukturelle Instabilitét
weiblicher Macht im 18. Jahrhundert: Sie bleibt situativ, abhingig von Kontexten und
Beziehungen, nie rechtlich abgesichert oder institutionell verankert.

Besonders deutlich tritt die Ambivalenz zwischen sozialer Abhdngigkeit und
moralischer Selbstbehauptung in Corallinas abschlieBender Rede hervor. Thre Worte an
Pantalone offenbaren nicht nur die strukturellen Begrenzungen weiblicher Existenz im
18. Jahrhundert, sondern zugleich eine bemerkenswerte ethische Selbstvergewisserung,

die weit iiber ihre gesellschaftlich zugeschriebene Rolle hinausreicht.

PANTALONE: E po, co cerch¢ de maridar sior Florindo, xe segno che con lu no gh’¢
gnente.

CORALLINA: E cerco di maritarmi ancor io.
PANTALONE: No faressi mal: s€ zovene.
CORLALLINA: Non vi ¢ altro, che non ho dote.

PANTALONE: Vu s¢ pur stada maridada un’altra volta. Cossa aveu fatto della vostra
dota?

CORALLINA: La dote ch’io aveva allora, ¢ andata.
PANTALONE: Col vostro spirito no ve manchera un bon partio.
CORALLINA: Eh signor Pantalone, ci vuol altro che spirito!
PANTALONE: S¢ una bona donna, ¢l cielo ve provedera.

CORALLINA: Sentite: io vi parlo schietto. Faccio tanto per il signor Florindo: spero
che anch’egli qualche cosa fara per me. Se va bene per lui, per me pure
mi lusingo che non andera male; e se sara padrone del suo, son certa
che un po’ di dote me la dara. Conosco il suo buon cuore, so ch’¢ un
figliuolo grato ed onesto; ma quando ancora mi dovessi ingannare, e
meco dovesse essere ingrato, non mi pentird mai di quello che per lui
ho fatto, essendo certa e sicura, che il bene ¢ sempre bene; e che tutto il
bene, che da noi si fa, viene ricompensato dal cielo; signor si, dal cielo,
che conosce il cuore delle persone, e premia e rimunera le buone opere
e le buone intenzioni. Signor Pantalone la riverisco divotamente.
(parte)465

465 Goldoni 2007, 1.3, S. 118f.
132



In dem abschlieBenden Dialog zwischen Pantalone und Corallina wird deutlich, wie
sehr die Heirats- und Mitgift-Thematik als zentrales Regulativ weiblicher
Lebensentwiirfe fungierte, und wie eine Frau ohne Okonomische Absicherung auf
strategische Loyalitdt und moralische Integritét als symbolisches Kapital angewiesen
war.

Corallina thematisiert offen ihre prekére Heiratsfahigkeit: ,,Non vi ¢ altro, che non ho
dote.” In der frithneuzeitlichen und aufklirerischen Gesellschaft war die Mitgift ein
entscheidendes Kriterium fiir EheschlieBungen, nicht nur als finanzielle Grundlage,
sondern auch als Ausdruck familialer Ehre und sozialer Absicherung.*®® Eine Frau ohne
dote war nahezu unvermittelbar und 6konomisch verwundbar. Corallina beschreibt ihre
Mitgift aus der vorherigen Ehe mit den Worten ,,¢ andata® — ein Ausdruck, der subtil
auf deren Verlust verweist und zugleich ihre 6konomische Irrelevanz im Rahmen des
zeitgendssischen Heiratsmarktes markiert. Damit wird deutlich, dass sie sich als
verwitwete Frau in einer gesellschaftlich wie dkonomisch marginalisierten Position
befindet.*¢’

Pantalones paternalistischer Trost, ,,Col vostro spirito no ve manchera un bon
partio®, verweist auf ein hdufiges Motiv der Aufkldrung: das Ideal der virtuosa donna,
die durch Verstand und Tugend auch ohne materielle Mittel Anerkennung finden konne.
Doch Corallinas lakonischer Einwurf, ,,Eh signor Pantalone, ci vuol altro che spirito!”,
entlarvt diese Idealisierung als realititsfremd. Hier artikuliert sich ein selten offenes
weibliches Bewusstsein fiir die strukturelle Benachteiligung, der Frauen im 18.
Jahrhundert unterlagen: Intelligenz oder Tugend allein reichten nicht aus, um
gesellschaftliche Teilhabe zu sichern, wenn sie nicht durch Besitz oder ménnliche
Protektion ergédnzt wurden.

Im letzten Teil des Dialogs offenbart Corallina schlieBlich ihre Hoffnung auf
zukiinftige Entlohnung durch Florindo, ,,spero che anch’egli qualche cosa fara per me*,
verknilipft diese Erwartung aber mit einer bedingungslosen Haltung moralischer
Selbstverantwortung: ,,ma quando ancora mi dovessi ingannare [...] non mi pentird mai
di quello che per lui ho fatto.“ Diese Aussage hebt sich deutlich vom Skonomischen
Kalkiil ab, das sonst den Heiratsdiskurs im Stiick bestimmt. Corallina begriindet ihr
Handeln nicht durch Nutzenmaximierung, sondern durch eine innere Ethik des bene,
des Guten um des Guten willen, das im christlich-aufklarerischen Sinn auf

iiberweltliche Gerechtigkeit vertraut: ,.tutto il bene [...] viene ricompensato dal cielo.*

466 Siche hierzu die vertiefenden Ausfiihrungen in Kapitel 6.3.
467 Cf. Scognamiglio 2002, S. 95.

133



Diese Argumentation verbindet auf eindrucksvolle Weise zwei Aspekte weiblicher
Existenz im 18. Jahrhundert: Einerseits ist Corallina vollstindig den materiellen
Strukturen eines patriarchalen Systems unterworfen, in dem Ehe, Besitz und Schutz
iiber das Leben einer Frau entscheiden; andererseits entwirft sie sich als moralisch
souverdnes Subjekt, das in der Lage ist, unabhédngig von duBlerer Anerkennung und
materieller Gegenleistung an seiner ethischen Haltung festzuhalten.

Gerade in dieser Spannung zwischen &uBlerer Unterordnung und innerer
Unabhéngigkeit entfaltet sich der dramatische Kern in der Szene II.12: Goldoni
inszeniert keine konventionelle Liebeserkldrung, sondern eine rational begriindete,
ethisch reflektierte Zuriickweisung eines Heiratsangebots, und dies durch eine weibliche
Dienstfigur, die nicht nur die sozialen Normen ihrer Zeit anerkennt, sondern sie

zugleich kritisch durchdenkt und in ihrer Argumentation bewusst unterlduft:

CORALLINA: In fatti, se dovessi rimaritarmi, Brighella sarebbe per me un buon
partito. E uomo di garbo, ha qualche cosa del suo... Ma chi sa come
anderanno le cose del signor Florindo? Spero bene, ma possono anche
andar male. Questa novita sconcerta, ¢ bisogna sollecitare il rimedio.

[...]

FLORINDO: [...] Corallina mia, se vorra il cielo che mi sia fatta giustizia, se andro al
possesso de’ beni miei, sara giusto ch’io mi mariti, ma sara giusto
altresi, che premiando il merito dell’amor vostro, scelga voi per mia
sposa.

CORALLINA: Me, signore, per vostra sposa? [...] Se mi premiaste col matrimonio,
comparirebbe troppo interessato 1’innocente amor mio, e direbbesi che
fu scorretta la nostra amicizia, ¢ che per tirarvi io nella rete, avessi
contribuito a distaccarvi dal padre. A me preme I’onor mio sopra tutto,
e a voi deve premere il vostro. Figlio unico di casa ricca e civile,
vorreste avvilirvi collo sposare una serva? Ah, signor Florindo, non ci
pensate nemmeno. Se mi amate, ascoltatemi; se avete stima di me,
arrendetevi ai miei consigli e se volete essermi grato, siatelo per ora col
rassegnarvi. Se il cielo vi rendera piu felice, sarete in grado di rendermi
ben per bene, amor per amore. Una piccola dote, che per me estrar
vogliate da’ vostri beni, sara bastevole ricompensa ai servigi che vi ho
prestati; ¢ godendomi, senza rimorsi al cuore, una fortuna che a me
convenga, vi sar0 sempre amica, vi sard sempre serva, saro sempre la
vostra amorosissima Corallina.**®

Zuniichst wird deutlich, dass Corallina in ihrer anfinglichen Uberlegung, Brighella
konne ein ,,buon partito sein, die Konventionen des biirgerlichen Heiratsmarkts kennt
und realistisch einschétzt: Der Wert eines Ehemannes bemisst sich an ,,garbo*
(Anstand), ,,qualche cosa del suo* (Eigentum), an Status und Besitz. Ihre Uberlegung
wird jedoch sofort relativiert durch den Hinweis auf Florindos unklare Lage: Thre eigene

Heiratsfahigkeit hingt direkt von seiner sozialen und 6konomischen Rehabilitierung ab.

468 Goldoni 2007, 11.12, S.135ff.
134



Dies verweist auf die strukturelle Abhédngigkeit von Frauen im 18. Jahrhundert: Sie sind
rechtlich nicht autonom, 6konomisch selten abgesichert und auf die Entscheidungen
oder das Wohlwollen méannlicher Figuren angewiesen.*”

Florindos Vorschlag, Corallina zur Ehefrau zu nehmen, wire in diesem Kontext ein
Akt der sozialen Grenziiberschreitung: Die Ehe zwischen einem biirgerlichen Erben und
einer Dienerin wiére fiir damalige Verhidltnisse nicht nur unkonventionell, sondern
gesellschaftlich riskant.*’® Dennoch erscheint sie ihm gerecht: ,,premiando il merito
dell’amor vostro“. Corallinas Reaktion darauf ist bemerkenswert: Sie lehnt die Ehe
nicht aus Unterwiirfigkeit, sondern aus rationaler, moralisch fundierter Selbstachtung
ab. Sie erkennt die Gefahren, die eine solche Verbindung nach auflen hin mit sich
brachte: Ihr aufopferungsvoller Einsatz wiirde im Nachhinein als strategisch und
eigenniitzig gedeutet werden. Die Freundschaft und Loyalitit, auf die sie ihr
Selbstverstindnis gegriindet hat, stiinde im Verdacht der Berechnung: ,,comparirebbe
troppo interessato 1’innocente amor mio.*

Hier artikuliert Corallina ein zentrales Dilemma fiir Frauen im 18. Jahrhundert:
Selbstlosigkeit und Tugend wurden gefordert und idealisiert, doch sobald sie sichtbar
belohnt wurden (etwa durch Heirat), drohten sie durch soziale Zuschreibung entwertet
zu werden. Corallina stellt dem eine andere Logik entgegen: den Vorrang der Ehre (,,A
me preme ['onor mio sopra tutto), ein Begriff, der in der damaligen
Geschlechterordnung vor allem auf weibliche Sexualmoral, Zuriickhaltung und
Standesbewusstsein bezogen war. Sie verteidigt jedoch nicht nur ihre personliche Ehre,
sondern auch Florindos Stand: ,,vorreste avvilirvi collo sposare una serva?*“ Damit
iibernimmt sie Verantwortung fiir seine gesellschaftliche Position, eine Haltung, die
weit liber ihre Rolle als Magd hinausgeht und sie zur moralisch iiberlegenen Figur
macht.

Die abschliefende Passage stellt ein bemerkenswertes Alternativmodell zu den
normativen Eheverhéltnissen des 18. Jahrhunderts dar. Corallina formuliert ein ethisch
fundiertes Konzept von Dankbarkeit und Gegenseitigkeit, das auf MaB,
Angemessenheit und moralischer Klarheit beruht: ,,Una piccola dote [...] sara bastevole
ricompensa ai servigi che vi ho prestati.“ Sie verlangt keine romantische
Verschmelzung, sondern eine gerechte Anerkennung, nicht in Form sozialer

471

Transgression, sondern in Form gesicherter Existenz.*’" Thre Loyalitét ist dabei nicht an

469 Siehe hierzu ausfiihrlich die Kapitel 6.1, 6.2 und 6.3 dieser Dissertation.
470 Cf. Scognamiglio 2002, S. 95f.
471 Cf. Herry 2009, S. 379.

135



einen Ehestatus gebunden, sondern an eine lebenslange Haltung: ,,vi sard sempre amica,
[...] serva, [...] amorosissima Corallina.*

In einer Zeit, in der Frauen kaum iiber Besitz verfiigen, nicht wihlen oder 6ffentlich
sprechen diirfen, aber moralisch umso stérker beurteilt werden, entwirft Goldoni mit
Corallina das Bild einer Frau, die inmitten struktureller Ohnmacht iiber sich selbst
bestimmt, durch Tugend, Klugheit, und ein tiefes Gespiir fiir gesellschaftliche
Mechanismen. Thre Selbstverweigerung gegeniiber der angebotenen Ehe ist kein
Ausdruck von Demut, sondern ein Akt selbstbestimmter Wahrung von Integritdt und
sozialer Intelligenz. Sie ist, im Sinne der Aufkldrung, ein denkendes Subjekt, das nicht
emotional {iberrollt, sondern ethisch {iberzeugt.

Corallina wird zur Verkorperung eines neuen weiblichen Selbstverstdndnisses: einer
Frau, die ihre untergeordnete Position erkennt, sie realistisch benennt und doch eine
moralische Wiirde behauptet, die iiber gesellschaftliche Zuschreibungen hinausweist.
Goldoni inszeniert hier keine sentimentale Opferfigur, sondern ein aufgeklértes
Frauenbild, das sich im Spannungsfeld von materieller Ohnmacht und sittlicher
Autonomie behauptet. Gerade durch diesen Kontrast zwischen dullerer Abhdngigkeit
und innerer Standhaftigkeit gewinnt Corallinas Figur eine exemplarische Funktion im
aufklarerischen Theater: Sie zeigt, wie Handlungsmacht auch ohne rechtliche
Gleichstellung moglich sein kann — durch Sprache, Moral, Klugheit und Loyalitit.

»La Corallina di La serva amorosa ¢ un concentrato di virt e proprio per questo
motivo si attira anche non poche riserve, da parte di chi non si aspetta da una servetta un
agire tanto sagace e di tale “fina condotta”.*’? Die Beobachtung, dass Corallina als
,concentrato di virtu“ sowohl Bewunderung als auch Skepsis auf sich zieht, verweist
auf ein zentrales Spannungsfeld in der Rezeption weiblicher Figuren des 18.
Jahrhunderts, insbesondere, wenn sie wie hier aus einem dienenden sozialen Milieu
stammen. In der Tat unterlduft Corallinas kluges, moralisch gefestigtes Handeln die
traditionellen Rollenerwartungen an eine servetta, deren Funktion im klassischen
Theater oft auf Komik, List oder erotische Vermittlung beschréinkt blieb.

Gerade die Formulierung ,fina condotta“ verweist auf eine weibliche
Tugendhaftigkeit, die in dieser sozialen Position unerwartet erscheint und daher
ambivalent wahrgenommen wird. Corallinas Haltung ist zu differenziert, zu rational und
zu kontrolliert, um sich nahtlos in das stereotype Bild der treuen, aber einfdltigen Magd
einzufiigen. In ihr verbindet sich emotionale Intelligenz mit sozialem Kalkiil und

ethischer Uberzeugung, eine Kombination, die im aufklirerischen Theater Goldonis

472 Tellini 2020, S. 131.
136



eine neue, biirgerlich gepragte Frauenfigur etabliert, zugleich aber in Spannung zu den
Erwartungen eines nach wie vor stark patriarchal gepragten Publikums tritt.

Diese Ambivalenz verweist auf ein tiefer liegendes kulturelles Problem: Die Tugend
der Frau wird im 18. Jahrhundert idealisiert, ist aber an bestimmte Standesnormen
gebunden. Eine Magd, die tugendhaft handelt und argumentativ {iber ihren Stand
hinauswéchst, wird nicht als selbstverstindlich legitim empfunden, sondern lduft
Gefahr, als iiberzogen idealisiert oder latent unpassend wahrgenommen zu werden.
Corallinas Figur illustriert daher exemplarisch die Gratwanderung zwischen moralischer
Aufwertung und sozialer Irritation, wie sie in der biirgerlichen Theaterreform Goldonis

héufig angelegt ist.

7.3. Die Subversion von Machtstrukturen in Szene I11.5

Die Szene II1.5 stellt einen dramaturgisch zentralen Moment dar, in dem nicht nur die
Dynamik zwischen den sozialen Schichten offengelegt, sondern auch eine tiefgreifende
Infragestellung tradierter Machtverhiltnisse inszeniert wird. Corallina, die kluge und
sprachgewandte Dienerin, tritt dem Kaufmann Ottavio mit bemerkenswerter
Selbstsicherheit gegeniiber, um Florindos Rechte und Erbanspriiche zu verteidigen.
Dabei entfaltet sie ihre Argumentation mit scharfsinnigem Verstand und moralischer
Uberzeugungskraft, wodurch sich die soziale Uberlegenheit zugunsten der Dienerin
verschiebt.

Zugleich fungiert diese Szene als Schliisselmoment fiir die narrative Auflosung der
Komadgdie: Es handelt sich um ein intensiv gefiihrtes Duett, in dessen Verlauf Corallina,
nachdem sie sich dem alten Herrn als treue ehemalige Dienerin zu erkennen gegeben
hat, in einem kunstvoll gesteigerten rhetorischen Klimax Ottavios verschiittetes
Gewissen anspricht und ihn damit zu einem grundlegenden Sinneswandel bewegt.*’? In
dieser Konstellation verbindet sich personliche Loyalitdt mit sozialer Intelligenz und
moralischer Integritét, ein charakteristisches Merkmal von Goldonis humanistischem
Theaterversténdnis.

In diesem zentralen Duett zwischen der Dienerin Corallina und dem alten Kaufmann
Ottavio kristallisiert sich nicht nur die narrative Wendung der Komddie hin zur
Auflosung der Verwicklungen, sondern auch eine grundlegende Infragestellung

tradierter gesellschaftlicher Ordnungen und Geschlechterrollen.

473 Cf. Giovanelli 2007, S. 290.
137



OTTAVIO:

CORALLINA:

OTTAVIO:

CORALLINA:

OTTAVIO:

CORALLINA:

OTTAVIO:

CORALLINA:

OTTAVIO:

CORALLINA:

OTTAVIO:

CORALLINA:

OTTAVIO:

CORALLINA:

OTTAVIO:

CORALLINA:

OTTAVIO.

CORALLINA:

OTTAVIO:

CORALLINA:

Avete una fisonomia, che non mi par nuova ai miei occhi, ma non mi
ricordo chi siate.

Guardatemi meglio, e mi conoscerete.
Anche questa voce mi par di conoscerla... [...]

(S’alza e va chiuder ['uscio per dove é andata Beatrice) (Ci vuol
coraggio. Ora son nell’impegno). (da s¢; torna a sedere)

E cosi, ditemi: chi siete? [...]

Non sentite la voce femminile?

Compatitemi... Siete musico?

Non signore, sono musica.

Come! donna? [...]

Ho nome Corallina.

Che?... Oh diamine!... Corallina?... (con gli occhiali)

Si vede che vi siete affatto dimenticato di me.

Ih! io era lontano da voi mille miglia. In quest’abito, a quest’ora, chi se
lo poteva sognare? E poi, sapete che ci vedo poco. Come qui? Qual
motivo?

Eccomi qui, in pericolo di perder anche la vita per amor vostro.

Oime! Che ¢ stato?

Signor padrone, siete assassinato.

Da chi?

Da vostra moglie.

Oh via! Siete qui colle vostre solite canzonette. Tutti contro quella
povera donna. [...]

Chetatevi, signor padrone; per amor del cielo, non vi alterate. Sono
venuta per desiderio di vedervi, dopo tanto tempo che sono priva della
vostra cara presenza. Questi preziosi momenti non li voglio perdere in
cose odiose. Siete uomo prudente, non avete bisogno de’ miei consigli.
Parliamo d’altro. State bene? Siete sano? Vi ricordate piu della vostra
Corallina? Caro signor padrone, io vi amo teneramente. Lasciate che vi
baci la mano.*"*

Die Begegnung ist zundchst durch das klassische Motiv der Wiedererkennung
(anagnorisis) strukturiert, wie es aus der aristotelischen Dramaturgie bekannt ist.*”>

Ottavio erkennt in Corallina nicht sofort seine ehemalige Dienerin; ihr verdndertes

474 Goldoni 2007, 11L.5, S. 153f.
475 Cf. Aristoteles, Poetik. Griechisch/Deutsch, Stuttgart: 2012,

138



AuBeres, ihr Auftreten in maskuliner Kleidung sowie der unerwartete Kontext 16sen in
ihm zunichst Unsicherheit und Verwirrung aus.*’® Seine Reaktion (,,Siete musico?*)
verweist nicht nur auf eine visuelle Desorientierung, sondern offenbart tief verankerte
geschlechtsspezifische Stereotype: Eine Figur, die in dieser Weise spricht, klug agiert
und sich aktiv einmischt, wird zunichst ménnlich konnotiert.#’” Corallinas Antwort,
,INon signore, sono musica®, ist rhetorisch doppeldeutig und bemerkenswert subversiv.
Sie deutet zum einen ironisch auf die Zuschreibung einer ménnlichen Rolle durch
Ottavio, zum anderen behauptet sie ihre eigene Stimme und Pridsenz als etwas
Unverkennbares, ,,Musik im Sinne von Harmonie, Ausdruckskraft und Wirkung.
Goldoni inszeniert hier ein Moment weiblicher Selbstdefinition, das sich tiber
sprachliche Prizision und performative Kraft entfaltet.

Im weiteren Verlauf der Szene offenbart sich Corallinas Ziel: Sie ist nicht aus
personlicher Neugier oder nostalgischer Sentimentalitit erschienen, sondern um Ottavio
vor dem Verrat seiner Ehefrau zu warnen und zugleich die Rechte Florindos, also
Ottavios Sohn, zu verteidigen. In der Aussage ,,Signor padrone, siete assassinato — da
vostra moglie* kulminiert ihre Anklage und ihre Funktion als moralische Instanz. Dabei
wird ein zentrales Spannungsfeld des 18. Jahrhunderts angesprochen: Die Auflosung
tradierter Rollenbilder innerhalb der Familie. Die Frau, die im patriarchalen Ideal als
moralisch integrer, emotional feinfiihliger Teil der hduslichen Ordnung gilt, erscheint
hier als Bedrohung*’8; die Dienerin hingegen, traditionell Objekt ménnlicher Kontrolle,
wird zur Trigerin von Vernunft, Loyalitdt und Gerechtigkeit.

Corallinas Auftritt ist dabei nicht nur mutig, sondern auch strategisch klug*”®: Bevor
sie zur Konfrontation schreitet, sichert sie die Szene durch das VerschlieBen der Tiir
(Regieanweisung: ,,Ci vuol coraggio. Ora son nell’impegno*), eine Geste, die auf den
Ernst der Situation verweist und zugleich ihre Autonomie unterstreicht. Thre Sprache
oszilliert im Folgenden zwischen affektiver Zuwendung und rhetorischer Kontrolle. Sie

beschwichtigt Ottavios aufbrausende Reaktionen (,,Chetatevi, signor padrone; per amor

47 In der unmittelbar vorausgehenden Szene IIL.4 erscheint Corallina bereits in einer minnlichen
Verkleidung, indem sie die Rolle eines Notars annimmt, ein Berufsstand, der Frauen im 18.
Jahrhundert selbstverstindlich unzuginglich war. Thre maskuline Erscheinung stellt nicht nur eine
theatrale Tauschung dar, sondern wirkt auch subversiv gegeniiber den restriktiven
Geschlechternormen der Zeit, zumal es Frauen im gesellschaftlichen Kontext des Ancien Régime
untersagt war, sich ohne ménnliche Begleitung, meist in Form eines cicisbeo, frei im 6ffentlichen
Raum zu bewegen. Corallinas Auftritt als autonom handelnde Frau, die sich zudem aktiv in juristische
und politische Belange einmischt, bricht somit bewusst mit der herrschenden Geschlechterordnung
und reflektiert ein emanzipatorisches Rollenverstéindnis, wie es Goldonis Komddien zunehmend
vermitteln.

477 Cf. Dazzi 1936, S. 83.

478 Cf. hierzu ausfiihrlich Kapitel 6.1. und 6.2. dieser Dissertation.

479 Cf. Anita Pagliari, ,,La donna nella vita e nella commedia di Carlo Goldoni, in: Vita femminile
italiana, Rom: 1907, S. 402.

139



del cielo, non vi alterate*) und lenkt das Gespriach mit psychologischer Sensibilitdt auf
eine Ebene personlicher Erinnerung und emotionaler Néhe: ,,Vi ricordate piu della
vostra Corallina? Caro signor padrone, io vi amo teneramente.” Diese Mischung aus
sanfter Emotionalitit und rationaler Argumentation ist kein Ausdruck weiblicher
Unterordnung, sondern vielmehr eine performative Strategie, mit der Corallina Ottavios
verschiittetes Gewissen anspricht und letztlich reaktiviert. Der Dialog entwickelt sich so
zu einem rhetorisch gesteuerten Prozess der Gewissensbildung, der in einer moralischen
Umkehr des Adligen miinden soll.

In diesem Zusammenhang ist Corallina nicht nur Figur, sondern auch Agentin eines
aufkldrerischen Diskurses. Sie steht exemplarisch fiir eine neue weibliche Figur im
Theater des 18. Jahrhunderts: nicht mehr stummes Objekt patriarchaler Macht, sondern
ein sprechendes, denkendes und handelndes Subjekt mit moralischer und sozialer
Autoritdt. Indem sie sich selbst als musica bezeichnet, formuliert sie ihre Prasenz nicht
als bloBe Funktion im System, sondern als harmonisierende Kraft im sozialen Gefiige.
Ihr Eingreifen ist notwendig, um die Ordnung wiederherzustellen, eine Ordnung, die
nicht mehr auf stdndischen oder geschlechtlichen Privilegien beruht, sondern auf
Einsicht, Gerechtigkeit und personlicher Integritét.

Die folgende Passage ist durch eine doppelte dramatische Dynamik gekennzeichnet:
Einerseits wird die existentielle Notlage des jungen Florindo thematisiert, andererseits
tritt Corallina als sprachlich souveréne und strategisch agierende Dienerfigur hervor, die
nicht nur berichtet, sondern aktiv Einfluss auf die moralische und emotionale

Entwicklung Ottavios nimmt:
OTTAVIO: Che fa colui?
CORALLINA: Poverino! Ve lo potete immaginare.
OTTAVIO: Suo danno. Doveva essere meno altiero.

CORALLINA: Mal! In sua gioventu gli tocca a soffrire delle gran cose!

OTTAVIO: Che cosa soffre?

CORALLINA: Scarsezza di pane, necessita di tutto, il rossore di vedersi fuori di casa
sua, e sopratutto piange amaramente la privazione della vista del suo
caro padre...

OTTAVIO: Oh via! non mi venite a rattristare. In questa etd non ho bisogno di

piangere. (alterato)

CORALLINA: E vero, sono una bestia. Compatitemi, e parliamo di cose allegre.
Signor padrone, io mi vorrei rimaritare.

140



OTTAVIO: Sara ben fatto. Sei ancor giovine; e per dirtela, a star con Florindo non
fai buona figura.

CORALLINA: E vero; lo diceva ancor io; mi preme la mia riputazione, e non ci voglio
star pit. Finalmente non ¢ niente del mio. Vada lacero, vada pezzente,
consumi in un giorno quello che gli date voi per un mese, che cosa ha
da premere a me? Faccia delle male pratiche, a me che cosa deve
importare? lo non sono sua madre; finora ho procurato di assisterlo, di
governarlo, di soccorrerlo colle mie fatiche, coi miei lavori. Sono stanca
di farlo, voglio pensare a me. Vada in rovina, vada in precipizio. Suo
danno. Signor padrone, parliamo di cose allegre.

OTTAVIO: Ma! Perché ha d’andare in rovina? Non gli bastano sei scudi il mese?
Non gli bastano per mangiare due paoli il giorno?

CORALLINA: Si, gli basteranno. E poi, che s’ingegni. Per vestirsi ci pensi da sé. Che

vada a giuocare, che faccia quello che fanno tanti altri disperati suoi

pari.*

Zunichst thematisiert Ottavio niichtern und distanziert das Verhalten seines Sohnes:
,,Che fa colui?* Corallina antwortet vage mit ,,Poverino! Ve lo potete immaginare®,
doch schon dieser erste verbale Austausch verdeutlicht die ungleiche emotionale
Verteilung im Dialog. Wahrend Ottavio sein Urteil iiber Florindo aus einer Haltung
distanzierter Moral féllt (,,Suo danno. Doveva essere meno altiero*), antwortet Corallina
mit Empathie und einem Appell an das Mitgefiihl. In der Folge entfaltet sie in einer
deutlich affektiv aufgeladenen Sprache die konkreten Leiden Florindos: ,,Scarsezza di
pane, necessita di tutto, il rossore di vedersi fuori di casa sua, e sopratutto piange
amaramente la privazione della vista del suo caro padre...“. Die Aufzdhlung
(enumeratio) ist eine klassische rhetorische Strategie, die Mitleid erzeugen soll; sie
endet in einer emotionalen Kulmination, dem Verlust der Vaterfigur, der den
moralischen Kern von Ottavios Verantwortung beriihrt.*8!

Ottavios Reaktion jedoch ist abwehrend und verweist auf eine affektive Abspaltung:
,Oh vial non mi venite a rattristare. In questa etd non ho bisogno di piangere.” Der
patriarchale Gestus wird hier deutlich, Emotionen gelten als unangebracht oder gar
geféhrlich fiir die méinnliche Selbstbehauptung im Alter.*8? Corallina wiederum reagiert
mit einer kalkulierten Selbstabwertung: ,E vero, sono una bestia. Compatitemi, e
parliamo di cose allegre.“ Diese Wendung dient ihr jedoch nicht als Abbruch der

1 483

Thematik, sondern als gezielter Strategiewechse In einem scheinbaren

480 Goldoni 2007, 111.5, S. 155f.

41 Cf. Dazzi 1957, S. 174.

482 Cf. Giovanni Levi, Das immaterielle Erbe. Eine bduerliche Welt an der Schwelle zur Moderne,
Frankfurt am Main: 1986, S. 105ff.

483 Cf. Giovanelli 2007, S. 292, die in Corallinas wiederholten Appellen ,,parliamo di cose allegre* an
Ottavios Mitgefiihl und moralische Verantwortung ein leitmotivisches Element erkennt, das gezielt
dem ,risveglio della coscienza di Ottavio* dient.

141



Themenwechsel kiindigt sie an, sich wieder verheiraten zu wollen, eine Aussage, die
zundchst harmlos erscheint, in Wahrheit aber eine raffiniert inszenierte Provokation
darstellt.

Ottavio reagiert auf diesen Vorschlag iiberraschend positiv (,,Sara ben fatto. Sei
ancor giovine...“), @uBert aber zugleich einen moralischen Vorbehalt gegeniiber
Corallinas Néhe zu Florindo (,,... a star con Florindo non fai buona figura®). Dieser
Moment ist aufschlussreich: Er offenbart das patriarchale Bediirfnis, tiber die weibliche
Ehre und soziale Rolle zu wachen, selbst dann, wenn die Frau in keiner familidren oder
ehelichen Bindung steht. Corallina nutzt genau dieses Spannungsfeld, um im Anschluss
einen monologisch strukturierten Diskurs iiber ihre vermeintliche Entscheidung zu
fithren, sich kiinftig nicht mehr um Florindo kiimmern zu wollen. Sie erklart, sie sei es
leid, ihre Arbeitskraft, ihre Zeit und ihre Sorge fiir einen jungen Mann zu opfern, der ihr
formal nichts schuldet: ,,Sono stanca di farlo, voglio pensare a me. Vada in rovina, vada
in precipizio. Suo danno.” Diese Worte wirken auf den ersten Blick wie eine radikale
Abkehr von der bis dahin gezeigten Fiirsorge. Doch sie sind als performative Rhetorik
zu lesen, als bewusst iiberzogene, beinahe zynische Inszenierung des Desinteresses, die
letztlich Ottavio zur Reflexion zwingen soll.*8* Die Sprache ist iibersteigert, voller
Wiederholungen (,,vada...“), mit einer fast resignativen Ironie durchsetzt. In Wahrheit
ist dieser Monolog ein Spiegel, in dem Ottavio sein eigenes Verhalten reflektiert sehen
soll. Corallina vollzieht in ihrer Rolle eine Umkehrung der moralischen Perspektive:
Indem sie Ottavios Gleichgiiltigkeit imitiert, legt sie deren Konsequenzen schonungslos
offen. In dieser Hinsicht tritt Corallina nicht nur als moralischer Gegenpol zu Ottavio
auf, sondern auch als handelndes weibliches Subjekt, das einen ethischen Appell
artikuliert und dessen Wirksamkeit gezielt inszeniert. Thre Handlungsweise steht
exemplarisch fiir eine neue Konzeption weiblicher Subjektivitdt, wie sie in Goldonis
Theater immer wieder zur Geltung kommt.*® Die Figur der Corallina durchbricht das
traditionelle Bild der schweigsamen, dienenden Frau, die sich selbstlos dem Schicksal
unterordnet. Stattdessen erscheint sie als reflektiertes, sprachmichtiges Subjekt, das
seine eigene Lage ebenso durchschaut wie die gesellschaftlichen Strukturen, in denen es
sich bewegt.

Dabei verweist Goldoni auch auf die prekére rechtliche und soziale Stellung von
Frauen im 18. Jahrhundert. Corallina ist 6konomisch abhingig, ihr gesellschaftlicher

Status ist niedrig, und dennoch gelingt es ihr, allein durch rhetorisches Geschick und

484 Cf. Gentile 1951, S. 47.
485 Cf. Goldoni 2007, L autore a chi legge.

142



psychologische Klugheit Einfluss auf das Handlungsgefiige zu nehmen. Thre temporéare
Distanzierung von Florindo ist nicht als Abwendung zu deuten, sondern als eine
strategisch eingesetzte Simulation, ein Spiel mit der Rhetorik der Selbstbezogenheit, das
patriarchale Gleichgiiltigkeit konfrontiert. Besonders deutlich wird dies in der
abschlieBenden Zuspitzung: ,,Che vada a giuocare, che faccia quello che fanno tanti altri
disperati suoi pari.” Der Sarkasmus dieses Satzes untergribt die soziale Normalitit, in
der junge Minner sich selbst iiberlassen werden, eine implizite Kritik an der
aristokratischen Verantwortungslosigkeit Ottavios.

In dieser Sequenz entlddt sich die bis dahin schrittweise aufgebaute Spannung in
einem offenen ethischen Appell, der sowohl die viterliche Verantwortung Ottavios als
auch die sozialen und psychologischen Implikationen seines Handelns zur Sprache
bringt. Dabei tritt Corallina nicht nur als Uberbringerin kritischer Informationen,
sondern als reflektiertes, sprachméchtiges und moralisch legitimiertes weibliches

Subjekt in Erscheinung.

CORALLINA: Sentite: un giovine ozioso, fuori di casa sua, con pochi assegnamenti, e
bisognoso di tutto, non puo fare a meno di non gettarsi alla mala vita. o
sinora 1’ho tenuto in freno. Ma sono stanca di farlo; voglio maritarmi,
signor padrone, voglio goder il mondo, voglio stare allegra, non voglio
pensar a’ guai. Voglio far come fate voi. Allegramente, allegramente.

OTTAVIO: Voi mi dite delle gran cose di questo mio figliuolo.

CORALLINA: Oh bella! Procuro divertirvi, e voi badate a rattristarvi. lo non ne ho
colpa. Parliamo di cose allegre.

OTTAVIO: Non so che cosa sia questa smania che mi sento di dentro. Le vostre
parole mi hanno rattristato.

CORALLINA: Eh signor padrone, non sono state le mie parole, che vi hanno
sconcertato.
OTTAVIO: Ma che dunque?

CORALLINA: La vostra coscienza.
OTTAVIO: Che male ho fatto i0? In che ho mancato?

CORALLINA: Vi par poco eh, aver rovinato un figlio per secondare 1’avarizia della
matrigna? Non sapete che 1’innocenza oppressa del povero signor
Florindo grida vendetta al cielo contro lei, contro voi? Se egli si gettera
per disperazione alla vita trista, chi sara causa del suo precipizio? Chi
sara colpevole de’ suoi vizi? Chi meritera la pena delle sue colpe? Voi,
signor padrone, voi. E dopo essere vissuto per tanti anni uomo onorato,
uomo savio e dabbene, per causa di vostra moglie morirete pieno di

143



rimorsi, pieno di rossore e di pentimento. Ma non voglio piu affliggervi;
parliamo di cose allegre.**

Corallina eroffnet ihre Argumentation mit einer sachlich-pragmatischen Einschitzung
von Florindos prekdren Lebensumstinden, indem sie niichtern konstatiert, dass ein
junger, mittelloser und entwurzelter Mann ,,non puo fare a meno di non gettarsi alla
mala vita.“ Hier verwendet sie eine kausale Argumentation, die auf strukturelle
Bedingungen verweist: Armut, soziale Isolierung und Perspektivlosigkeit fiihren nahezu
zwangsldufig zur moralischen und gesellschaftlichen Degradierung des Betroffenen. Es
handelt sich um eine implizite Sozialkritik, die die individuelle Verantwortung
relativiert und zugleich einen systemischen Zusammenhang aufzeigt, bemerkenswert fiir
eine Figur, die innerhalb der dramatischen Ordnung formal den Status einer Dienerin
innehat.**’

Im Anschluss an diese Feststellung vollzieht Corallina eine rhetorisch auffillige
Wendung: Sie erklért, dass sie nicht mehr bereit sei, die Verantwortung fiir Florindo zu
iibernehmen, sondern vielmehr ihr eigenes Leben genieen wolle: ,,Voglio maritarmi,
signor padrone, voglio goder il mondo, voglio stare allegra, non voglio pensar a’ guai.*
Diese Aussage ist bewusst liberzeichnet; die wiederholte Verwendung der ersten Person
Singular und der Ausdruck einer hedonistischen Selbstbestimmung (,,goder il mondo®,
,»stare allegra®) kontrastieren auffillig mit dem zuvor geduBlerten sozialen Engagement.
Tatsdchlich handelt es sich hier weniger um eine authentische Abkehr von ihrer
Fiirsorgepflicht als vielmehr um eine performative Strategie: Corallina inszeniert ihr
eigenes vermeintliches Desinteresse, um Ottavio mit den Konsequenzen seiner
Gleichgiiltigkeit zu konfrontieren.*%® Thre Worte sind nicht Ausdruck tatsichlicher
Resignation, sondern rhetorisches Mittel zur Erzeugung moralischer Dringlichkeit.

Ottavios erste Reaktion (,,Voi mi dite delle gran cose di questo mio figliuolo*) wirkt
defensiv und vermeidet eine klare Positionierung. Auch seine anschlieBende Klage iiber
ein inneres Unwohlsein (,,Non so che cosa sia questa smania che mi sento di dentro®)
deutet auf eine emotionale Erschiitterung hin, die jedoch nicht durch rationale Einsicht
ausgelost wird, sondern durch eine tiefer liegende, bislang unterdriickte
Schuldempfindung. Corallina erkennt diesen inneren Konflikt und benennt ihn explizit:
,Non sono state le mie parole, che vi hanno sconcertato... la vostra coscienza.” Mit
dieser Aussage wird die Szene zu einem exemplarischen Moment aufkldrerischer

Dramaturgie: Die Figur der Dienerin tritt als moralische Instanz auf, die das Gewissen

486 Goldoni 2007, 1IL.5, S. 156f.
47 Cf. Giovanelli 2007, S. 292.
488 Cf. Herry 2009, S. 378.

144



des patriarchalen Familienoberhaupts herausfordert, und zwar nicht durch soziale
Autoritit, sondern durch rhetorische Wirksamkeit und moralische Kohirenz.*%°

Der darauffolgende Monolog Corallinas stellt eine direkte Anklage dar, die nicht nur
Ottavios individuelles Verhalten, sondern auch die strukturellen Geschlechter- und
Familienverhaltnisse kritisiert. Sie wirft ihm vor, seinen Sohn der Willkiir einer
habgierigen Stiefmutter geopfert zu haben: ,,Vi par poco eh, aver rovinato un figlio per
secondare l’avarizia della matrigna?“ Die Metapher der rovina (des Verderbens)
verweist sowohl auf Florindos gesellschaftlichen Abstieg als auch auf Ottavios
moralisches Versagen. Besonders bemerkenswert ist hierbei, dass die Figur der
Stiefmutter, ein typisiertes dramatisches Motiv, nicht als alleinige Schuldige dargestellt
wird; vielmehr richtet sich Corallinas Anklage primir gegen Ottavio selbst. Diese
Verschiebung der Schuldverhiltnisse ist entscheidend: Nicht die Frau als verfiihrerische
Bedrohung, sondern der Mann, der seiner Verantwortung nicht gerecht wird, wird zur
zentralen negativen Figur des moralischen Diskurses.**

Corallina steigert ihre Anklage zu einem rhetorisch wie emotional intensiven
Hohepunkt, indem sie Ottavio vor Augen fiihrt, welche langfristigen Konsequenzen sein
Verhalten nach sich ziehen wird: Sollte Florindo sich aus Verzweiflung ,,alla vita trista“
hingeben, werde allein Ottavio die Schuld an dessen Verfehlungen tragen, nicht nur
juristisch oder sozial, sondern auch vor dem moralischen Tribunal seines eigenen
Gewissens: ,,Morirete pieno di rimorsi, pieno di rossore e di pentimento.* Die dreifache
Wiederholung von ,,pieno di“ unterstreicht die emotionale Wucht der Aussage und
verweist auf eine Schuld, die nicht mehr externalisierbar ist. Corallinas Sprache néhert
sich in diesem Moment einem religids konnotierten Vokabular an, rimorso
(Gewissensbiss), rossore korperliche Schamreaktion(Errdten)), pentimento (Bule), und
verbindet somit aufkldrerische Ethik mit tradierten Formen katholischer
Gewissensbildung.**!

Abschlieend wiederholt Corallina mit gespielter Leichtigkeit: ,,Ma non voglio piu
affliggervi; parliamo di cose allegre.“ Diese Riickkehr zur Ironie dient weniger der

Beruhigung als vielmehr der emotionalen Rahmung des zuvor Gesagten: Die

489 Cf. Momo 1992, S. 1011,

490 Cf. Herry 2009, S. 381.

41 Cf. hierzu Peter Burke, The Fabrication of Louis XIV, London: 1992, S. 138-145. Burke untersucht in
seiner Studie die gezielte Inszenierung und mediale Konstruktion der koniglichen Autoritit Ludwigs
XIV. unter besonderer Beriicksichtigung der Rolle von Kunst, Ritual, Bildsprache und Sprache. Im
analysierten Abschnitt zeigt er auf, wie religids konnotierte Begriffe wie ,,Bulle” (pentimento) oder
»Reue® (rimorso) im Dienste einer politisch motivierten Symbolik funktionalisiert und semantisch
umgedeutet wurden — ein Phiinomen, das auch fiir den Ubergang vom religiésen zum aufklérerisch-
moralischen Diskurs im 18. Jahrhundert von Bedeutung ist.

145



Aftektspannung bleibt bestehen, doch wird sie sprachlich in das dramaturgische Muster
des Komddiengenres eingebettet. Goldoni gelingt hier eine feine Balance zwischen
moralischer Ernsthaftigkeit und komischer Form.

Der Dialog zwischen Ottavio und Corallina kulminiert in einer moralischen
Erschiitterung, die nicht nur den individuellen Gewissenskonflikt des alten Kaufmanns
sichtbar macht, sondern zugleich tiefgreifende Einsichten in die sozialen, familidren und

geschlechterbezogenen Konstellationen des 18. Jahrhunderts vermittelt.

OTTAVIO: Eh! ora non cerco allegria. Cara Corallina, sento una spina al cuore. Son
vecchio, son vicino alla morte. Oime! Tremo. [lluminatemi per carita.

CORALLINA: Conoscete voi la signora Beatrice?

OTTAVIO: La conosco.

CORALLINA: Quanto vale, che non la conoscete?

OTTAVIO: E mia moglie, la conosco.

CORALLINA: Quant’¢ che ¢ vostra moglie?

OTTAVIO: Non lo sai? Un anno.

CORALLINA: A conoscere una donna non bastano dieci anni. Voi non la conoscete.

OTTAVIO: Ma perché?

CORALLINA: Perché, se la conosceste, non vi lascereste da lei menar per il naso.

OTTAVIO: Oh via: sapete che le voglio bene, son contento di lei, non m’inquietate.

CORALLINA: Avete ragione. Parliamo di cose allegre. Finalmente io non ci devo
entrare. E vero che sono nata in casa vostra, che vi ho amato e vi amo
come padre; ma finalmente sono una povera serva. Che ha da importare
a me, che il mio padrone si lasci ingannare da una donna finta? Ch’ella
gli faccia le belline sul viso, e lo maledica dietro le spalle? Che mostri
d’amarlo, e non veda ’ora ch’ei crepi? Che gli faccia scacciare il
proprio figliuolo, per arricchire il figliastro? Che gli voglia far far
testamento, per assicurare la sua fortuna, e dopo accelerar la morte del
povero vecchio benefattore? Finalmente queste cose a me non faranno
né male, né bene; non ci voglio pensare, non ne voglio discorrere.
Signor padrone, parliamo di cose allegre.

OTTAVIO: Ah Corallina... Non piu cose allegre; cose tetre, cose miserabili...
Come! Si vuol ch’io faccia testamento per farmi poscia morire?

CORALLINA: Pur troppo ¢ la verita. Ma non voglio infastidirvi. Mutiamo discorso.
[...] che torto fate voi alla signora Beatrice, a dubitar di lei per un poco?

OTTAVIO: Niente affatto.

CORALLINA: Dunque fate cosi. Dubitate di lei per un’ora, ed io m’impegno di farvi

toccar con mano la verita. O sara ella una buona donna, e voi fate tutto
a suo modo; o sara una finta, una bugiarda, e voi farete quello che piu vi

146



tornera a conto. [...] (Voglia il cielo ch’io possa condurre a fine il

disegno).*”
Der Wendepunkt der Szene liegt in der von Ottavio geduBerten existenziellen Unruhe:
,Eh! ora non cerco allegria. Cara Corallina, sento una spina al cuore. Son vecchio, son
vicino alla morte. Oime¢! Tremo. Illuminatemi per caritd.“ Mit dieser AuBerung
vollzieht Ottavio einen Bruch mit seiner bisherigen Haltung, die von emotionaler
Zuriickhaltung, patriarchaler Autoritit und rationaler Distanzierung geprigt war. Nun
zeigt er Reue, Unsicherheit und Angst, Affekte, die im Minnlichkeitsideal des 18.

493 In der

Jahrhunderts in der Regel unterdriickt oder als Schwéche abgewertet wurden.
Selbstbeschreibung als ,,vecchio® und ,,vicino alla morte* offenbart sich ein Moment
der Selbstrelativierung, das die Biihne fiir eine moralische Offnung bereitet. Besonders
bedeutungsvoll ist sein Appell an Corallina, ihn zu ,,illuminare®, eine Formulierung, die
sowohl religiose als auch aufklirerische Konnotationen trigt und Corallina symbolisch
in die Rolle der erleuchtenden Instanz riickt.

Diese Umkehrung des tradierten Machtverhéltnisses zwischen Herr und Dienerin,
Mann und Frau, vollzieht sich jedoch nicht als abruptes Machtvakuum, sondern wird
von Corallina mit bemerkenswerter strategischer Raffinesse orchestriert. 4% Anstatt
Ottavios Unruhe direkt zu instrumentalisieren, setzt sie auf ein dialektisches Spiel
zwischen Zustimmung und Infragestellung. Thre Behauptung, Beatrice sei dem
Anschein nach zwar seine Ehefrau, aber in Wahrheit nicht erkannt (,,A conoscere una
donna non bastano dieci anni), zielt auf eine radikale Verunsicherung des ehelichen
Selbstbildes. Der Satz stellt das biirgerlich-patriarchale Verstindnis der Ehe als
kontrollierbares und stabilisierendes Ordnungsprinzip infrage. Er betont die
Undurchschaubarkeit weiblicher Subjektivitit und verweigert der ménnlichen Autoritét
den epistemischen Zugriff auf die Ehefrau.

Diese Kritik an der patriarchalen Eheordnung wird durch die Rhetorik der Ironie und
der performativen Selbstverkleinerung verstérkt: Corallina betont zunéchst, sie sei eine
bloBe Dienerin, ohne gesellschaftliche Relevanz (,,... sono una povera serva®), um im
gleichen Moment eine lange, detailreiche Aufzihlung moglicher Intrigen Beatrices zu
prasentieren. In dieser enumeratio entfaltet sie ein Panorama moralischer Téuschung:
Beatrice tdusche Zuneigung vor, verfluche Ottavio hinter dessen Riicken, vertreibe
dessen Sohn zugunsten des eigenen Kindes und plane, sich durch ein Testament die

Erbschaft zu sichern, um letztlich sogar den Tod ihres Mannes zu beschleunigen. Diese

492 Goldoni 2007, 1I1.5, S. 158f.
493 Cf. Giovanelli 2007, S. 292.
494 Cf. Herry 2009, S. 380.

147



Schilderung kombiniert Elemente des biirgerlichen Familienkonflikts mit Topoi der
klassischen Intrigenkomddie und verweist zugleich auf reale Angste im Hinblick auf
Erbfolge, Loyalitdt und Altersmacht im 18. Jahrhundert.

Auffallig ist, wie Corallina die rhetorische Struktur dieses Abschnitts organisiert. Sie
rahmt ihre drastischen Aussagen jeweils mit formelhaften Riickziigen: ,,Parliamo di
cose allegre®, ,,... a me non faranno né male, né bene®, ,,non ci voglio pensare. Diese
Sprechakte der vermeintlichen Zuriickhaltung sind jedoch nicht Ausdruck tatsdchlicher
Distanz, sondern erfiillen eine strategische Funktion: Sie verschaffen Corallina die
Freiheit, inhaltlich brisante Aussagen zu tdtigen, ohne gegen die Konventionen ihrer
sozialen Rolle als Dienerin zu verstoen. In diesem Sinne inszeniert sie ihre
Unterordnung performativ, um innerhalb des durch Stand und Geschlecht vorgegebenen
Rahmens Handlungsspielrdume zu 6ffnen.*>

Die Reaktion Ottavios auf Corallinas Enthiillungen ist eine Mischung aus Schock
und zunehmender innerer Bewegung: ,,Ah Corallina... Non piu cose allegre; cose tetre,
cose miserabili... Come! Si vuol ch’io faccia testamento per farmi poscia morire?*
Diese Wendung signalisiert eine entscheidende Transformation: Ottavio erkennt nicht
nur die Gefahr, in der er sich befindet, sondern auch seine bisherige Verblendung. In
dieser emotionalen Offnung spiegelt sich der aufklirerische Prozess der
Selbsterkenntnis, wie ihn die dramatische Poetik des 18. Jahrhunderts, im Anschluss an
Aristoteles’ Anagnorisis-Begriff, als Voraussetzung fiir moralisches Handeln verstand.
Entscheidend ist, dass diese Selbsterkenntnis nicht von innen kommt, sondern durch
eine weibliche Figur angestolen wird, eine Figur, die formal untergeordnet, aber
intellektuell und ethisch {iberlegen ist.**

Corallinas abschlieBende Intervention (,,Dubitate di lei per un’ora, ed io m’impegno
di farvi toccar con mano la verita®) ist nicht nur Ausdruck rhetorischer Souveranitét,
sondern auch ein Beleg fiir ihren aufkldrerischen Habitus: Sie fordert Ottavio nicht zu
blindem Glauben auf, sondern zu priifendem Zweifel, einem zentralen Paradigma der
Aufklarung. Der Ausdruck ,toccar con mano*“ verweist auf ein empirisches
Wabhrheitsverstindnis, das auf sinnlicher Erfahrung und kritischer Beobachtung
basiert.*”” Damit erhebt Corallina den Anspruch, durch methodische Beobachtung eine

moralische Wahrheit sichtbar zu machen, ein Ansatz, der deutlich iiber die emotionale

495 Cf. Hésle 1993, S. 10.
49 Cf. hierzu Aristoteles (2012), der in seiner Poetik das Konzept der Anagnorisis als zentrales
dramaturgisches Element beschreibt, das einen Wandel vom Unwissen zum Wissen markiert und

hiufig mit einem emotionalen oder moralischen Umschwung der handelnden Figur verbunden ist.
497 Cf. Lombardi 2001, S. 199.

148



Argumentation hinausgeht und rational begriindete Erkenntnis als Handlungsgrundlage
etabliert.

In dieser Szene verdichtet sich exemplarisch Goldonis dramatisches Interesse an der
produktiven Spannung zwischen sozialer Ordnung und individueller Einsicht. Die Figur
Corallina steht fiir eine neue Form weiblicher Handlungsmacht, die nicht auf
institutioneller Autoritdt, sondern auf sprachlicher Kompetenz, psychologischer
Beobachtungsgabe und moralischer Integritdt beruht. Sie unterlduft die rigide
Geschlechterordnung des 18. Jahrhunderts nicht durch offenen Widerstand, sondern
durch strategischen Einsatz von Sprache, Rollenbewusstsein und affektiver Intelligenz.
Damit gelingt es Goldoni, ein Frauenbild zu entwerfen, das nicht in bindren Mustern
von Tugend und Laszivitit gefangen ist, sondern die Frau als reflektiertes, aktives und
autonom handelndes Subjekt zeigt.

In der Figur Corallinas spiegelt sich ein tiefgreifender Wandel im Theaterverstindnis
des 18. Jahrhunderts: Die dienende Frau, bislang in der dramatischen Tradition oft auf
eine Rolle der passiven Unterordnung oder der komischen List reduziert, wird bei
Goldoni zur Triagerin moralischer Wahrheit und zur Vermittlerin zwischen patriarchaler

Verblendung und aufklérerischer Selbstpriifung.*®

Thre Handlungsmacht griindet nicht
in 6konomischer Unabhéngigkeit oder gesellschaftlicher Stellung, sondern einzig in
ithrer Fahigkeit, Sprache als Instrument kritischer Erkenntnis und ethischer Intervention
einzusetzen. Durch dramaturgische Zuspitzung und fein austarierte dialogische
Strukturen gelingt es Goldoni, in der Figur Corallinas einen emanzipatorischen Impuls
zu formulieren, der sich hinter der formalen Leichtigkeit der Komddie als ernsthafter
Beitrag zur Reflexion iiber Autoritit, Moral und Geschlechterrollen verbirgt.
Demgegeniiber steht Ottavio als Repridsentant einer iiberkommenen patriarchalischen
Ordnung. Er agiert zu Beginn des Stiicks aus der Position des Vormunds, des
autoritativen Familienoberhaupts und Hiiters der sozialen Konventionen, eine Rolle, die
ihn zunéchst als unangefochtene Instanz erscheinen ldsst. Seine autoritdre Haltung wird
durch eine Mischung aus Selbstgewissheit und affektiver Verschlossenheit gestiitzt, die
typisch ist fiir das minnliche Rollenbild seiner Generation. Doch im Verlauf der Szene
offenbart sich, dass diese Autoritit auf einem briichigen Fundament steht. Die
Auseinandersetzung mit Corallina bringt Ottavios Unsicherheit, seine emotionale
Verletzbarkeit und seine Abhédngigkeit von duBleren Bestitigungen zutage. Trotz seiner
hierarchisch iibergeordneten Stellung zeigt sich Ottavio im Dialog mit Corallina als

manipulierbar, innerlich zerrissen und moralisch verunsichert.

498 Cf. Gentile 1951, S. 47.
149



Die rhetorische Struktur der Szene ist dabei gezielt auf die schrittweise
Destabilisierung dieser maéannlichen Autoritdt ausgelegt. Corallina beginnt mit
vorsichtigen, in hoflicher Formulierung verpackten Anfragen, die auf Ottavios
Gewissen zielen, und steigert sich allmédhlich zu direkter Anklage und offen
formulierter moralischer Kritik. Diese Eskalation in Tonfall und Argumentation folgt
einem dramaturgisch durchdachten Aufbau: Nicht Lautstirke oder Aggression, sondern
argumentative Prdzision und emotionale Intelligenz filhren dazu, dass Ottavio seine
Haltung hinterfragt. Die Wirkung von Corallinas Worten liegt in ihrer inneren Kohérenz
und ethischen Scharfe, nicht in duBlerer Rebellion, ein entscheidender Unterschied zu
fritheren Dienerfiguren in der commedia dell’arte. Indem Goldoni Corallina diese
sprachliche und moralische Autoritét verleiht, gelingt ihm ein Bruch mit traditionellen
Geschlechter- und Standesbildern: Der weiblichen, dienenden Figur wird die Fahigkeit
zur ethischen Lenkung und zur inneren Umgestaltung des Patriarchen zugesprochen,
eine Funktion, die sowohl die komische Struktur des Stiicks trigt als auch das

aufkldrerische Anliegen des Autors reflektiert.

7.4. ,, Viva il nostro sesso”, scena ultima

Die folgende Untersuchung setzt mit der vorletzten Szene III.19 an, um durch eine
prizise Analyse ihrer rhetorischen und performativen Strukturen die diskursiven und
kompositorischen Voraussetzungen fiir die scena ultima (Schlussszene) erschliefend
darzustellen.

In dieser Szene setzt Corallina ihre rhetorischen und affektiven Strategien bewusst
als Trdgerinnen von Autoritit ein, obwohl sie formal noch der Dienerin-Rolle
verpflichtet ist. Thre Aussagen verkniipfen sich auf drei analytischen Ebenen: Erstens
beansprucht sie in ihrer narrativen Selbstzuschreibung (,,Tutta opera mia...*) 4"
epistemische Souverinitdt, indem sie ihre eigenen Interventionen als urséchlich fiir die
Handlungskonstellation darstellt. Zweitens transformiert sie die formalen Rituale von
Ehe und Mitgift in Verhandlungsinstrumente, indem sie die Mitgift als
Verhandlungskapital und den Eheschluss als performatives Moment neu definiert.
Drittens dekonstruiert sie hofische Konventionsformen durch eine doppelschichtige
Sprechweise, in der Hoflichkeitsfloskeln diskursive Machtakte kaschieren. Diese

Dimensionen illustrieren, wie Corallina, im Kontext der restriktiven Rollenerwartungen

499 Cf. Goldoni 2007, 111.19, S. 173.
150



des 18. Jahrhunderts, sprachlich-affektive Interventionen nutzt, um soziale Hierarchien

tempordr aufzuldsen und weibliche Handlungsféhigkeit zu realisieren:

NOTAIO: Sarete persuaso, che quel che ho fatto, ’ho fatto con una onesta
finzione, consigliato e animato da Corallina.

CORALLINA: Tutta opera mia, tutte invenzioni mie, tutta condotta mia, per
illuminarvi una volta, per disingannarvi, per farvi conoscere la verita,
per assistere un figlio oppresso, per soccorrere un padre assassinato, per
correggere una matrigna ingrata.

OTTAVIO: Ah Corallina mia, voi mi date la vita! Voi ora mi fate piangere per
tenerezza.

CORALLINA: Orsu: parliamo di cose allegre. Signor padrone il buono piace a tutti. Vi
siete voi rimaritato? Ci vogliamo maritare anche noi. Il signor Florindo
ed io abbiamo bisogno di matrimonio, ¢ ci raccomandiamo a voi,
perché ci facciate generosamente il mezzano.

OTTAVIO: Si, cari, si, venite qui. Tutti due lo meritate. Florindo, vien qui; vien qui,
Corallina. Non vi ¢ rango, non vi ¢ disparita. Io vi congiungo, io mi
contento. Siete marito e moglie. °*°

Die hier vorliegende Szene III.19 zeigt, wie Corallina, formal noch in der Rolle der
Dienerin verhaftet, durch eine selbstbewusste Rede nicht nur den dramatischen Konflikt
16st, sondern zugleich die engen Rollenvorgaben des 18. Jahrhunderts markant
unterlduft. Thre prignante Selbstzuschreibung ,,Tutta opera mia, tutte invenzioni mie,
tutta condotta mia...* beansprucht Urheberschaft und Deutungshoheit iiber die gesamte
Handlung und stellt damit eine seltene Form weiblicher epistemischer Souverdnitét
dar.’®! In der Anapher verdichtet Corallina ihre Interventionen, von der Rettung des
,»figlio oppresso® bis zur Korrektur der ,matrigna ingrata®“, zu einem kohérenten
narrativen Ganzen und macht damit informelles, affektives Wissen 6ffentlich wirksam.

Ottavios Riihrung (,,Ah Corallina mia, voi mi date la vita!*) belegt, dass Empathie
und Fiirsorge in Goldonis Komddie nicht bloB private Tugenden bleiben, sondern als
politisches Instrument fungieren konnen. Corallina verschiebt die Quelle von
Legitimitdt und Macht von physischer Hierarchie hin zu affektiv-rhetorischer
Uberzeugung, was sie zur unsichtbaren Regisseurin des Haushaltskosmos erhebt.

Mit dem Ubergang zu ,,Orsu: parliamo di cose allegre [...] il signor Florindo ed io
abbiamo bisogno di matrimonio® transformiert sie die formalen Rituale von Ehe und
Mitgift in Verhandlungsstrategien ihrer eigenen Gestaltung. Das scheinbar harmlose
»parliamo di cose allegre markiert den Umschlag in einen neuen Diskursmodus, in

dem hofische Konventionen nicht nur zitiert, sondern subversiv auf eine Dienerin

300 Goldoni 2007, I11.. 19, S. 173.
301 Cf. Maddalena 1900, S. 16.

151



ausgedehnt werden. Die Mitgift, traditionell ein Zeichen 6konomischer Reproduktion
und familidrer Kontrolle, wird hier von Corallina aktiv disponiert: Indem sie das dote-
Budget festlegt und die EheschlieBung initiiert, dehnt sie 6konomische Souverénitit auf
sich selbst aus und dekonstruiert zugleich die exklusive Bindung dieser Rituale an Adel
und Besitz. 32

Ottavios abschlieBende Formel ,,Non vi ¢ rango, non vi ¢ disparita. [...] Siete marito
e moglie” vollendet die Auflosung starrer Standes- und Geschlechterhierarchien. Die
symbolische Erhebung Corallinas und Florindos auf dieselbe Stufe formeller Gleichheit
impliziert ein utopisches Gleichheitsprinzip, das in keinem zeitgendssischen
Rechtssystem verankert war. Vor dem Hintergrund des 18. Jahrhunderts, in dem Frauen
rechtlich, 6konomisch und bildungspolitisch marginalisiert blieben, zeichnet Goldoni
mit Corallina eine proto-feministische Figur: Durch sprachlich-affektive Interventionen
erschafft sie tempordre Raume der Inklusion und Partnerschaftlichkeit und demonstriert,
dass weibliche Selbstbestimmung nicht erst durch gesetzliche Reformen, sondern
bereits durch souverines Sprechen und empathisches Handeln realisiert werden kann.>%

Corallina vollzieht den entscheidenden Schritt von der dienenden Nebenfigur zur

aktiven Architektin familidrer Beziehungen und ritueller Ordnung;:

BEATRICE: Ecco dove tendeano le mire di questa virtuosa eroina.

CORALLINA: Oh che bei termini! Che bei concetti! Ammiro la sua intrepidezza. Ella
in mezzo alle sue disgrazie & spiritosa ¢ brillante. (a Beatrice,
deridendola)

BEATRICE: Ah, non ho piu sofferenza... (vuol partire)

CORALLINA: Si fermi, e sara meglio per lei. (a Beatrice)

BEATRICE: Come!

CORALLINA: La supplico. Il signor Ottavio mi vuole sposare al signor Florindo, ed io
prima di farlo gli voglio dare la dote.

BEATRICE: Che dote?
CORALLINA: Ora lo vedra. Con sua licenza, gentildonna. (parte)

BEATRICE: Ed 1o soffrirdo che m’insulti, ¢ voi lo soffrirete? Voi che tanto mi
amaste? Non vi ricordate piu di quelle tenerezze che provaste per me?
Caro signor Ottavio, chi avra cura di voi, chi vi assistera il giorno, chi
vi dara soccorso la notte? (ad Ottavio)

OTTAVIO: Ah! Voi... voi mi avete tradito.’**

502 Cf. Giovanelli 2007, S. 304.
503 Cf. Pagliari 1907, S. 402.
504 Goldoni 2007, S. 174.

152



Thr erstarkter Status zeigt sich zunichst in der pointierten Replik auf Beatrices gehéssige
Bemerkung: ,,Ecco dove tendeano le mire di questa virtuosa eroina“: Mit dem
ironischen Ausruf: ,,Oh che bei termini! Che bei concetti!* demontiert Corallina das
Selbstbild der Widersacherin, indem sie deren pathetisches Vokabular karikiert und so
die Deutungshoheit an sich reiflt. Die Doppelexklamation setzt das rhetorische Arsenal
der Hoflichkeit bewusst in den Dienst einer subversiven Kraftiibernahme, eine
Strategie, die im 18. Jahrhundert Frauen formal verwehrt, faktisch aber in hiuslichen
Mikrodiskursen bereits seit langem erprobt war.

Unmittelbar daran kniipft Corallina ihre eigenméchtige Definition ehelicher
Verhéltnisse an: ,,Il signor Ottavio mi vuole sposare al signor Florindo, ed io prima di
farlo gli voglio dare la dote.“ Mit diesem Satz verschiebt sie das Traditionsritual der
Mitgift von einer passiven Vorbedingung zur aktiven Verhandlungsmasse. Indem sie
die Verfiigung iiber die dote selbst in die Hand nimmt, demonstriert sie 6konomische
Souveriénitit, die Frauen in der realen Gesellschaft des 18. Jahrhunderts nahezu génzlich
versagt war. Gleichzeitig legt sie den Grundstein fiir die tatsédchliche Mitgiftiibergabe,
die erst in der Schlussszene konturiert und symbolisch vollzogen wird.*% So nutzt
Corallina die rhetorische Vorwegnahme als strategisches Instrument, um bereits im
Vorfeld die Rahmenbedingungen fiir die abschlieBende Festigung ihrer
Heiratsvermittlung zu setzen. Mit diesem strategischen Zugriff auf sowohl sprachliche
Konvention als auch 6konomische Praxis etabliert Corallina schlieBlich eine neue
Legitimititsquelle: das affektiv-rhetorische Biindnis von Empathie und Uberzeugung.
Ihr Plddoyer fiir Ottavios Zustimmung ladt das Fiirsorge- und Eheritual mit emotionaler
Intensitit auf, wodurch der patriarchale Entscheidungsspielraum faktisch entmachtet
wird. 3% Ottavios verzweifelter Ausruf: ,,Ah! voi mi avete tradito!“ belegt, dass
Corallinas Interventionen nicht blof familidre Konflikte regeln, sondern das
Selbstversténdnis aller Beteiligten neu formen.

Durch die geschickte Verschrinkung von Ironie, ritualisierter Rede und affektiver
Appellation erschlieft Corallina neue Handlungsrdume und demonstriert, dass
sprachlich-affektive Performance bereits im eng gesteckten Rahmen gesellschaftlicher
Normen politische Wirkung erzielen kann. Sie wird so zum Prototyp einer proto-
feministischen Gestalt, die zeigt, wie informelle Formen weiblicher Agency

institutionelle Schranken unterlaufen und hinterfragen.

305 Cf. Giovanelli 2007, S. 304.
506 Cf. Pagliari 1907, S. 405.

153



In der abschlieBenden Szene III. scena wultima erreicht das Drama seinen
komddiantischen und zugleich gesellschaftskritischen Hohepunkt, indem die Dienerin
Corallina die Handlung nicht blo vermittelt, sondern aktiv steuert und damit ein

Modell weiblicher Handlungsmacht im 18. Jahrhundert entwirft:

CORALLINA: Signori miei, ecco la mia dote. Ecco la signora Rosaura, ch’io presento
al signor Florindo.

OTTAVIO: Come!

CORALLINA: Signor padrone, voi in premio della mia buona servitu, mi avete
regalato il signor Florindo; il signor Florindo ¢ mio, ne posso far quel
ch’io voglio. Lo posso vendere, impegnare e donare. Io lo dono alla
signora Rosaura, degna di lui per nascita, per facolta, per costumi. A me
preme ’onore della vostra casa, il bene di vostro figlio, la salvezza del
mio decoro; e in questa maniera il padre sara contento, il figlio sara
consolato, e la povera serva compatita ed amata.>"’

Corallinas Proklamation ,,Signori miei, ecco la mia dote* gewinnt ihre volle Sprengkraft
erst vor dem Hintergrund der im 18. Jahrhundert geltenden Geschlechter- und
Eigentumsverhéltnisse, in denen Frauen rechtlich und ©konomisch weitgehend
entmiindigt, ihre Wirkmacht auf den héduslichen Bereich und formelhafte

308 Tndem Corallina nicht Schmuck oder

Hoflichkeitskonventionen beschrénkt war.
Geld, sondern den Briutigam Florindo selbst als dote présentiert, unterlduft sie das
patriarchale Vermogensregime, das Ehefrauen zwar verpflichtete, Vermogen in die Ehe
einzubringen, ihnen aber nicht gestattete, selbsténdig iiber dieses zu verfligen. Hier wird
die Dienerin zur Eigentiimerin eines Menschen, ein radikaler symbolischer Entzug
méinnlicher Deutungs- und Verfiigungsgewalt.

Sprachlich verbindet sie hofische Unterwiirfigkeit (,,Signor padrone®) mit
dispositiver Terminologie (,,vendere, impegnare e donare”), die in notarielle und
okonomische Kontexte gehort. Diese Kombination evoziert einerseits das Ideal der
galanten Conduite, in der Frauen als Inbegriff von Anstand und Empfindsamkeit galten,
bricht dieses Register aber unmittelbar durch, indem das Vokabular formaler Autoritét
zur Beschreibung ihrer eigenen Handlungsmacht dient. Die triadische Asyndeton-Figur
steigert dabei die dramatische Wucht ihrer Verfligung und signalisiert: Corallina ist
nicht ldnger Adressatin, sondern Disponentin famildrer Entscheidungen. Thr Anspruch,

Florindo ,,alla signora Rosaura, degna di lui per nascita, per facolta, per costumi* zu

iibertragen, adressiert zugleich soziale Normen der Standesgerechtigkeit. In einer

307 Goldoni 2007, L.scena ultima, S. 174f.
508 Zur detaillierten Erorterung der rechtlichen Stellung der Frau im 18. Jahrhundert siehe die
Ausfiihrungen in den Kapiteln 6.1, 6.2 und 6.3.

154



Gesellschaft, die Heiratspolitik als Vehikel sozialer Reproduktion verstand und in der
Frauen iiber Mitgiftordnungen eng an familidre Strategien gebunden waren, tritt
Corallina als moralische Instanz auf: Sie wahrt ,,I’onore della vostra casa® und das
,bene di vostro figlio“, wihrend sie faktisch die traditionellen Ehebdrsen-Logiken
rekodiert. Damit schligt sie eine Briicke zwischen aufkldrerischem Vernunftdenken, in
dem Gefiihl und Ehre als zumutbare Argumentationsmittel diskutiert wurden, und
proto-emanzipatorischer Praxis.

Vor dem Hintergrund der rechtlichen Leibeigenschaft, Frauen konnten weder
testamentarisch noch gerichtlich eigenstindig handeln, demonstriert Corallina, wie
informelle Machtressourcen in privaten und komddiantischen Kontexten wirksam
werden konnen. Thre Rede zeigt, dass weibliche Selbstbestimmung im 18. Jahrhundert
keineswegs erst mit gesetzlichen Gleichstellungsdebatten einsetzte, sondern bereits in
der Alltagsrhetorik und affektiven Vernetzung eine Subversion des Patriarchats moglich
war.

Diese Form strategischer Selbstbehauptung manifestiert sich exemplarisch in
Corallinas Verhalten: Sie nutzt nicht etwa formale Emanzipationsinstrumente, sondern
wendet die ihr auferlegten sozialen Rituale und sprachlichen Konventionen gegen das
patriarchale System selbst. Indem sie die dofe- und EheschlieBungsrituale
instrumentalisiert, verwandelt Corallina ihre dienende Rolle in eine ,,Waffe*, ganz im
Sinne Beauvoirs, die darin die subversive Kraft weiblicher Klugheit und
Situationsausnutzung sieht.

Corallina tibernimmt erneut die Rolle nicht nur als Vermittlerin, sondern als aktive

Moderatorin und strategische Gestalterin ehelicher Arrangements:

CORALLINA: Parliamo di cose allegre. Sposini, siete voi contenti?

FLORINDO: Io ne son contentissimo; amo la signora Rosaura; confesso che avrei a
tutto preferito il debito che ho con voi, ma poiché, generosa mia
Corallina...

CORALLINA: Parliamo di cose allegre. Signora Rosaura, lo fate di buon animo?

ROSAURA: Si, cara Corallina, sapete voi la mia inclinazione. A voi I’ho confidata.

Voi avete il merito d’averla alimentata e resa felice. Mio padre vi
acconsente, il signor Ottavio I’approva, il signor Florindo mi ama, che
piu desiderare potrei al mondo? Si, desidero unicamente poter a voi
procurar quella ricompensa...

CORALINA: Si signora, parliamo un poco di me. E giusto, che ancor io sia contenta.
Ho bisogno di marito e di dote. Il marito lo trovero io, la dote me la

dara il signor Ottavio.

OTTAVIO: Si, volentieri. Trova il marito.

155



CORALLINA: Eccolo. (accenna Brighella)

BRIGHELLA: Oh cara! (s’accosta a Corallina)
OTTAVIO: Ed io ti daro mille scudi. Bastano? (a Corallina)
BRIGHELLA: Se 1 fusse do mille...

PANTALONE: Mille ghe ne fard mi de contradota.
FLORINDO: E mille io...

CORALLINA: Basta, basta, non tanta roba, non merito tanto.>*’

Mit der mehrfachen Wendung ,,Parliamo di cose allegre* initiiert sie einen bewussten
Diskurswechsel vom formellen Verhandlungsrahmen hin zu einer heiteren,
gemeinschaftlichen Gespriachsatmosphire. 5! Grammatisch fungiert der Imperativ
,parliamo* hier als metasprachliches Steuerungssignal: Corallina erlangt nicht nur das
Rederecht, sondern die Deutungshoheit dariiber, was iiberhaupt besprochen wird. Im
Kontext des 18. Jahrhunderts, in dem Dienerinnen sprachlich marginalisiert waren, ist
dies eine subtile, aber wirkungsvolle Machtdemonstration, die zeigt, wie informelle
Sprechakte soziale Hierarchien unterlaufen kdnnen.

Gleich im Anschluss verschiebt sie das theatralische Zentrum auf ihr eigenes
Interesse: ,,Si signora, parliamo un poco di me. E giusto, che ancor io sia contenta. Ho
bisogno di marito e di dote.“ Indem sie ihren personlichen Bedarf, Ehe und Mitgift,
selbst in den Vordergrund riickt, wendet sie ein traditionelles patriarchales Ritual gegen
seine eigene Logik. In einem gesellschaftlichen Milieu, in dem Frauen rechtlich weder
Eigentumsrechte besaBlen noch iiber ihre Heirat selbst entscheiden durften, markiert
dieser Moment eine radikale Aneignung symbolischer Ressourcen. Sie beansprucht die
Mitgift nicht als Zuschuss zu fremden Machtinteressen, sondern als Instrument ihrer
eigenen 6konomischen und sozialen Selbsterméchtigung. Der zweite Teilsatz ,,Il marito
lo trovero io, la dote me la dara il signor Ottavio* illustriert die Komplexitét ihrer
Verhandlungsfithrung. Corallina {ibernimmt die Partnerwahl, ein Privileg, das im 18.
Jahrhundert Ehevermittlern oder Familienéltesten vorbehalten war, und delegiert
zugleich die finanzielle Absicherung an Ottavio, den Hausherrn.>!! Durch diese
symbiotische Verkniipfung von Autonomie in der Partnerwahl und Okonomischer
Absicherung etabliert sie sich als souverdne Akteurin, die traditionelle Machtzentren

pluralisiert und neu konfiguriert.

309 Goldoni 2007, L.scena ultima, S. 175.
310 Cf. Giovanelli 2007, S. 305.
I Zur weiteren Ausfiihrung bzgl. der Mitgift vgl. Kapitel 6.3.

156



Die folgende Szene, in der Corallina Brighella als ,,Ehemann‘ préisentiert und von
Ottavio, Pantalone und Florindo gegeneinander Mitgiftangebote aushandeln ldsst, fiihrt
diese Strategie konsequent fort. Jeder Herrscher der hiuslichen Okonomie, der
Hausherr, der viterliche Schwiegervater und der eigentliche Gatte, wird zum
potenziellen Sponsor erhoben. Diese Verteilung von obrigkeitlicher GroBziigigkeit auf
mehrere Adressaten stellt das monolithische Modell patriarchaler Entscheidungsmacht
in Frage und deutet gleichzeitig die Vielstimmigkeit informeller Macht an, die Frauen
durch geschickte Rhetorik und affektive Vernetzung nutzbar machen konnten.

Eingebettet in eine Epoche, in der Frauen formal von politischen und juristischen
Prozessen ausgeschlossen waren, zeigt Corallina, dass weibliche Handlungsfahigkeit
bereits durch sprachlich-affektive Inszenierung realisiert werden konnte. Ihre
Performance verweist auf die in zeitgendssischen Salonkulturen gepflegten
Kompetenzen aristokratischer Damen, gewandt im rhetorischen Spiel, versiert in
okonomischen Umgangsformen, die im biirgerlichen Milieu iibernommen und adaptiv
genutzt wurden. Corallinas Klugheit liegt dabei in der Verbindung von
Hoflichkeitskonvention und subversivem Kalkiil: Sie wahrt Formeln der galanten
Conduite, bricht deren inhaltliche Begrenzung jedoch, indem sie sie zur Basis eigener
Machtanspriiche macht.

Affektiv-strategisch kann ihr Vorgehen als frithes Modell feministischer
Ressourcennutzung verstanden werden. An Stelle einer direkten politischen Forderung
tritt hier eine stille Subversion: Corallina verdndert Machtverhiltnisse, ohne die
formalen Institutionen aufbrechen zu miissen. Sie rekurriert auf Alltagsrhetorik, um die
Patriarchatsordnung zu reorganisieren. So erdffnet Goldoni der Figur eine bis dahin
kaum gesehene Rolle, in der eine Dienerin zum Prototyp weiblicher Selbstbestimmung
avanciert und zeigt, dass Komodiendialoge mehr sein kdnnen als bloe Unterhaltung,
sie konnen als Laboratorium proto-feministischer Praxis fungieren.

In dieser Schlusspassage verdichtet sich Corallinas subversive Inszenierung

weiblicher Handlungsfahigkeit zu einem regelrechten Manifest der Solidaritdt und

Selbsterméchtigung:
BEATRICE: Tutti allegri, ed io misera sono in pianto.
OTTAVIO: Vostro danno: andate fuori di casa mia, senza nulla, come siete venuta.
BEATRICE: Ah pazienza!

CORALLINA: Caro signor Ottavio, la supplico di una grazia.
OTTAVIO: Comandate, la mia cara Corallina.

157



CORALLINA: Per salvezza del suo decoro, e giacché ha tanta bonta per me, si contenti
di fare un assegnamento alla signora Beatrice, che possa vivere. E ancor
giovine, potrebbe fare degli spropositi.

OTTAVIO: Via, in grazia vostra, le assegnerd dugento scudi I’anno, ma fuori di
casa mia.

BEATRICE: Ah Corallina, voi mi fate arrossire...

CORALLINA: Cosi mi vendico delle sue persecuzioni. lo non ho mai avuto odio con

lei, ma tutto ho fatto per il povero mio padrone. Se non era io, sarebbe
egli precipitato. L’ho soccorso, 1’ho assistito, I’ho rimesso in casa e in
grazia del padre. L’ho ammogliato decentemente, I’ho assicurato della
sua eredita, I’ho liberato da’ suoi nemici. Una serva amorosa cosa
poteva mai far di piu? Or vengano que’ saccenti, che dicon male delle
donne; vengano que’ signori poeti, a cui pare di non potere avere
applauso, se non ci tagliano i panni addosso. lo li faro arrossire, e cio
faranno meglio di me tante e tante nobili virtuose donne, le quali
superano gli uomini nelle virtl, e non arrivano mai a paragonarli nei
vizi. Viva il nostro sesso, e crepi colui che ne dice male.*"?
Zunichst bricht Corallina mit der von Ottavio ausgesprochenen VerstoBerkldrung
(,,andate fuori di casa mia, senza nulla, come siete venuta®) die lineare Logik
patriarchaler Strafe, indem sie nicht Beatrice alleine iiberldsst, sondern als kollektive
Pflicht aller Handelnden artikuliert. Mit dem hoflich-bittenden ,,Caro signor Ottavio, la
supplico di una grazia*“ wahrt Corallina die Formen der galanten Conduite, libersetzt die
moralische Erwartung an den Hausherrn jedoch in eine 6konomische Solidarleistung:
Die Gewidhrung einer Jahresrente stellt hier einen informellen Ausgleich dar, den
Frauen ohne testamentarische oder gerichtliche Rechte des 18. Jahrhunderts durch
soziale Vernetzung erzwingen konnten.

Im folgenden Monolog rechnet Corallina in einer kraftvollen Aneinanderreihung
(,,I’ho soccorso, I’ho assistito, 1’ho rimesso..., ’ho ammogliato..., I’ho assicurato...,
I’ho liberato...”) eindringlich vor, dass ihre unsichtbaren Diensterweisen, von der
finanziellen Rettung bis zur familidiren Wiedereingliederung, eine umfassende
Fiirsorgeleistung darstellen, die weit iiber traditionelle Hausarbeit hinausreicht. Diese
asyndetische Serie juristisch anmutender Verben verleiht ihrer Rede nicht nur
rhythmische Dringlichkeit, sondern beansprucht zugleich das Deutungsmonopol {iiber
den dramatischen Verlauf: Corallina erhebt ihre Alltagskompetenz in den Rang
offentlichen Verdienstes. >3

Im Hoéhepunkt wendet sie sich gegen diejenigen saccenti (Rechthaber) und signori

poeti (Herren Poeten), die Frauen literarisch herabwiirdigen, und erhebt mit ,,Viva il

312 Goldoni 2007, IL.scena ultima, S. 176.
313 Cf. Giovanelli 2007, S. 305.

158



nostro sesso, e crepi colui che ne dice male* eine geschlechteriibergreifende Parole.
Diese kollektive Anrufung weiblicher Tugendhaftigkeit, explizit kontrastiert mit
méinnlichen vizi (Lastern), formuliert eine proto-feministische Vision, in der
verschwiegenes Leiden und informelle Fiirsorgearbeit zur Quelle moralischer Autoritét
werden.

Vor dem Hintergrund des 18. Jahrhunderts, in dem Frauen der patria potestas
unterlagen und Okonomisch kaum Handlungsautonomie besaflen, zeigt Goldoni
exemplarisch, wie sprachlich-affektive Interventionen und ritualisierte Netzwerke im
hiuslichen Raum als Waffe gegen institutionelle Entrechtung fungieren konnten.
Corallina wird so zur paradigmatischen Gestalterin sozialer Ordnung, eine Dienerin, die
das Komdodienlaboratorium zur Biihne proto-feministischer Emanzipation macht.

Goldonis Schlussrede {iibertragt der Dienerin Corallina programmatisch jene
Wertschidtzung zu, die der Autor selbst dem weiblichen Geschlecht entgegenbrachte.
Die betonte Scham (,,far arrossire di vergogna®) liber die Verleumder und der Ausblick
auf kiinftige ,,nobili virtuose donne* konstruieren nicht nur ein individuelles Lob,

sondern ein kollektives Emanzipationsversprechen. 34

Dramaturgisch verankert im
komischen Finale, fungiert Corallina hier gezielt als Sprachrohr des Autors: Ihre
Selbstbehauptung verweist auf eine im 18. Jh. selten artikulierte Anerkennung
weiblicher Tugend und Leistungsféhigkeit, lange bevor legale Gleichstellungsdebatten

einsetzten.

8. La locandiera (1753)°13

»Nous ouvrimes donc le spectacle le 26 décembre par La locandiera. Ce mot vient de
locanda, qui signifie, en italien, la méme chose qu’hdtel garni en frangais. Il n’y a pas
de mot propre, dans la langue frangaise, pour indiquer I’homme ou la femme qui
tiennent un hotel garni. Si on voulait traduire cette piece en frangais il faudrait chercher
le titre dans le caractére, et ce serait, sans doute, la Femme adroite.*>'°

Im Kontext der Geschlechterverhdltnisse des 18. Jahrhunderts gewinnt Goldonis
Kommentar zur franzdsischen Rezeption von La locandiera eine zusétzliche

Tiefenschirfe. Die Anmerkung, dass im Franzosischen kein addquates Wort fiir

514 Cf. Scognamiglio 2002, S. 88.

515 Kapitel 9 sowie die dazugehdrigen Unterkapitel zur Komodie La locandiera gehen in Teilen auf
Uberlegungen aus meiner Masterarbeit aus dem Sommersemester 2018 mit dem Titel: ,,Das
Frauenbild in den Komodien ,La Locandiera® und ,Trilogia della Villeggiatura® von Carlo Goldoni*
zurlick. Diese fritheren Ansédtze wurden grundlegend iiberarbeitet, erweitert und im Hinblick auf
Fragestellung und wissenschaftliche Tiefe an die Anforderungen der vorliegenden Dissertation
angepasst.

516 Carlo Goldoni, Mémoires de M. Goldoni pour servir a I’histoire de sa vie et a celle de son thédtre.
Introduction et notes de Paul de Roux, Paris: 2003, S. 339.

159



locandiera existiere, reflektiert nicht nur eine sprachliche, sondern auch eine
gesellschaftliche Unsichtbarkeit weiblicher Berufstitigkeit und Selbststdndigkeit.
Frauen waren im 18. Jahrhundert rechtlich wie Okonomisch weitgehend vom

317 Dass

ménnlichen Vormund abhdngig, sei es als Tochter, Ehefrau oder Witwe.
Goldoni seine Protagonistin dennoch nicht nur als wirtschaftlich aktive, sondern auch
als strategisch iiberlegene Frau inszeniert, stellt in diesem historischen Kontext einen
bemerkenswerten Akt literarischer Emanzipation dar.

Die von ihm vorgeschlagene franzdsische Ubersetzung La Femme adroite (Die
geschickte Frau) unterstreicht dabei nicht den sozialen Status der Figur, sondern deren
personliche Fahigkeiten, Klugheit, Selbstbeherrschung, soziale Intelligenz. Diese Form
von Handlungsmacht stellt eine subtile, aber wirkungsvolle Form der weiblichen
Selbsterméchtigung dar, die sich gerade nicht durch offene Rebellion gegen patriarchale
Strukturen ausdriickt, sondern durch deren bewusste, kalkulierte Nutzung zum eigenen
Vorteil. Dass Goldoni zudem auf die Bedeutung des Titels hinweist, offenbart ein
metatextuelles Bewusstsein dafiir, wie Frauenrollen benannt, beschrieben und
gesellschaftlich gerahmt werden. Im 18. Jahrhundert war es in Italien fiir weibliche
Figuren ungewohnlich, iiber die Zuschreibung der Tugendhaftigkeit hinaus als aktiv
steuernde Subjekte dargestellt zu werden. Mirandolina jedoch entzieht sich dieser
Konvention: Sie ist nicht das Objekt minnlicher Projektion, sondern agiert als femme
adroite, als Figur, die sich der Erwartungsmechanismen bewusst ist und sie zu
unterlaufen weifl. In dieser Lesart ist Goldonis Vorschlag nicht nur eine sprachlich-
pragmatische Losung, sondern ein bewusst gesetzter Hinweis auf die emanzipatorische
Qualitdt seiner weiblichen Hauptfigur im Spannungsfeld zwischen Aufklarung und
Geschlechterordnung.

Eine der bekanntesten Komédien Goldonis, ndmlich La locandiera, ist insofern
bemerkenswert, als sie, im Gegensatz zu vielen anderen Werken des Autors, nicht im
venezianischen Kontext, sondern in Florenz verortet ist. Der Handlungsraum der
Komodie ist das Gasthaus der Titelheldin Mirandolina, das sie als Erbin ihres
verstorbenen Vaters eigenstindig fiihrt.>!® Die Verlagerung des Theaterstiickes nach
Florenz hatte, laut Hosle, zwei Motive: Zum einen

,lieB sich dadurch eventueller Arger mit der Zensur leichter vermeiden (immerhin
treten in der Komdodie drei ldcherliche Adlige auf), [und zum anderen] kam die

517 Cf. hierzu ausfiihrlich Teil 2 dieser Dissertation zur rechtlichen und sozialen Stellung der Frau im
Italien des 18. Jahrhunderts.

518 Cf. Franca Angelini, «In maschera voi siete / senza maschera al volto?» Note su Goldoni, Rom: 2012,
S.91.

160



toskanische Hauptstadt dem Bedarf nach Theaterstiicken mit {iberregionalem
nationalen Charakter entgegen.*>!?

Ein weiterer bemerkenswerter Aspekt von La locandiera besteht darin, dass Goldoni,
im Gegensatz zu zahlreichen anderen seiner Komddien, die er im venezianischen
Dialekt verfasste, hier auf die Verwendung des Italienischen zuriickgreift. Diese
bewusste sprachliche Entscheidung zielt auf eine breitere Verstindlichkeit und
Rezeption im gesamten italienischen Sprachraum ab und verleiht dem Werk somit einen
iiberregionalen Charakter. Die Wahl der Hochsprache kann in diesem Zusammenhang
als Ausdruck einer aufklérerischen Intention gelesen werden, das Theater nicht nur als
regionales, sondern als gesamtgesellschaftliches Kommunikationsmedium zu etablieren.

Der Erfolg, den La locandiera beim zeitgendssischen Publikum verzeichnete, war
aullergewohnlich: ,,Le succes de cette picce fut si brillant qu’on la mit au pair, et au-
dessus méme, de tout ce que j’avais fait dans ce genre, ou l’artifice supplée a
Iintérét.“>2° Aus Griinden personlicher Rivalitit und vermutlich aus Eifersucht soll die
Primadonna Teodora Medebach maBgeblich darauf hingewirkt haben, die
Auffithrungsserie von La locandiera frithzeitig zu beenden.>?! In der Folge wurde
stattdessen La Pamela auf den Spielplan gesetzt.>?? Diese Entscheidung stieB beim
Publikum auf deutliche Ablehnung, doch der Theaterdirektor Girolamo Medebach
konnte sich dem Wunsch seiner Ehefrau offenbar nicht entziehen. 2 In der
Neuansetzung libernahm Teodora Medebach erneut die Hauptrolle.

Auch Goldoni zeigte sich mit diesem Vorgehen unzufrieden und beendete nach der
dritten Auffiihrung von La locandiera im venezianischen Teatro Sant’Angelo sein
Engagement bei Girolamo Medebach. 32* In der Folge wechselte er an das
konkurrierende Teatro San Luca, das sich im Besitz des noblen Francesco Vendramin
befand. Der Wechsel war nicht nur strategisch motiviert, sondern erfolgte auch vor dem
Hintergrund wiederholter Unstimmigkeiten zwischen Goldoni und Medebach, wie in
Kapitel 2.1 (S. 11) dieser Dissertation dargestellt. Mit Vendramin hatte Goldoni bereits

zuvor einen langfristigen, auf zehn Jahre angelegten Vertrag abgeschlossen.>? Der

519 Hosle 1993, S. 158.

520 Goldoni 2003, S. 340.

21 Siehe hierzu ausfiihrlich Kapitel 3, S. 23.

522 Cf. Alessandra Domini, Goldonis Theater im Zeichen der Aufklirung, Saarbriicken: 2008, S. 18 sowie
Hosle 1993, S. 158. So auch zitiert bei: Goldoni 2003, S. 340: ,,D’apres la jalousie que les progres de
Corallina produisaient dans I’ame de Madame Medebac, cette dernicre pi¢ce aurait di 1’enterrer; mais
comme ses vapeurs étaient d’ une espéce singuliére, elle quitta le lit deux jours aprés et demanda qu’on
coupat le cours des représentations de La Locandiera et qu’on remit au théatre Pamela.*

523 Cf. Goldoni 2003, S. 340.

524 Cf. Cesare De Michelis, Goldoni nostro contemporaneo, Venedig: 2008, S. 71.

325 Cf. Ferrone 2011, S. 88.

161



Wechsel markiert nicht nur einen bedeutenden Einschnitt in Goldonis beruflicher
Laufbahn, sondern spiegelt zugleich die dynamischen und mitunter konfliktgeladenen
Bedingungen des venezianischen Theaterbetriebs im 18. Jahrhundert wider.

Indessen gilt das Theaterstiick La locandiera, so Kapp, als ,,das reprisentative Stiick
der frithen 50er Jahre, in dem Goldoni mit den biirgerlichen Normen geradezu spielt
und mit der Figur der Mirandolina statt einer bloBen Typenfigur einen individuellen
Charakter auf die Biihne stellt.’?¢ Goldoni selbst bezeichnet die Komddie in seinem
Vorwort (I’autore a chi legge) als: ,, [...] la pitt morale, la piu utile, la piu istruttiva.*>?’
Inwieweit der moralische Gehalt vorhanden ist und wie die Protagonistin, ein
ambivalenter Typus, mittels ihrer Verfilhrungskiinste am Ende der Komddie
triumphiert, gilt es in den folgenden Kapiteln darzulegen.

Vor dem Hintergrund dieser bewegten Produktionsgeschichte riickt La locandiera
eine weibliche Hauptfigur ins Zentrum, die selbstbewusst gegen konventionelle
Rollenzuschreibungen auftritt: Mirandolina, die das florentinische Gasthaus ihres
verstorbenen Vaters fiihrt, ist es gewohnt, von Médnnern umworben zu werden, und
weil} die ihr entgegengebrachte Aufmerksamkeit gezielt fiir sich zu nutzen. Bereits zu
Beginn der Komddie wird jedoch deutlich, dass sie keinerlei Absicht hegt, den
Erwartungen ihrer Umgebung zu entsprechen: Weder ein komfortables Leben an der
Seite eines wohlhabenden Ehemanns noch ein moglicher Aufstieg in den Adelsstand
iiben auf sie Reiz aus, im Gegenteil, sie will sich nicht binden und ihre 6konomische
und personliche Autonomie nicht preisgeben. Mirandolina wird von zwei
gegensdtzlichen ménnlichen Bewerbern umworben: dem Marchese di Forlipopoli,
einem verarmten Adligen, der sich auf seinen Titel beruft, und dem Conte d’Albafiorita,
einem wohlhabenden Biirger, der durch materielle GroBziigigkeit um ihre Gunst wirbt.
Beide versuchen, Mirandolinas Aufmerksamkeit zu gewinnen, indem sie einander mit
Geschenken und Avancen zu ilibertrumpfen suchen. Eine dritte ménnliche Figur, der
Cavaliere di Ripafratta, fungiert als Kontrast- und Antagonistfigur: Er lehnt Frauen
grundsétzlich ab und begegnet ihnen mit ausgeprigter Misogynie, wodurch er sich
demonstrativ von den werbenden Miénnern abgrenzt. Diese Haltung trifft bei
Mirandolina auf Widerstand. Gekridnkt von der Geringschitzung, die ihr als Frau
entgegengebracht wird, entwickelt sie eine gezielte Strategie, um den Cavaliere
emotional zu iiberwiltigen. Mit psychologisch geschicktem Verhalten gelingt es ihr,

dessen Widerstand zu brechen und ihn letztlich in eine leidenschaftliche, aber

526 Cf. Kapp 2007, S. 219.
527 Carlo Goldoni, La locandiera. A cura di Davico Bonino con uno scritto di Giorgio Strehler, Mailand:
2012, L autore a chi legge, S. 7.

162



unerwiderte Verliebtheit zu treiben. Thre Triumphgeste {iber die emotionale Niederlage
des Cavaliere bringt diesen jedoch in eine existentielle Krise. Die anfangliche
Genugtuung Mirandolinas schldgt in Besorgnis um: Sie fiirchtet mogliche
Konsequenzen aus dem verletzten Stolz des Mannes. Aus pragmatischen Erwédgungen
und im Bewusstsein moglicher gesellschaftlicher wie personlicher Gefahren entschlief3t
sie sich zur Heirat mit ihrem langjdhrigen Vertrauten und Hausverwalter Fabrizio, eine
Verbindung, die bereits vom Vater vorgesehen war. Der Cavaliere hingegen zieht sich
am Ende der Komddie resigniert aus der Szene zuriick, gedemiitigt und emotional

desillusioniert.

8.1. Feminismus und Misogynie

Obgleich Mirandolina und der Cavaliere di Ripafratta auf den ersten Blick als
Gegenspieler erscheinen, offenbart eine vertiefte Analyse zentrale Gemeinsamkeiten,
die sie, jenseits ihrer geschlechtsspezifischen Rollenzuweisungen, miteinander
verbinden. Insbesondere im Kontext der Komddie, die in der intellektuellen
Atmosphdre der Aufklirung des 18. Jahrhunderts verortet ist, kristallisiert sich ein
Schliisselbegriff als verbindendes Moment heraus: /liberta (Freiheit). 32 Sowohl
Mirandolina als auch der Cavaliere streben in unterschiedlicher Weise nach
personlicher Unabhingigkeit und Selbstbestimmung, sei es in der Ablehnung
traditioneller Liebesbindungen oder im Versuch, sich gegeniiber gesellschaftlichen
Erwartungen autonom zu positionieren. Dieses geteilte Freiheitsideal fungiert als
subtextuelles Bindeglied zwischen den beiden Figuren und verleiht der Komddie eine
tiefere Reflexionsebene tiiber Geschlechterrollen, emotionale Souverdnitit und
aufkldrerische Selbstentwiirfe. Die Protagonistin Mirandolina bedient sich gezielt einer
arte della simulazione®®, also der Kunst der Tauschung, um sich dem Cavaliere di
Ripafratta als gleichwertige, autonome Figur entgegenzustellen. Der Begriff liberta
fungiert dabei nicht nur als gemeinsame ideelle Grundlage, sondern auch als zentraler
Verbindungspunkt zwischen beiden Figuren. In Szene 1.4 der Komddie wird dieses
Spannungsfeld paradigmatisch inszeniert: Wéahrend der Cavaliere sich offen misogyner
AuBerungen bedient und seine Abneigung gegeniiber weiblicher Einflussnahme als
Ausdruck seines Freiheitsstrebens préasentiert, kontrastieren die beiden anderen
ménnlichen Figuren, der Conte d’Albafiorita und der Marchese di Forlipopoli, mit einer

iiberschwinglichen Lobpreisung Mirandolinas. Diese Szene fungiert insofern als

528 Cf. Angelini 2012, S. 95.
529 Cf. Scognamiglio 2002, S. 110.

163



kompositorische Kontrastfolie, vor deren Hintergrund Mirandolinas strategisches
Handeln und ihre bewusste Positionierung im Diskurs um weibliche Freiheit und
Selbstbehauptung deutlich hervortreten. Thr Umgang mit dem Cavaliere ist somit nicht
blo Ausdruck personlicher List, sondern ein Akt performativer Emanzipation innerhalb

eines von patriarchalen Diskursen durchzogenen sozialen Raums.
MARCHESE: In quanto a questo poi, Mirandolina ha un merito estraordinario.

CONTE: Sin qua il signor Marchese ha ragione. La nostra padroncina della
locanda ¢ veramente amabilde.

MARCHESE: Quanto I’amo io, potete credere che in lei vi sia qualche cosa di grande.

CAVALIERE: In verita mi fate ridere. Che mai puo avere di stravagante costei, che
non sia comune all’altre donne?

MARCHESE: Ha un tratto nobile, che incatena.

CONTE: E bella, parla bene, veste con pulizia, ¢ di un ottimo gusto. [...] Non
siete mai stato innamorato?

CAVALIERE: Mai, né mai lo sard. Hanno fatto il diavolo per darmi moglie, né mai
I’ho voluta.>*

Dieser Dialogabschnitt bietet eine aufschlussreiche Momentaufnahme der
geschlechtsspezifischen Dispositionen innerhalb des sozialen Gefiiges der Komddie.
Insbesondere die Haltung des Cavaliere di Ripafratta manifestiert sich als dezidiert
ablehnend gegeniiber dem weiblichen Geschlecht.>3! Auf die Frage des Conte, ob er
jemals verliebt gewesen sei, antwortet der Cavaliere knapp und kategorisch, dass er
weder je geliebt habe noch jemals lieben wolle, ein Bekenntnis, das seine fundamentale
Abwehrhaltung gegeniiber emotionalen Bindungen und insbesondere gegeniiber Frauen
markiert. Diese Positionierung ist Ausdruck eines radikal verstandenen
Freiheitsbegriffs, der sich in der bewussten Vermeidung sozialer und affektiver
Verpflichtungen artikuliert. Wie Bertani betont, ist die Figur des Cavaliere mit
besonderer dramaturgischer Prizision konstruiert 32 : Er erscheint als emotional
unterkiihlter Rationalist, dem die Kategorie des Herzens fremd bleibt und der daher
unfdhig ist, Zuneigung oder Empathie zu artikulieren. Dieses affektive Defizit dient

zugleich als Gegenfolie zur emotional-intellektuellen Agilitdt Mirandolinas.

339 Goldoni 2012,1.4,S. 17 f.

3L Cf. zur vertieften Analyse der misogynen Haltung des Cavaliere insbesondere Kapitel 3.3 dieser
Dissertation, das sich ausfiihrlich mit seiner Frauenfeindlichkeit im Kontext der Geschlechterdiskurse
des 18. Jahrhunderts auseinandersetzt.

332 Cf. Odoardo Bertani, Goldoni. Una drammaturgia della vita. Prefazione di Guido Davico Bonino,
Mailand: 1993, S. 43.

164



In Szene 1.15, der sogenannten Verfithrungsszene, wird die Thematik der liberta
erneut zentral. In dieser Konstellation begegnen sich Mirandolina und der Cavaliere auf
einer neuen Ebene gegenseitiger Wahrnehmung: Es kommt zu einer Form der
wechselseitigen Spiegelung, bei der sich beide, trotz ihrer Antagonismen, als alter ego
erkennen.>?? Bemerkenswerterweise ist es der Cavaliere selbst, der in dieser Szene
Mirandolinas Freiheitsdrang wiirdigt und anerkennt, ein Moment, der nicht nur seine
beginnende emotionale Offnung markiert, sondern zugleich das Leitmotiv individueller

Autonomie als gemeinsamen Nenner beider Figuren ins Zentrum riickt:

MIRANDOLINA: Che dice della debolezza di quei due cavalieri? Vengono alla locanda
per alloggiare, e pretendono poi di voler far all’amore colla locandiera.
Abbiamo altro in testa noi, che dar retta alle loro ciarle. Cerchiamo di
fare il nostro interesse; se diamo loro delle buone parole, lo facciamo
per tenerli a bottega; e poi, io principalmente, quando vedo che si
lusingano, rido come una pazza.

CAVALIERE: Bravo! Mi piace la vostra sincerita.
MIRANDOLINA: Oh! Non ho altro di buono, che la sincerita.
CAVALIERE: Ma pero, con chi vi fa la corte, sapete fingere.

MIRANDOLINA: Io fingere? Guardimi il cielo. Domandi un poco a quei due signori che
fanno gli spasimati per me, se ho dato loro un segno d’affetto. Se ho
mai scherzato con loro in maniera che si potessero lusingare con
fondamento. [...] Questi uomini effeminati non li posso vedere. Si
come abborrisco anche le donne, che corrono dietro agli uomini. Vede?
Io non sono una ragazza. Ho qualche annetto; non son bella, ma ho
avute delle buone occasioni; eppure non ho mai voluto maritarmi,
perché stimo infinitamente la mia liberta.

CAVALIERE: Oh si, la liberta ¢ un gran tesoro.

MIRANDOLINA: E tanti la perdono scioccamente.

CAVALIERE: So ben io quel che faccio. Alla larga.

MIRANDOLINA: Ha moglie V.S. illustrissima?

CAVALIERE: Il cielo me ne liberi. Non voglio donne.

MIRANDOLINA: Bravissimo. Si conservi sempre cosi. [...].**
Die Vorgehensweise von Mirandolina ist in diesem Fall persuasiv: In diesem
betreffenden Dialogabschnitt offenbart sich ein deutliches Ungleichgewicht in der

dialogischen Beteiligung: Wihrend Mirandolina die Gespréachsfiihrung {ibernimmt,

bleibt der Cavaliere vergleichsweise sprachlich zuriickhaltend. Nach Angelini ist es

333 Cf. Perle Abbrugiati, Un’idea di Goldoni. L’illusione di un realista, Aix-en-Provence: 2014, S. 167.
334 Goldoni 2012, 1.15,S. 31 £,

165



gerade Mirandolinas Fihigkeit, dem Gegeniiber sprachliche Angebote zu unterbreiten,
die seine Verteidigungsmechanismen unterminieren: Sie sei es, ,,che offre all’altro
quella battuta che egli ancora non sa di voler dire; cosi cadono le sue difese.* %
Mirandolinas AuBerungen sind nicht spontan, sondern rhetorisch konstruiert, sie
verfolgt das Ziel, durch sprachliche Geschicklichkeit ein emotionales Band zum
Cavaliere zu etablieren. Dabei passt sie sich nicht nur inhaltlich, sondern auch formal an
die Kommunikationsweise des Cavaliers an. Durch den gezielten Einsatz sachlicher und
pragnanter Ausdrucksformen bedient sie sich einer rhetorischen Strategie, die
traditionell mit minnlich konnotierten Sprechweisen assoziiert wird. Damit
iiberschreitet sie zugleich die im 18. Jahrhundert tibliche Erwartung an die Frau als
zurlickhaltende, passive Gesprachspartnerin und demonstriert, dass weibliche
Handlungsmacht auch iiber sprachliche Souverénitdt entstehen kann. Diese Strategie,
die in Kapitel 9.3. eingehender analysiert wird, markiert den Beginn ihrer
Verfiihrungstaktik, die letztlich in der symbolischen Eroberung des einst
frauenfeindlichen Aristokraten miindet.

Die liberta, die sich als zentrales Motiv durch die gesamte Komddie zieht, besitzt fiir
beide Protagonisten eine jeweils spezifische semantische Dimension. Fiir Mirandolina
bedeutet sie in erster Linie die Erhaltung ihrer personlichen Autonomie, wie ihre
explizite AuBerung ,.stimo infinitamente la mia liberta“ 3¢ deutlich macht. Damit
unterstreicht sie nach Alonge ,,una ricchiezza interiore che le permette di aprirsi al
mondo.* 337 Thre Freiheit impliziert nicht lediglich die Abwesenheit méannlicher
Dominanz, sondern er6ffnet ihr die Option, iiber soziale, 6konomische und, potenziell,
erotische Beziehungen selbstbestimmt zu verfiigen.>3®

In diesem Sinne wird liberta zu einem dynamischen Konzept, das die Entfaltung
ithrer Personlichkeit, ihren wirtschaftlichen Erfolg und ihre soziale Mobilitdt ermoglicht,
und somit den Grundstein fiir ein substanzielles, autonomes Leben legt. Wie Spranzi
hervorhebt, kiindigt Mirandolina damit bereits ein deutlich aufgeklirtes
Selbstverstindnis an (,,un orientamento illuminista®), das die Autonomie der Frau ins
Zentrum stellt. 3° Vor dem Hintergrund der in Kapitel 4.2. beschriebenen
gesellschaftlichen Kontexte des 18. Jahrhunderts, einer Epoche, die zunehmend von der
Frage nach weiblicher Partizipation und Bildung durchdrungen ist, erscheint

Mirandolina exemplarisch fiir die neue biirgerliche Weiblichkeit, die sich gegen

535 Angelini 2012, S. 102.

336 Goldoni 2012, 1.15, S. 31 £,

337 Roberto Alonge, Goldoni. Dalla commedia dell’arte al dramma borghese, Mailand: 2004, S. 83.
338 Cf. Alonge 2004, S. 83.

339 Cf. Spranzi 2010, S. 143.

166



patriarchale Reduktionen zur Wehr setzt. In der aufklirerischen Debatte artikulierte sich
diese Entwicklung u.a. durch ein breites publizistisches Engagement, das, wie
dokumentiert, ,,ampiamente sulla necessita di un nuovo e piu importante ruolo per la

donna nella societa*4°

reflektierte. Goldoni greift diese Tendenzen in La locandiera
auf und Ulibersetzt sie in eine theatrale Form, in der weibliche Selbstbestimmung nicht
nur verhandelt, sondern performativ realisiert wird.

Im Hinblick auf das Freiheitsverstindnis des Cavaliere offenbart sich ein
grundsétzlich divergentes Konzept von liberta im Vergleich zur Protagonistin
Mirandolina. Wahrend diese ihre Freiheit als Ausdruck innerer Autonomie und sozialer
Handlungsmacht begreift, erscheint sie fiir den Cavaliere vielmehr als ein externer
Besitzstand, den es zu bewahren gilt. Bereits seine Beschreibung der Freiheit als gran
tesoro®*!(hochstes Gut) verweist auf einen materiell konnotierten Begriff, der weniger
mit innerer Selbstbestimmung als mit Riickzug und Distanz in Verbindung steht.
Alonge interpretiert diese Haltung als Symptom einer aristokratischen
Selbstvergewisserung: Die /liberta fungiere fiir den Cavaliere ,,come una corazza‘>4?,
also als Schutzpanzer gegeniiber einer als bedrohlich empfundenen Auflenwelt. Seine
adelige Herkunft wird zur sozialen Riistung, die ihn vor emotionaler Verletzlichkeit
bewahren soll. Der Riickzug in eine vermeintliche Unabhéngigkeit erscheint demnach
als Ausdruck tiefer Unsicherheit: Der Cavaliere ist nicht frei im Sinne innerer
Souverdnitdt, sondern isoliert seine /iberta, entspricht eher einem Reichtum an
materiellen Ressourcen und gesellschaftlicher Distinktion, denn einer authentischen
Selbstentfaltung. Diese Angst vor Nédhe manifestiert sich insbesondere in seinem
Verhiltnis zum weiblichen Geschlecht. Fiir den Cavaliere wird die Liebe, und in
weiterer Konsequenz die Ehe, nicht als Moglichkeit emotionaler Erfiillung, sondern als
Bedrohung seiner Selbstbestimmung wahrgenommen. Die Vorstellung, sich zu
verlieben, bedeutet fiir ihn den Verlust der personlichen Freiheit (,,perdita della
liberta«) >** . Aus dieser Perspektive erklirt sich sein konsequentes Meiden von
Beziehungen, insbesondere zu Frauen, als Schutzmechanismus gegeniiber emotionaler
Verwundbarkeit und gesellschaftlicher Verpflichtung. Der Cavaliere reprdsentiert somit
eine Figur, die innerhalb des biirgerlich-aufkldrerischen Diskurses zunehmend als
iiberholt erscheint, ein Relikt aristokratischer Ideologie, das den sozialen und

emotionalen Anschluss an die sich verdndernde Gegenwart verloren hat.

340 Spranzi 2010, S. 143.

341 Cf. Goldoni 2012, 1.15, S. 31.
542 Cf. Alonge 2004, S. 83.

543 Cf. Spranzi 2010, S. 91.

167



Die Figur der Mirandolina ldsst sich als weibliches Spiegelbild des Cavaliere di
Ripafratta lesen, beide Figuren eint ein ausgeprigtes Freiheitsstreben und eine
grundsétzliche Ablehnung traditioneller Beziehungsnormen. Wihrend der Cavaliere
seine Unabhéngigkeit durch demonstrative Abwehr jeglicher emotionalen Bindung zu
Frauen verteidigt, artikuliert Mirandolina ihre Ablehnung gegeniiber der Ehe als
bewusste Strategie zur Sicherung ihrer personlichen Autonomie. Fiir sie stellt die Ehe
nicht nur eine Einschrinkung ihrer sozialen und 6konomischen Handlungsspielrdume
dar, sondern impliziert zugleich die Gefahr, auf eine normative Geschlechterrolle als
dem Mann untergeordnete Ehefrau reduziert zu werden, ein Rollenbild, das im 18.
Jahrhundert fiir Frauen weithin verbindlich war. In einer Gesellschaft, in der weibliche
Selbstbestimmung meist auf den hiuslichen Bereich beschriankt blieb und Heirat als
primidre Lebensaufgabe der Frau galt, erscheint Mirandolinas Haltung umso
bemerkenswerter: Sie entzieht sich bewusst der ihr zugedachten Rolle und wahrt ihre
Freiheit als Kern ihrer Identitét, wodurch sie ein Gegenmodell zu den konventionellen
Geschlechterrollen ihrer Zeit entwirft.>**

Diese Parallelitit der Haltungen wird innerhalb der Komddie mehrfach narrativ
inszeniert. Der Cavaliere bringt bereits in Szene .11 explizit zum Ausdruck, dass er
weder umworben werden noch in eine Bindung verwickelt werden mdchte (,,Lo sanno

pure ch’io non voglio donne per i piedi*)’*

, womit er seine kompromisslose Distanz
gegeniiber dem weiblichen Geschlecht bekréftigt. Ebenso lehnt Mirandolina die
Vorstellung emotionaler Hingabe ab: Thre Interaktionen mit Ménnern sind kalkuliert, ihr
Flirtverhalten strategisch, und ihre emotionale Distanz dient letztlich der
Aufrechterhaltung ihrer liberta.

Diese Haltung kulminiert in der finalen Téduschung gegeniiber dem Cavaliere. Die
Frage, die sich dabei stellt, wie Abbrugiati zurecht problematisiert, ist, ob Mirandolina
seine Liebeserkldrung deshalb provoziert, um einen Offentlichen Triumph iiber das
maéannliche Geschlecht zu erzielen, oder ob sich hinter ihrem Verhalten doch ein latentes
Bediirfnis nach Anerkennung verbirgt.>#¢ Thre emotionale Kilte am Ende der Komddie
lasst sich jedenfalls als Akt des Selbstschutzes deuten, der verhindern soll, dass sie ihre
Unabhéngigkeit durch eine emotionale Bindung aufs Spiel setzt.

In diesem Zusammenhang wird auch die Heirat mit Fabrizio lesbar: Sie stellt keinen

Akt emotionaler Erfiillung dar, sondern vielmehr eine pragmatische MaBinahme zur

Wahrung ihres gesellschaftlichen Status. Die von ihr inszenierte EheschlieBung, die

544 Cf. Alonge 2004, S. 79.
345 Goldoni 2012, 1.11, S. 26.
546 Cf. Abbrugiati 2014, S. 143.

168



urspriinglich nur vorgetduscht war, gerdt zur notwendigen Konsequenz einer Situation,
in der Mirandolina selbst durch die Dynamik ihrer Intrige zum Handeln gezwungen ist.
Diese Entwicklung verweist auf eine grundlegende Ambivalenz: Obwohl Mirandolina
im narrativen Sinne als Siegerin erscheint — sie behilt die Kontrolle und wahrt ihre
Unabhéngigkeit — bleibt ihr emotionaler Riickzug als Preis einer solchen
Selbstbehauptung bestehen. Auch der Cavaliere tritt, obwohl gedemiitigt, ohne
Gesichtsverlust ab: Er vermeidet ein o6ffentliches Liebesgestindnis und entzieht sich
damit der vollstindigen Preisgabe seiner Gefiihle. Der tragische Subtext dieser
Konstellation liegt in der Tatsache, dass emotionale Ndhe nur unter dem Vorzeichen
von Téauschung liberhaupt moglich wird, sowohl Mirandolina als auch der Cavaliere
sind letztlich Figuren, deren Bediirfnis nach /liberta eine echte affektive Bindung
unterminiert. Besonders an Mirandolina zeigt sich hier ein fiir das 18. Jahrhundert
charakteristisches Spannungsfeld: Einerseits sprengt sie durch ihre sprachliche und
soziale Souveranitit die Grenzen eines weiblichen Rollenbildes, das traditionell auf Ehe
und Unterordnung beschrdankt war, andererseits fiihrt sie das Spiel der Konvention
insofern fort, als die Ehe fiir sie letztlich doch zur gesellschaftlich anerkannten Losung
wird. Thre Beziehung bleibt somit symptomatisch flir ein Spannungsfeld zwischen
Selbstbehauptung und emotionaler Entfremdung, das zugleich den eingeschrédnkten,
aber durchaus vorhandenen Handlungsspielraum von Frauen in der Gesellschaft des 18.
Jahrhunderts sichtbar macht und exemplarisch aufklirerische Geschlechterverhéltnisse
verhandelt.

Bereits zu Beginn der Komddie wird Mirandolinas ambivalente Position innerhalb
dieses Spannungsfeldes angedeutet. In Szene 1.4 charakterisiert der Marchese sie als
eine bemerkenswert dynamische Personlichkeit, die es versteht, grazia (Anmut) und

decoro (Anstand) mit bemerkenswerter Souverénitit zu vereinen:

MARCHESE: Non ¢ come le altre, ha qualche cosa di piu. Io che ho praticate le prime
dame, non ho trovato una donna che sappia unire, come questa, la
gentilezza e il decoro.™’

Mirandolinas Haltung ist durch ein ausgeprigtes Bewusstsein ihrer geschlechtlichen
Zugehorigkeit geprdgt, das sich insbesondere in ihrer sprachlichen Selbstverortung
manifestiert. Thre Betonung von decoro (Anstand) wird ergédnzt durch eine explizite
Identifikation mit dem weiblichen Geschlecht, die sich in der wiederholten Verwendung
des Pronomens noi (wir) duBert, ein rhetorisches Mittel, mit dem sie eine kollektive

weibliche Perspektive artikuliert. Diese sprachliche Strategie dient nicht nur der

47 Goldoni 2012, 1.4, S. 18.
169



Solidarisierung mit anderen Frauen, sondern fungiert zugleich als performativer Akt der
Selbsterméchtigung. Die  erste  explizite  Markierung dieser  kollektiven
Geschlechtsidentitdt erfolgt am Ende der Szene 1.5, in der Mirandolina sich
demonstrativ in ein Wir-Gefiige des sesso femminile (weiblichen Geschlechts)

einordnet:

MIRANDOLINA: Povere donne! Che cosa le hanno fatto? Perché cosi crudele con noi,
signor Cavaliere?**®

Ihr Entschluss, den Cavaliere zu verfiihren, ist nicht blof als individuelles Machtspiel
zu verstehen, sondern als exemplarischer Akt weiblicher Représentation innerhalb eines
patriarchal strukturierten Diskurses. Mirandolina agiert in diesem Moment nicht
lediglich als Einzelperson, sondern positioniert sich bewusst als Sprachrohr und
Stellvertreterin ihres Geschlechts. Thre Verfiihrungsstrategie erhélt dadurch eine
paradigmatische Dimension: Sie inszeniert sich als handelndes Subjekt im Namen aller
Frauen, die von ménnlicher Herablassung betroffen sind, und beansprucht damit nicht
nur narrative Autoritdt, sondern auch symbolische Gerechtigkeit im Rahmen der

Geschlechterordnung des 18. Jahrhunderts:

MIRANDOLINA: [...] voglio usar tutta I’arte per vincere, abbattere e conquassare quei
cuori barberi e duri che son nemici di noi, che siamo la miglior cosa che
abbia prodotto al mondo la bella madre natura.’*

Die Eroberung des Cavaliere stellt fiir Mirandolina keineswegs lediglich einen
personlichen Triumph dar, sondern wird von ihr als kollektives Zeichen weiblicher
Uberlegenheit inszeniert.>*° Ihr Erfolg besitzt exemplarischen Charakter: Indem sie den
erklarten Frauenverdchter durch Intelligenz, Strategie und psychologische Finesse
bezwingt, erhebt sie diesen Sieg zu einem symbolischen Akt der Rehabilitierung des
weiblichen Geschlechts. Der Moment ihres Triumphes markiert damit nicht nur eine
individuelle Genugtuung, sondern eine 6ffentlich wirksame Ehrenrettung aller Frauen,
deren gesellschaftlicher Wert im Verlauf der Komddie durch die Figur des Cavaliere
explizit infrage gestellt wurde. Mirandolina etabliert sich auf diese Weise als
Reprédsentantin eines Geschlechts, das in einer patriarchalen Gesellschaft um

Anerkennung und Deutungshoheit ringt:

348 Goldoni 2012, 1.5, S. 20.

5% Goldoni 2012, 1.9, S. 24. Vgl. zur eingehenden Analyse dieses ersten Monologs von Mirandolina
Kapitel 9.2.1, in dem ihre rhetorische Selbstverortung sowie die strategische Inszenierung weiblicher
Handlungsautonomie im Kontext des aufklérerischen Komddienmodells néher untersucht werden.

350 Cf. Abbrugiati 2014, S. 144.

170



MIRANDOLINA: [...] Restatemi solo, per compiere la mia vittoria, che si renda pubblico

il mio trionfo, a scorno degli uomini presuntuosi, ¢ ad onore del nostro

sesso.>!

Mit dieser Aussage artikuliert Mirandolina nicht nur ihre personliche Ablehnung
gegeniiber dem ménnlichen Geschlecht, sondern formuliert zugleich eine grundlegende
Kritik an ménnlicher Hybris, die sie explizit mit dem Adjektiv ,,presuntuosi®, also
anmalBend oder iiberheblich, charakterisiert. Diese Haltung ist jedoch nicht als bloBer
Affekt zu verstehen, sondern als Bestandteil einer bewusst inszenierten Strategie
weiblicher Selbstbehauptung. Die Idee eines Offentlichen und exemplarischen
Triumphes iiber das ménnliche Geschlecht wird in zwei zentralen Szenen des dritten
Aktes weiter ausbuchstabiert: Hier inszeniert Mirandolina ihre Uberlegenheit als
performativen Akt, der nicht nur den Cavaliere personlich demiitigt, sondern auch die

zugrunde liegenden Geschlechterhierarchien symbolisch infrage stellt:

MIRANDOLINA: [...] Ma siccome quel che ho fatto con lui, non I’ho fatto per interesse,
voglio ch’ei confessi la forza delle donne, senza poter dire che sono
interessate e venali. [...] In materia d’accortezza, non voglio che si dica
ch’io faccia torto al sesso.”>

In dieser Passage offenbart Mirandolina in bemerkenswerter Offenheit ihre eigentliche
Intention: Thre Eroberung des Cavaliere erfolgt nicht aus eigenniitzigen Motiven oder
dem Wunsch nach offentlicher Blofstellung, sondern aus dem erkldrten Anliegen
heraus, die intellektuelle und emotionale Stirke des weiblichen Geschlechts unter
Beweis zu stellen. Diese Haltung verweist auf ein explizit proto-feministisches
Selbstversténdnis, das sich nicht nur in ihrem strategischen Handeln, sondern auch in
ihrer Selbstreflexion manifestiert. Indem sie betont, dass sie sich nicht von einem Mann
die Wiirde ihres Geschlechts absprechen lassen mdchte, positioniert sie sich als
Vertreterin eines weiblichen Kollektivs und nicht blof als individuelle Akteurin. Ihre
abschlieBende Bemerkung, die ihre Intelligenz betont, ist daher weniger als Selbstruhm
denn als rhetorische Aufwertung des weiblichen Intellekts zu lesen. In der sechsten
Szene des dritten Aktes schlieBlich kulminiert Mirandolinas ablehnende Haltung
gegeniiber dem Cavaliere in einer letzten, pointierten Zuriickweisung, die ihre
ablehnende Haltung gegeniiber patriarchaler Vereinnahmung nochmals bekraftigt:
MIRANDOLINA: Un uomo che stamattina non poteva veder le donne, oggi chiede amore

e pieta? Non gli abbado, non puo essere, non gli credo. (Crepa, schiatta,
impara a disprezzar le donne). (da sé, parte)*>

331 Goldoni 2012, 11.19, S. 76.
332 Goldoni 2012, I11.3, S. 80 f.
333 Goldoni 2012, I11.6, S. 86.

171



In dieser Szene, der sogenannten Biigelszene®*, artikuliert Mirandolina nicht nur eine
deutliche Zuriickweisung gegeniiber dem Cavaliere, sondern offenbart zugleich eine
tiefsitzende Emporung tiber dessen bislang gezeigte Misogynie. Wéhrend der Cavaliere
seine Zuneigung offenbart und damit implizit um Vergebung fiir seine abwertende
Haltung gegeniiber Frauen bittet, verweigert Mirandolina ihm jede Form der Nachsicht.
Ihre Reaktion speist sich nicht aus verletztem Stolz, sondern aus einem bewussten
Streben nach symbolischer Vergeltung im Namen ihres Geschlechts, ein Akt
rhetorischer Emanzipation, der sich unmittelbar vor dem Hohepunkt ihres kalkulierten
Sieges vollzieht.

Mirandolinas proto-feministisches Selbstverstindnis manifestiert sich jedoch nicht
allein in der Konfrontation mit dem Cavaliere. Auch ihre Interaktionen mit dem Conte,
dem Marchese sowie Fabrizio offenbaren eine konsequente Ablehnung traditioneller
méinnlicher Bevormundung. Als ihr der Conte finanziellen Schutz (denaro) und der
Marchese soziale Absicherung (protezione) anbietet, beides klassische Reprisentationen
patriarchaler Fiirsorge, begegnet Mirandolina diesen Offerten mit souverdner
Zurlickweisung. Thre lapidare Replik markiert nicht nur eine Absage an 6konomisch
oder standesbedingt motivierte Abhingigkeit, sondern betont ihren Willen, soziale
Selbststindigkeit und personliche Integritit auch ohne maénnliche Unterstiitzung
aufrechtzuerhalten. Gerade vor dem Hintergrund des 18. Jahrhunderts, in dem Frauen in
erster Linie iiber Heirat Zugang zu Sicherheit, gesellschaftlichem Status und
okonomischen Ressourcen erhielten, erweist sich Mirandolinas Haltung als radikal: Sie
widersetzt sich den etablierten Rollenzuweisungen und verteidigt ein Selbstversténdnis,
das weibliche Autonomie in den Mittelpunkt stellt. In dieser Haltung verdichtet sich der
aufkldrerische Impetus der Komddie: Die weibliche Protagonistin erweist sich als
moralisch und intellektuell {iberlegene Instanz innerhalb eines Systems, das auf

maénnlicher Autoritit beruht:

MIRANDOLINA: Grazie, signori miei, grazie. Ho tanto spirito che basta, per dire ad un
forestiere ch’io non lo voglio, e circa all’utile, la mia locanda non ha
camere in 0zio.”’

Mit anderen Worten distanziert sich Mirandolina mit bemerkenswerter Selbstsicherheit

von jeder Form ménnlicher Bevormundung oder Unterstiitzung. Thre Zuriickweisung

okonomischer und sozialer Angebote des anderen Geschlechts resultiert nicht aus Trotz,

554 Cf. hierzu die detaillierte Betrachtung der sogenannten Biigelszene in Kapitel 9.3.4, in der die
symbolische und dramaturgische Funktion dieses Schliisselmoments im Hinblick auf
Geschlechterdynamik und Machtverschiebung analysiert wird.

555 Goldoni 2012, 1.6, S. 21.

172



sondern ist Ausdruck eines klar artikulierten Selbstverstindnisses weiblicher
Autonomie. Thre wirtschaftliche Unabhdngigkeit betont sie explizit mit dem Verweis
darauf, dass in ihrem Gasthaus niemals Zimmer leer stiinden, eine Formulierung, die
sowohl ihre geschéftliche Kompetenz als auch ihre Unabhingigkeit von patriarchalen
Schutzmechanismen unterstreicht. Diese Haltung iibertrégt sie konsequent auch auf ihre
Interaktion mit Fabrizio, ihrem Verwalter. Als dieser ihr gegeniiber ihr freundliches
Verhalten gegeniiber den Gisten kommentiert, implizit in einem Ton des
Besitzanspruchs oder der Eifersucht, begegnet Mirandolina ihm mit derselben
rhetorischen und emotionalen Souverinitit. Ihre Reaktion macht deutlich, dass sie auch
innerhalb  hierarchisch  unterstellter ~Bezichungen nicht bereit ist, ihre
Handlungsspielrdume einzuschridnken oder sich den Erwartungen ménnlicher Autoritét
unterzuordnen. Vielmehr nutzt sie auch hier ihre soziale und kommunikative
Uberlegenheit, um die strukturellen Rollenzuschreibungen ihrer Zeit stillschweigend,

aber wirksam zu unterlaufen:

FABRIZIO: E voi siete un poco troppo gentile.

MIRANDOLINA: So quel che fo, non ho bisogno di correttori.”*®

Mirandolina bekriftigt an dieser Stelle erneut ihr autonomes Selbstverstindnis und
verdeutlicht, dass ihr strategisches Handeln nicht zuféllig oder impulsiv erfolgt, sondern
einem klar kalkulierten Handlungsplan folgt. Thre Entscheidung, im dritten Akt eine
Ehe mit dem Verwalter Fabrizio einzugehen, ist weniger ein Ausdruck emotionaler
Neigung als vielmehr das Ergebnis eines pragmatischen Entschlusses, der in engem
Zusammenhang mit der Wahrung ihrer 6konomischen und sozialen Unabhéingigkeit
steht. Die strukturellen Voraussetzungen dieser Verbindung sind dabei fiir Mirandolina
von entscheidender Bedeutung: Als rechtmaBige Erbin des Gasthauses, das ihr Vater ihr
vermacht hat, bleibt sie nicht nur wirtschaftlich autonom, sondern auch sozial in einer
iibergeordneten Position. Gerade dieser Umstand hebt sie von der Mehrzahl der Frauen
des 18. Jahrhunderts ab, deren Handlungsspielrdume in Fragen des Erbrechts stark
eingeschriankt waren und die hdufig von ménnlichen Erben oder Vormiindern abhingig
blieben. Indem Goldoni Mirandolina als Frau zeichnet, die nicht nur selbstindig Besitz
erbt, sondern diesen auch aktiv verwaltet, wird ein alternatives Modell weiblicher
Eigenstindigkeit sichtbar, das die traditionellen Geschlechterrollen seiner Zeit bewusst

unterlduft. Fabrizio ist, trotz des zukiinftigen Ehebundes, aus struktureller Sicht

3% Goldoni 2012, .10, S. 25.
173



weiterhin ein Angestellter in ihrem Betrieb, was die Machtverhéltnisse innerhalb der
angestrebten Verbindung eindeutig markiert.

In ihrem Soliloquium in Szene II1.13 bringt Mirandolina diese Haltung explizit zum
Ausdruck: Thre Bereitschaft zur Ehe erfolgt unter der impliziten Bedingung, dass ihre
personliche Freiheit, sowohl im 6konomischen als auch im sozialen Sinne, unangetastet
bleibt.>” Der Entschluss zur Heirat erscheint damit weniger als ein Bruch mit ihren
bisherigen Uberzeugungen, sondern vielmehr als deren Fortsetzung mit anderen
Mitteln. Die Ehe wird hier nicht als Ideal, sondern als Instrument zur Absicherung ihrer
Autonomie funktionalisiert, ein subtiles, aber deutliches Zeichen weiblicher

Handlungsmacht im Kontext patriarchaler Strukturen des 18. Jahrhunderts:

MIRANDOLINA: Signori miei, ora che mi marito, non voglio protettori, non voglio
spasimati, non voglio regali. Sinora mi sono divertita, e ho fatto male, e
mi sono arrischiata troppo, € non lo voglio fare mai piu. Questi ¢ mio
marito ...

FABRIZIO: Ma piano, signora ...

MIRANDOLINA: Che piano? Che cosa c’¢? Che difficolta ci sono? Andiamo. Datemi
quella mano.

FABRIZIO: Vorrei che facessimo prima i nostri patti.
MIRANDOLINA: Che patti? Il patto ¢ questo: o dammi la mano, o vattene al tuo paese.
FABRIZIO: Vi dar6 la mano ... ma poi ...

MIRANDOLINA: Ma poi, si, caro, sard tutta tua; non dubitare di me, ti amerd sempre,
sarai I’anima mia.

FABRIZIO: Tenete, cara, non posso piu. (le da la mano)

MIRANDOLINA: (Anche questa ¢ fatta.) (da sé)°™®

In diesem kurzen Dialogabschnitt am Ende des dritten Aktes manifestiert sich
Mirandolinas strategische Uberlegenheit gegeniiber Fabrizio in besonders markanter
Weise. Thre Reaktion auf seine Einwidnde bleibt bemerkenswert gefasst, souverdn und
frei von affektiver Erschiitterung. Vielmehr konterkariert sie seine Aussagen mit einer
niichternen Ruhe und demonstriert damit nicht nur Kontrolle tiber die Situation, sondern
auch tiber das Beziehungsgeschehen selbst. Goldonis Regieanweisung, die den inneren
Monolog Mirandolinas als stilles Nachdenken markiert, unterstreicht die kalkulierte
Dimension ihres Handelns: Die Entscheidung zur Heirat erscheint nicht als Ausdruck

emotionaler Bindung, sondern als rational strukturierter Handlungsschritt, ein weiterer

357 Cf. Spranzi 2010, S, 60. Siche ausfiihrlicher dazu Kapitel 9.2.3.
338 Goldoni 2012, 11120, S. 105 f.

174



Punkt auf ihrer inneren Agenda, den es nun abzuschlieen gilt. Die Ehe wird damit zur
pragmatisch eingesetzten Strategie innerhalb eines umfassenderen
Selbstbehauptungskonzepts, das auf die Sicherung Okonomischer und sozialer
Unabhéngigkeit abzielt. Selbst wenn sie ihre Zuneigung mit der Behauptung betont, ihn
ewig zu lieben und ihn als ihre Seele zu betrachten, handelt es sich dabei um
petrarkistische Versatzstiicke, die stilistisch und inhaltlich nicht mit ihrem ansonsten
niichtern-pragmatisch gepréigten Diskurs vereinbar sind.

Bereits in der ersten Begegnung zwischen Mirandolina und dem Cavaliere in der
fiinften Szene des ersten Akts tritt die geschlechterspezifische Konfliktlinie der
Koméddie offen zutage. Mirandolina agiert in dieser Szene in ihrer Rolle als Gastwirtin
professionell, hoflich und dienstbereit, wobei sie zugleich eine bemerkenswerte
Prizision und Beharrlichkeit im Auftreten zeigt, Qualititen, die Alonge treffend als
,.,cortese, servizievole [...] ma anche precisa [e] puntigliosa“>>® beschreibt. Trotz dieses
verbindlichen und zugleich bestimmten Auftretens erfihrt sie vom Cavaliere eine
unverhohlene Ablehnung, die nicht nur ihre berufliche Kompetenz, sondern ihre
gesamte Existenz als Frau infrage stellt. Die Misogynie des Cavaliere offenbart sich
somit unmittelbar im ersten Aufeinandertreffen der beiden Figuren: Sein Verhalten
dient nicht lediglich als personliche Provokation, sondern verweist auf ein strukturelles
Muster patriarchaler Abwertung weiblicher Subjektivitdt, ein Muster, dem Mirandolina

mit [ronie, Intelligenz und strategischer Anpassung entgegentritt:

CAVALIERE: Ehi! Padrona. La biancheria che mi avete dato, non mi gusta. Se nonne
avete di meglio, mi provvedero. (con disprezzo)

MIRANDOLINA: Signore, ve ne sara di meglio. Sara servita, ma mi pare che la potrebbe
chiedere con un poco di gentilezza.

CAVALIERE: Dove spendo il mio denaro, non ho bisogno di far complimenti.

560

CONTE: Compatitelo. Egli € nemico capitale delle donne. (@ Mirandolina)

Wie Apollonio festhilt, begegnet der Cavaliere Mirandolina bereits beim ersten
Aufeinandertreffen mit grundloser Respektlosigkeit, ein Verhalten, das durch Goldonis
Regieanweisung ,,con disprezzo“ (,,verdchtlich®) explizit markiert wird. ! Diese
Missachtung offenbart sich nicht nur in der sprachlichen Herabsetzung, sondern auch in
der nonverbalen Dimension der Inszenierung. Mirandolina reagiert darauf mit

souverdner Selbstbehauptung, indem sie den Cavaliere auffordert, seine Bitte in

359 Alonge 2004, S. 56.
360 Goldoni 2012, L.5, S. 20.
561 Cf. Mario Apollonio, L 'Opera di Carlo Goldoni, Mailand: 1932, S. 139.

175



angemessener Form zu formulieren. Diese Replik belegt ihre Féhigkeit zur
Grenzsetzung und verdeutlicht zugleich, dass sie gegeniiber ménnlicher Dominanz
keine Unterwiirfigkeit zeigt. Im soziohistorischen Kontext des 18. Jahrhunderts, in dem
Frauen in gesellschaftlichen Interaktionen iiberwiegend auf Zuriickhaltung und Demut
verpflichtet wurden, erhélt diese Szene eine besondere Relevanz: Mirandolina unterléuft
das gingige Ideal weiblicher Passivitit und tritt stattdessen mit einer Selbstsicherheit
auf, die die tradierten Geschlechterhierarchien sichtbar in Frage stellt.

Im weiteren Verlauf der Handlung gesteht der Cavaliere mit resignativem Unterton
ein, zum ersten Mal in seinem Leben die Erfahrung der Liebe zu machen. Diese
Einsicht markiert einen Wendepunkt in seiner Charakterentwicklung, insofern sie eine
Kollision zwischen seinem zuvor vertretenen Ideal ménnlicher Unabhingigkeit und
einer unerwartet affektiven Involvierung offenbart. Der Cavaliere wird damit nicht nur
als Vertreter eines patriarchalen Freiheitskonzepts demontiert, sondern zugleich als
Figur charakterisiert, deren Abwehr emotionaler Néhe letztlich von innerer Unsicherheit
motiviert ist. Seine spdte Erkenntnis der Liebe fungiert somit als dramatischer

Kontrapunkt zu seiner urspriinglichen Haltung:
CAVALIERE: Questa ¢ la prima volta ch’io provo che cosa sia amore.**

Nach Abbrugiatis Auffassung handelt es sich bei der ablehnenden Haltung des
Cavaliere gegeniiber Frauen weniger um das Resultat konkreter negativer Erfahrungen
als vielmehr um ein internalisiertes Vorurteil, das sein gesamtes Verhalten gegeniiber
dem weiblichen Geschlecht prégt. > Diese tief verankerte Misogynie duflert sich
exemplarisch in Szene 1.15, als Mirandolina ihm die Bettwische auf das Zimmer bringt:
Der Cavaliere begegnet ihr mit auffallend schroffem Tonfall und vermeidet jeglichen
Blickkontakt, wodurch seine emotionale Abwehrhaltung und soziale Distanzierung

gegeniiber weiblicher Prisenz auf dramatischer Ebene verdeutlicht wird:
MIRANDOLINA: Permette, illustrissimo? (entrando con qualche soggezione)
CAVALIERE: Che cosa volete? (con asprezza)
MIRANDOLINA: Ecco qui della biancheria migliore. (s ‘avanza un poco)
CAVALIERE: Bene. Mettetela 1i. (accenna il tavolino)
MIRANDOLINA: La supplico almeno degnarsi vedere se ¢ di suo genio.

CAVALIERE: Che roba &?

392 Goldoni 2012, I11.6, S. 86.
363 Cf. Abbrugiati 2014, S. 146.

176



MIRANDOLINA: Le lenzuola sono di rensa. (s ‘avanza ancor piir)***

Ein genauer Blick auf die von Goldoni eingefiigten Regieanweisungen in diesem Dialog
macht deutlich, dass dem Cavaliere Mirandolina génzlich gleichgiiltig erscheint.
Wihrend sie bemiiht ist, ihm ndherzukommen und den Kontakt zu intensivieren,
reagiert er mit emotionaler Kélte und distanzierter Zurilickhaltung. In seinem
nachfolgenden Soliloquium (Szene 1.16) wird schlieBlich die tiefere Ursache seiner
ablehnenden Haltung gegeniiber Frauen explizit: Es handelt sich nicht um blofe
Geringschitzung, sondern um eine tief sitzende Angst, die ihn dazu veranlasst,

weiblicher Ndhe grundsitzlich aus dem Weg zu gehen:

CAVALIERE: Eh! So io quel che fo. Colle donne? Alla larga. Costei sarebbe una di
quelle che potrebbero farmi cascare piu delle altre. Quella verita, quella
scioltezza di dire, ¢ cosa poco comune. Ha un non so che di
estraordinario; ma non per questo mi lascierei innamorare. Per un poco
di divertimento, mi fermerei piu tosto con questa che con un’altra. Ma
per far all’amore? Per perdere la liberta? Non vi ¢ pericolo. Pazzi, pazzi

quelli che s’innamorano delle donne. (parte)’®
Der Cavaliere offenbart in seinem Soliloquium eine zentrale Triebfeder seines
Verhaltens: die Angst vor emotionaler Vereinnahmung durch das andere Geschlecht,
insbesondere durch Mirandolina. Der Begriff cascare, der hier metaphorisch fiir das
Hineinfallen in eine Falle verwendet wird, verweist auf sein tiefsitzendes Unbehagen
gegeniiber den potenziellen Konsequenzen von Liebesbeziehungen, insbesondere der
EheschlieBung, die im gesellschaftlichen Kontext des 18. Jahrhunderts mit einem
Verlust ménnlicher Autonomie assoziiert wird.>*¢ Wie sich herausstellt, liegt der
Ursprung seiner Distanz nicht in tatséchlicher Erfahrung, sondern in einer vorgestellten
Bedrohung durch emotionale Abhéngigkeit. Gleichzeitig deutet der Cavaliere im selben
Monolog an, dass Mirandolina fiir ihn eine Ausnahme darstellt. Thre Andersartigkeit
irritiert ihn und wird von ihm selbst als ungewdohnlich beschrieben, ein Zeichen dafiir,
dass sich erste Anzeichen von Zuneigung in ihm regen, auch wenn er sie nicht rational
einzuordnen vermag. Diese Ambivalenz manifestiert sich, wie Abbrugiati betont, in
einer Reaktion, die weniger Ausdruck ménnlicher Stirke als vielmehr -eines

psychologischen Fluchtreflexes ist, ,,da uomo debole. 37 Die wiederholte

Fluchtbewegung des Cavaliere fungiert innerhalb der Komposition der Komdodie als

564 Goldoni 2012, 1.15, S. 29.

565 Goldoni 2012, 1.16, S. 34.

566 Helen E. M. Brooks, ,,Negotiating Marriage and Professional Autonomy in the Careers of Eighteenth-
Century Actresses®, in: Eighteenth-Century Life 35, no. 2 (Spring 2011), S. 39-75.

567 Abbrugiati 2014, S. 147.

177



klimaktisches Strukturprinzip, das die allmédhliche Erosion seiner Abwehrhaltung

dramaturgisch unterstreicht:

CAVALIERE: Per bacco! Costei incanta tutti. Sarebbe da ridere che incantasse
anche me. Orsu, domani me ne vado a Livorno. S’ingegni per oggi,
se puo, ma si assicuri che non sono si debole. Avanti ch’io superi
I’avversion per le donne, ci vuol altro.’%®

CAVALIERE: Orst, con costei bisognera corrispondere con generosita. E troppo
compita; bisogna pagare il doppio. Trattarla bene, ma andar via
presto.’®

CAVALIERE: (Domani a Livorno.) (da sé)’™

CAVALIERE: [...] Ah maladetta, ti conosco. Mi vuoi abbattere, mi vuoi

assassinare. Ma lo fa con tanta grazia! Ma sa cosi bene insinuarsi ...
Diavolo, diavolo, me la farai tu vedere? No, anderdo a Livorno.
Costei non la voglio piu rivedere. Che non mi venga piu tra i piedi.
Maledettissime donne! Dove vi sono donne, lo giuro, non vi andero
mai piu. (parte)’’!
In diesen vier aufeinanderfolgenden AuBerungen des Cavaliere artikuliert sich deutlich
seine tiefverwurzelte Angst vor weiblicher Ndhe und Kontrolle. Die sich anbahnende
affektive Dynamik mit Mirandolina wird von ihm als Bedrohung seiner Autonomie
wahrgenommen, was ihn zu vehementen Abwehrreaktionen veranlasst. Die Tatsache,
dass er sich ihrer vermeintlichen Anziehungskraft bewusst wird, verstirkt seine
defensive Haltung, da er in dieser ,,Begierde* eine Gefahr fiir sein Selbstbild und seine
Freiheit erkennt. Der Versuch, sich diesem Einfluss zu entzichen, ist Ausdruck eines
psychologischen Selbstschutzes, der auf der Vorstellung basiert, dass emotionale
Verstrickung unweigerlich in Abhédngigkeit miindet. In einer Geste der Eskalation
schwort der Cavaliere schlieBlich, wie in Szene II.14, kiinftig jeden Raum zu meiden, in
dem Frauen anwesend sind. Diese radikale Vermeidungshaltung fungiert nicht nur als
Indikator fiir seine emotionale Unsicherheit, sondern verdeutlicht auch seine Angst vor
Kontrollverlust im sozialen wie intimen Bereich. Seine ablehnende Haltung ist demnach
nicht Ausdruck von Uberlegenheit, sondern vielmehr ein Symptom tiefsitzender

Ambivalenzen gegeniiber weiblicher Selbstbestimmung:

CAVALIERE: Se erano dame, per rispetto mi conveniva fuggire; ma quando posso, le
donne le strapazzo col maggior piacere del mondo. Non ho pero potuto
strapazzar Mirandolina. Ella mi ha vinto con tanta civilta, che mi trovo
obbligato quasi ad amarla. Ma ¢ donna; non me ne voglio fidare. Voglio
andar via. Domani andero via. Ma se aspetto a domani? Se vengo
questa sera a dormir a casa, chi mi assicura che Mirandolina non finisca

3% Goldoni 2012, I1.1, S. 49.
3% Goldoni 2012, 11.3, S. 50.
370 Goldoni 2012, 1.4, S. 52.
37 Goldoni 2012, 11.9, S.63.

178



di rovinarmi? (pensa) Si; facciamo una risoluzione da uomo. [...] Va
dal cameriere della locanda, e digli che subito porti il mio conto. [...] Fa
che da qui a due ore siano pronti i bauli. [...] Eppur ¢ vero. o sento nel
partire di qui una dispiacenza nuova, che non ho mai provata. Tanto
peggio per me, se vi restassi. Tanto piu presto mi convien partire. Si,
donne, sempre piu diro male di voi; si, voi ci fate del male, ancora
quando ci volete fare del bene.”"”?
In dem hier betrachteten Monolog des Cavaliere manifestiert sich seine tiefsitzende
Misogynie in besonders drastischer Weise: Er gesteht offen, dass er, wire es
gesellschaftlich akzeptabel, groite Genugtuung darin fande, Frauen zu misshandeln.
Diese radikale Aussage verweist nicht nur auf seine ideologische Verachtung des
weiblichen Geschlechts, sondern auch auf cine latente Gewaltfantasie, die mit dem
Wunsch nach Machterhalt und Dominanz verkniipft ist. Dennoch sieht sich der
Cavaliere im Umgang mit Mirandolina in seiner aggressiven Haltung gehemmt, ihr
distinguiertes und kontrolliertes Auftreten unterlduft seine Erwartungen und zwingt ihn
zu einer emotionalen Reaktion, die er zunéchst als unerklérliche Zuneigung deutet.

Dass es sich dabei nicht um echte Anerkennung weiblicher Autonomie handelt,
sondern um eine temporire Erschiitterung seiner misogyne Weltanschauung, zeigt sich
daran, dass der Cavaliere auch Mirandolina letztlich in die Kategorie des grundsétzlich
unzuverldssigen weiblichen Geschlechts einordnet. Seine Entscheidung zur Abreise
stellt eine bewusste Vermeidung dar, ein Fluchtakt, der seinen psychischen Konflikt
offenlegt. Die von ihm empfundene dispiacenza nuova, ein neuartiges Gefiihl von
Bedauern, markiert dabei weniger eine Reue im moralischen Sinne, sondern vielmehr
das Unbehagen eines Mannes, der seine Kontrolle {iber die Situation und seine affektive
Unabhéngigkeit schwinden sieht. In seinem Soliloquium in Szene II.16 wird diese
innere Zerrissenheit noch einmal zugespitzt: Die Entscheidung, zu flichen, erscheint als
letzter Versuch, sich einer als bedrohlich empfundenen weiblichen Uberlegenheit zu

entziehen. Sie offenbart damit nicht Stirke, sondern psychologische Fragilitét:

CAVALIERE: Tutti sono invaghiti di Mirandolina. Non ¢ maraviglia, se ancor io
principiava a sentirmi accendere. Ma anderd via; supererd questa
icognita forza ... Che vedo? Mirandolina? Che vuole da me? Ha un
foglio in mano. Mi portera il conto. Che cosa ho da fare? Convien
soffrire quest’ultimo assalto. Gia da qui a due ore io parto.””

Dieser Entschluss zur Abreise erfihrt jedoch eine dramatische Wendung, als der
Cavaliere Mirandolina in einem Moment duf3erster Verletzlichkeit erlebt. Diese visuelle

Konfrontation mit ihrer scheinbaren Schwiche wirkt nicht abschreckend, sondern

572 Goldoni 2012, 11.14, S. 71 f.
573 Goldoni 2012, 11.16, S. 73.

179



intensiviert paradoxerweise sein Begehren. Die emotionale Irritation, die von dieser
Szene ausgeht, destabilisiert seinen Entschluss zur Flucht und unterminiert seine zuvor
propagierte Abwehrhaltung gegeniiber Frauen. Aus der Perspektive einer
genderbasierten Analyse ldsst sich hierin ein zentrales Motiv der Komddie
identifizieren: Die Inszenierung weiblicher Verletzlichkeit als strategisches Moment der
Machtausiibung. Obwohl Mirandolina ihre Ohnmacht mdglicherweise nicht bewusst als
Tauschungsmanéver einsetzt, wird sie von Goldoni dramaturgisch so positioniert, dass
ihre vermeintliche Schwiche den Wendepunkt in der affektiven Dynamik zwischen ihr
und dem Cavaliere markiert. In dem Moment, in dem der Cavaliere glaubt,
Mirandolinas Dominanz sei gebrochen, kippt seine Haltung, nicht aus Mitleid, sondern
aus dem Gefiihl, die Kontrolle {iber sie (zuriick)erlangen zu konnen. Dass er sich ihr
schlieBlich ,ergibt, bedeutet jedoch keineswegs, dass er eine gleichberechtigte
Beziehung eingeht. Vielmehr verweist diese Kapitulation auf eine Umkehrung der
Geschlechterordnung innerhalb des theatralen Diskurses: Der médnnliche Protagonist
verliert seine Autonomie gerade deshalb, weil die weibliche Figur iiber ein narratives
Wissen und eine emotionale Intelligenz verfiigt, die ihm tiberlegen sind. Goldoni fiihrt
hier ein zentrales Spannungsmoment der Aufklarung vor, die Dialektik von Gefiihl und
Vernunft, und macht es am Beispiel des geschlechterbasierten Machtverhéltnisses
sichtbar. Vor dem Hintergrund des 18. Jahrhunderts, in dem weibliche Verletzlichkeit
gemeinhin als Zeichen natiirlicher Schwiche und damit als Legitimation ménnlicher
Uberordnung verstanden wurde, gewinnt diese Szene zusitzliche Bedeutung: Indem
Goldoni das Motiv der Ohnmacht in ein Instrument weiblicher Macht umkehrt,
hinterfragt er nicht nur das stereotype Rollenbild der passiven Frau, sondern eroffnet
zugleich einen neuen Diskursraum iiber weibliche Handlungsmacht innerhalb einer

patriarchal gepragten Gesellschatft.

CAVALIERE: Non mi tormentate piu. Vi siete vendicata abbastanza. Stimo voi, stimo
le donne che sono della vostra sorte, se pur ve ne sono. Vi stimo, vi amo
e vi domando pieta.’”

Nach seinem Liebesgestindnis wirkt es zunéchst, als habe sich der misogyne Cavaliere
emotional Mirandolina unterworfen. Doch rasch wird deutlich, dass seine Unterwerfung
keineswegs vollstidndig oder stabil ist. In Szene III.18 tritt vielmehr eine ambivalente
Haltung zutage: Um seine ménnliche Ehre zu wahren und sein gesellschaftliches
Selbstbild als unerschiitterlicher Frauenverdchter aufrechtzuerhalten, entscheidet sich

der Cavaliere gegen ein Offentliches Liebesbekenntnis. Stattdessen geht er in die

37 Goldoni 2012, I11.6, S. 84.
180



Offensive und entlarvt, zumindest aus seiner Perspektive, die manipulative Strategie
Mirandolinas. Indem er ihre Inszenierung als Tduschung offenlegt, versucht er, die
affektive Kontrolle, die sie iiber ihn gewonnen hat, diskursiv zuriickzugewinnen. Dieses
Verhalten fungiert als ein letztes Aufbdumen gegen die symbolische
Machtverschiebung, die sich im Verlauf der Komddie vollzogen hat. Der Akt der
smascherimento, der Demaskierung also, ldsst sich daher als ein Versuch lesen, das
hegemoniale Geschlechterverhéltnis wiederherzustellen, das durch Mirandolinas
selbstbestimmtes Handeln irritiert wurde.’”> Gleichzeitig verweist diese Szene auf das
Spannungsfeld zwischen privater Emotion und 6ffentlichem Ansehen, das insbesondere
fiir ménnliche Figuren im 18. Jahrhundert von entscheidender Bedeutung war. Der
Cavaliere verzichtet auf eine wahrhaftige affektive Einlassung, um sein soziales
Prestige zu bewahren, und verliert dabei, letztlich, sowohl seine emotionale Integritét
als auch seine narrative Souverénitit.

Der Cavaliere reagiert auf die Enthiillung von Mirandolinas strategischem Handeln
mit tiefer Krankung und Emporung. In einem Akt der verbalen Selbstverteidigung
verflucht er die Protagonistin, da sie ihm eindrucksvoll die Wirkmacht des weiblichen
Geschlechts vor Augen gefiihrt hat. In seinem abschlieBenden Monolog konstatiert er,
dass es Ménnern offenbar nicht geniige, Frauen lediglich zu verachten, sondern dass sie
sich gezwungen sdhen, diesen konsequent aus dem Weg zu gehen, um sich ihrer Macht
zu entziehen. Diese Aussage offenbart nicht nur die narzisstische Krankung des
ménnlichen Subjekts angesichts weiblicher Autonomie, sondern auch die Fortfiihrung
seines antifemininen Weltbildes als Schutzmechanismus gegen emotionale
Verwundbarkeit. Im Sinne Abbrugiatis ldsst sich die Komodie als ein symbolischer
nbraccio di ferro“’®, ein Kriftemessen, zwischen feministischer Selbsterméchtigung
und traditioneller Misogynie deuten. Die Frage nach dem ,,Sieger* bleibt dabei bewusst
ambivalent.’”” Einerseits gelingt es Mirandolina, den Cavaliere, Inbegriff méannlicher
Uberheblichkeit, durch gezielte affektive Manipulation in die Knie zu zwingen und so
die Verletzbarkeit patriarchaler Strukturen offenzulegen. Andererseits verweigert sich
der Cavaliere letztlich einem Offentlichen Bekenntnis seiner Gefiihle, wahrt seine
Fassade und tritt die Flucht an, eine symbolische Reaffirmation seiner misogyne

Position.

575 Cf. hierzu die ausfiihrliche Analyse in Kapitel 9.3.4, in dem die Szene der 6ffentlichen Ankiindigung
der EheschlieBung zwischen Mirandolina und Fabrizio unter dem Aspekt der sozialen
Selbstdarstellung und strategischen Rolleninszenierung untersucht wird.

576 Abbrugiati 2014, S. 149.

377 Cf. Carmelo Alberti, Goldoni, Rom: 2004, S. 156.

181



Diese gegenseitige Untergrabung der gegnerischen Positionen legt nahe, dass beide
Figuren sich im Verlauf der Handlung als ebenbiirtige Gegenspieler etablieren.>’® Die
Komddie  verweigert eine  klare  Auflosung zugunsten eines  offenen
Spannungsverhéltnisses, das exemplarisch die Ambivalenz aufkldrerischer
Geschlechterverhéltnisse reflektiert: zwischen weiblicher Emanzipation und ménnlicher

Gegenwehr, zwischen 6ffentlicher Selbstinszenierung und privater Ohnmacht.

8.2. Mirandolinas Soliloquien

Das Soliloquium erfiillt, wie in nahezu jeder Komddien- oder Dramenstruktur, eine
zentrale dramaturgische Funktion, da es dem Publikum einen unmittelbaren Einblick in
die psychische Verfasstheit einer Figur gewdhrt. Im Fall von Mirandolina fungieren die
Soliloquien als Schliisselmomente der Selbstoffenbarung, in denen sich die
Protagonistin unbeobachtet wéhnt und ihre inneren Beweggriinde, Strategien und
Affekte unzensiert verbalisiert.>””

Wie Spranzi betont, liegt die Besonderheit dieser Monologe in ihrer vermeintlichen
Intimitét: Die Figur glaubt, sie wird — in der Fiktion — auch tatséchlich nicht gehort,
wodurch ein illusionérer Authentizititsrahmen erzeugt wird.’®" Aufféllig ist dabei die
stilistische ~ Gestaltung von Mirandolinas Sprache, die sich durch eine
umgangssprachlich geprigte Ausdrucksweise sowie durch eine gewisse Derbheit
auszeichnet. Diese sprachliche Unmittelbarkeit fungiert als Marker ihrer sozialen
Herkunft und unterstreicht zugleich ihre individuelle Selbstbehauptung innerhalb eines
ménnlich dominierten Umfelds.

Die drei in der vorliegenden Analyse untersuchten Soliloquien erweisen sich als
besonders aufschlussreich, da sie zentrale Aspekte von Mirandolinas Charakterprofil
konturieren: ihre pragmatische Lebensphilosophie, ihre kalkulierte Verfiihrungstaktik
gegeniiber dem Cavaliere sowie die Ambivalenz von Angst und Reue im dritten Akt. In
threr Gesamtheit offenbaren diese Monologe die innere Dynamik einer weiblichen
Figur, die sich im Spannungsfeld zwischen Autonomie, gesellschaftlicher Anpassung

und emotionaler Verletzlichkeit positioniert.

578 Cf. Mario Baratto, La letteratura teatrale del Settecento in Italia. Studi e letture su Carlo Goldoni,
Vicenza: 1985, S. 130.

579 Cf. Baratto 1985, S. 128.

580 Cf. Spranzi 2010, S. 176.

182



8.2.1. Lebensphilosophie, 1.9

Mirandolinas erster Monolog ereignet sich unmittelbar nach dem initialen
Zusammentreffen mit den drei adligen Figuren, dem Conte, dem Marchese di sowie
dem Cavaliere, und markiert den ersten dramaturgischen Moment, in dem ihre genuine
Haltung und ihr strategisches Denken explizit zum Ausdruck kommen. Dieser innere
Monolog fungiert dabei als Initialziindung zur Charakterentwicklung der Protagonistin
und liefert, in Abgrenzung zu ihrer performativen Selbstinszenierung im sozialen
Interaktionsraum, authentische Einblicke in ihre Motivstruktur und Weltanschauung.
Wie Domini hervorhebt, ermdglichen Monologe innerhalb dramatischer Texte
besonders dichte Zugénge zum inneren Erleben der Figuren, da sie im Modus des
Selbstgespriachs die Moglichkeit erdffnen, subjektive Affekte, Handlungsabsichten und
Uberzeugungen ohne dramaturgischen Filter preiszugeben. 8! Gerade im Fall
Mirandolinas ist dieser Aspekt zentral, da sie sich in der sozialen Offentlichkeit durch
eine kalkulierte Performanz auszeichnet, die situativ angepasst und stets auf die
Wahrung ihrer Autonomie ausgerichtet ist. Die Soliloquien stellen daher einen
unverzichtbaren interpretatorischen Zugang zu ihrer inneren Dynamik dar.

Der erste Monolog in Szene 1.9 thematisiert explizit Mirandolinas Haltung
gegeniiber der Institution der Ehe. Diese frithe Positionierung verweist nicht nur auf ein
zentrales Thema der Komddie, sondern legt zugleich die ideologische Spannung
zwischen individueller Selbstbestimmung und gesellschaftlicher Erwartung offen, ein
Spannungsfeld, das sich als strukturierendes Motiv durch die gesamte dramatische

Handlung zieht:

MIRANDOLINA: [D’eccellentissimo signor marchese Arsura mi sposerebbe? Eppure, se mi
volesse sposare, vi sarebbe una piccola difficolta. Io non lo vorrei. Mi
piace I’arrosto, e del fumo non so che farne. Se avessi sposati tutti quelli
che hanno detto volermi, oh, avrei pure tanti mariti! Quanti arrivano a
questa locanda, tutti di me s’innamorano, tutti mi fanno i cascamorti; e
tanti e tanti mi esibiscono di sposarmi a dirittura.**

Das Thema der EheschlieBung wurde in den vorangegangenen Kapiteln bereits
eingehend thematisiert. In diesem Zusammenhang ist besonders hervorzuheben, dass
Mirandolina eine bewusste Distanz zu traditionellen Rollenzuweisungen einnimmt:
Anstatt sich in die Rolle einer untergeordneten Ehefrau zu fiigen und damit auf ihre

personliche Entfaltung zu verzichten, bevorzugt sie ein autonomes Leben jenseits

institutionalisierter Partnerschaft. In diesem Kontext wurde bereits der Begriff der

381 Cf. Domini 2008, S. 19.
382 Goldoni 2012, 1.9, S. 23.

183



liberta eingefiihrt, der paradigmatisch fiir Mirandolinas Selbstversténdnis steht und sich
auch in ithrem ersten Soliloquium (Szene 1.9) als zentrales semantisches Element
wiederfindet.

In diesem inneren Monolog bringt Mirandolina explizit zum Ausdruck, dass sie
selbst im hypothetischen Fall eines Heiratsantrags seitens des Marchese keinerlei
Interesse an einer Verbindung mit ihm hétte. Thre Ablehnung formuliert sie in einer
bildhaften Wendung, einer synisthetisch anmutenden Metapher: ,,Mi piace ’arrosto, e
del fumo non so che farne.“>%3 Diese Aussage verweist nicht nur auf ihre pragmatische
Lebenshaltung, sondern markiert auch ihre Abgrenzung gegeniiber oberflédchlichen
méinnlichen Offerten, symbolisiert durch den ,,Rauch® leerer Worte. Die Protagonistin
signalisiert damit eine klare Absage an Heiratskonzepte und macht zugleich deutlich,
dass sie ihre Okonomische und emotionale Selbststindigkeit liber gesellschaftlich
erwartete Bindungen stellt. Der durchgingigen Verehrung ihrer ménnlichen Géste
begegnet Mirandolina mit souverdner Selbstverstindlichkeit. Wie Domini betont,
betrachtet sie diese Bewunderung nicht als Ausnahme, sondern als normativen Zustand,
den sie strategisch fiir ihre Zwecke zu nutzen weiB.°%* Sie nimmt die ihr angebotenen
Geschenke bereitwillig an, ohne jedoch emotionale oder sexuelle Verfiigbarkeit zu
signalisieren, ein Verhalten, das ihren sozialen Scharfsinn und ihre instrumentelle
Handlungsfdhigkeit unterstreicht. In diesem Sinne wird sie zur Gestalterin eines
asymmetrischen Austauschs, in dem sie symbolisches und materielles Kapital
akkumuliert, ohne sich normativen weiblichen Verhaltensmustern zu unterwerfen.>%
Vor dem Hintergrund der gesellschaftlichen Normen des 18. Jahrhunderts, die
weibliche Tugend primdr mit Bescheidenheit, Gehorsam und O6konomischer
Abhiangigkeit definierten, kommt Mirandolinas Haltung besondere Signifikanz zu: Sie
widersetzt sich der Erwartung, minnliche Schmeicheleien durch Dankbarkeit oder
Unterordnung zu quittieren, und positioniert sich stattdessen als Akteurin, die
Verehrung und Zuwendung strategisch in Ressourcen transformiert. Damit etabliert sie
ein Modell weiblicher Selbstbestimmung, das nicht auf passiver Tugendhaftigkeit,
sondern auf 6konomischer Eigenstéindigkeit und sozialer Handlungsmacht beruht und
somit die tradierten Geschlechterrollen ihrer Zeit subversiv unterldutft.

Besondere Relevanz erhilt in diesem Monolog die Figur des Cavaliere di Ripafratta,
der sich, im Unterschied zu den anderen maénnlichen Charakteren, durch eine

ausgesprochene Frauenverachtung und emotionale Resistenz auszeichnet. Wie bereits in

383 Goldoni 2012, 1.9, S. 23.
38 Cf. Domini 2008, S. 21.
385 Cf. Domini 2008, S. 22.

184



Kapitel 9.1. eingehend analysiert, begegnet er Mirandolina mit demonstrativer
Ablehnung und behandelt sie bei ihrer ersten Begegnung mit offener Herablassung. Fiir
Mirandolina stellt diese Haltung eine Herausforderung dar, die sie nicht nur reizt,
sondern in ihrer strategischen Kompetenz aktiviert: Sie erkennt in ihm ein Ziel, das sich
nicht durch Komplimente oder Statussymbole gewinnen lédsst, sondern durch eine
komplexe, auf psychologischer Raffinesse basierende Manipulation, ein Ansatz, der

ihre intellektuelle Uberlegenheit erneut unter Beweis stellt:

MIRANDOLINA: E questo signor cavaliere, rustico come un orso, mi tratta si
bruscamente? Questi ¢ il primo forestiere capitato alla mia locanda, il
quale non abbia avuto piacere di trattare con me. Non dico che tutti in
un salto s’abbiano a innamorare: ma disprezzarmi cosi? E una cosa che
mi muove la bile terribilmente.’*¢

Die metaphorische Gleichsetzung des Cavaliere mit einem Béren, konkret durch die
Bezeichnung ,,rustico come un orso®, ist vielschichtig interpretierbar und diirfte von
Goldoni bewusst als charakterisierende Zuschreibung gewihlt worden sein. Diese
Tiermetapher verweist auf einen unbeholfenen, zuriickgezogenen und zugleich sozial
schwer zugédnglichen Charaktertyp, dessen Verhaltensweise sich durch emotionale Kiélte
und mangelnde soziale Feinfiihligkeit auszeichnet. Bereits in der ersten Begegnung mit
Mirandolina, in der der Cavaliere unvermittelt und forsch neue Bettwidsche verlangt,
manifestiert sich diese charakterliche Disposition in Form eines herablassenden und
kaum hoflich codierten Kommunikationsstils. Diese ungehobelte Interaktion wird von
Mirandolina nicht nur als Missachtung ihrer sozialen Rolle als Gastgeberin
wahrgenommen, sondern dariiber hinaus als Affront gegeniiber ihrer Person und ihrem
weiblichen Geschlecht. Thre Reaktion, gepridgt von unterschwelliger Empdrung und
strategischer Gegenwehr, stellt den Ausgangspunkt fiir das sich sukzessive
entwickelnde Machtspiel dar, das die zentrale dramaturgische Spannung der Komdodie
konstituiert. Die Bidren-Metapher fungiert somit nicht nur als figurale
Charakterisierung, sondern auch als semantische Vorwegnahme der sozialen und
affektiven Unzuginglichkeit des Cavaliere, die im weiteren Verlauf der Handlung

systematisch dekonstruiert wird:

MIRANDOLINA: E nemico delle donne? Non le pud vedere? Povero pazzo! Non avra
ancora trovato quella che sappia fare. Ma la trovera. La trovera. E chi sa
che non I’abbia trovata? Con questi per I’appunto mi ci metto di picca.
Quei che mi corrono dietro, presto presto mi annoiano.’

386 Goldoni 2012, 1.9, S. 23.
387 Goldoni 2012, 1.9, S. 23.

185



Nach Mirandolinas Einschitzung resultiert das misogyne Verhalten des Cavaliere aus
einem Mangel an Erfahrung im angemessenen Umgang mit Frauen, ein Defizit, das, so
ihre implizite Annahme, durch die Begegnung mit einer entsprechend selbstbewussten
Frau korrigiert werden konne. Indem sie sich rhetorisch fragt: ,,E chi sa che non 1’abbia
trovata?*, deutet sie in subtiler Form an, dass sie selbst diese transformative Rolle
einnehmen konnte. In dieser Wendung artikuliert sich nicht nur ihre Selbstsicherheit,
sondern zugleich ein emanzipatorischer Impuls: Mirandolina tritt nicht nur als
Gegenspielerin zum Cavaliere auf, sondern als potenzielle Lehrmeisterin, die ihm seine
eigenen Defizite im Umgang mit dem anderen Geschlecht vor Augen fithren will,
insbesondere in Bezug auf Respekt und Anerkennung.’%®

Diese = Konstellation  markiert eine  bewusste = Umkehrung  tradierter
Geschlechterhierarchien, in der nicht der Mann als kulturell tiberlegene Instanz auftritt,
sondern die Frau als iiberlegene und sozial kompetente Akteurin. Thre Affinitit zur
Herausforderung solcher ménnlicher Figuren wird im Monolog explizit gemacht, wenn
sie gesteht, dass ihr Verehrer schnell listig werden, wohingegen distanzierte und schwer
zugingliche Ménner sie reizen. Auch hier zeigt sich ein strategisches Kalkiil, das mit
feministischer Lesart korrespondiert: Die Protagonistin sucht gezielt jene
Konfrontation, in der sie ihre Uberlegenheit demonstrieren kann.

In diesem Zusammenhang konstatiert Spranzi mit Nachdruck, dass insbesondere
Mirandolinas Soliloquien von einem ,,monumentalen Feminismus* durchzogen seien.>®
Der folgende Abschnitt unterstreicht erneut ihre Rolle als selbstbestimmte Frau, die sich

innerhalb patriarchaler Strukturen ein subversives Handlungspotenzial bewahrt.

MIRANDOLINA: La nobilta non fa per me. La ricchezza la stimo e non la stimo. Tutto il
mio piacere consiste in vedermi servita, vagheggiata, adorata. Questa ¢
la mia debolezza, e questa ¢ la debolezza di quasi tutte le donne. A
maritarmi non ci penso nemmeno; non ho bisogno di nessuno; vivo
onestamente, ¢ godo la mia liberta. Tratto con tutti, ma non m’innamoro
mai di nessuno.>”

Nach Domini liegt Mirandolinas Selbstverwirklichung nicht in der Erfiillung von Liebe
oder der Anhdufung materiellen Reichtums, sondern in der Wahrung ihrer
Unabhéngigkeit sowie in der Befriedigung ihres Bediirfnisses nach Selbstbestitigung
und sozialer Anerkennung.>®! Diese Interpretation hebt die zentrale Bedeutung des

Freiheitsbegriffs als konstitutives Moment ihrer weiblichen Selbstbehauptung hervor.

588 Cf. hierzu ausfiihrlich Kapitel 9.2.2., in dem Mirandolinas strategisches Handeln und ihre gezielte
Einflussnahme néher analysiert werden.

89 Cf. Spranzi 2010, S. 144.

3% Goldoni 2012, S. 23 f.

591 Cf. Domini 2008, S. 20.

186



Zugleich reflektiert Mirandolina in ihrem Soliloquium auch eine charakterliche
Ambivalenz: Obwohl keiner der drei Adligen fiir sie als Ehemann in Frage kommt,
empfindet sie dennoch ein gewisses Vergniigen an der Bewunderung, die ihr
entgegengebracht wird. In diesem Spannungsfeld ldsst sich ihr Verhalten auch im
Lichte von Jean-Paul Sartres Begriff der Koketterie interpretieren. Sartre beschreibt in
L’Etre et le Néant (das Sein und das Nichts) die Koketterie als eine spezifische Form
der Selbstinszenierung, bei der ein Individuum seine eigene Subjektivitit strategisch
verleugnet, um sich als ,,Objekt-Begehrens® in den Blick des Anderen zu stellen. Dieses
Spiel mit dem Blick des Anderen ist von Ambivalenz geprégt: Die kokettierende Person
signalisiert Verfiigbarkeit, ohne sich festzulegen — sie will zugleich begehrt und doch
autonom bleiben. Sartre versteht dieses Verhalten als Ausdruck von mauvaise foi
(Unaufrichtigkeit), da es die Spannung zwischen individueller Freiheit und
gesellschaftlicher Rolle unterdriickt.>®?> In Mirandolinas Fall duBert sich diese Haltung
in dem Bediirfnis, bewundert und umworben zu werden, ohne ihre Freiheit aufzugeben
oder sich wirklich zu binden — ein Verhalten, das zwischen Selbstbestimmung und
strategischer Selbstverleugnung oszilliert. Diese Neigung zur Eitelkeit, die sie als
genuin weiblich darstellt, fungiert, so Abbrugiati, als rhetorisches Mittel zur
Bestitigung ihrer intellektuellen und emotionalen Uberlegenheit gegeniiber dem
ménnlichen  Geschlecht. > Die daraus resultierende Ambivalenz zwischen
Okonomischer Pragmatik und autonomem Selbstentwurf verweist auf einen inneren
Spannungszustand, der exemplarisch fiir die weibliche Positionierung im Kontext des
18. Jahrhunderts steht. In den abschlieBenden Passagen dieses Monologs kiindigt sich

schlieBlich ihr strategisches Vorhaben an, den Cavaliere gezielt zu verfiihren:

MIRANDOLINA: Volgio burlarmi di tante caricature di amanti spasimati; e voglio usar
tutta I’arte per vincere, abbattere e conquassare quei barbari e duri che
son nemici di noi, che siamo la miglior cosa che abbia prodotto al
mondo la bella madre natura.>**

Mirandolinas Stolz ldsst es nicht zu, das misogyne Verhalten des Cavaliere
widerspruchslos hinzunehmen. Stattdessen entschlieft sie sich zu einem Akt der
symbolischen Vergeltung: Mit strategischer Raffinesse und psychologischer List
beabsichtigt sie, den Cavaliere emotional zu bezwingen und so seine ablehnende
Haltung gegeniiber Frauen zu untergraben. Diese sukzessive und kalkulierte

Vorgehensweise, die einer dramaturgischen Klimax folgt, verdeutlicht die methodische

392 Cf. Paul Geyer, ,,Zur Dialektik von »mauvaise foi« und Ideologie in Flauberts Madame Bovary*, in:
Theodor Berchem, Literaturwissenschaftliches Jahrbuch, 14. Band, Berlin: 1999, S. 199-236.

393 Cf. Abbrugiati 2014, S. 146.

3% Goldoni 2012, 1.9, S. 24.

187



Struktur ihres Vorhabens, das auf eine schrittweise Demontage ménnlicher
Uberlegenheit abzielt.

Bereits in ihrem ersten Soliloquium wird Mirandolinas Lebensphilosophie
offenkundig: Sie lehnt das Verhalten minnlicher Géste ab, die, wie der Cavaliere, nicht
in der Lage sind, den weiblichen Beitrag zur gesellschaftlichen Ordnung mit der
gebotenen Anerkennung zu wiirdigen. In ihrer Sichtweise erscheint das weibliche
Geschlecht als hochste Schopfung der Natur, dessen Missachtung sie durch gezielte
Intervention zu korrigieren sucht. Der Cavaliere wird dabei zur Projektionsflédche eines
tieferliegenden Anliegens: die Aufrechterhaltung der weiblichen Ehre durch die
Entlarvung ménnlicher Ignoranz.

Obwohl sie sich ihrer rhetorischen und sozialen Kompetenzen gewiss ist, stellt der
Cavaliere aufgrund seiner abweisenden Haltung eine besondere Herausforderung dar.
Diese jedoch versteht Mirandolina als performativen Priifstein ihrer eigenen
Autonomie, der sie sich durch den gezielten Einsatz von List und weiblicher Klugheit
zu stellen vermag. Thr Ziel ist dabei nicht die private Genugtuung, sondern die
exemplarische Rehabilitierung des weiblichen Geschlechts im Angesicht mannlicher
Herabwiirdigung.

Im Kontext der Aufkldrung wird das Soliloquium zu einem Medium weiblicher
Reflexion und Selbstartikulation: Es ermoglicht der Protagonistin, dem Publikum nicht
nur ihr strategisches Handeln, sondern auch ihre ideologische Haltung zur Ehe und zur
sozialen Stellung der Frau darzulegen.’®> Wie Spranzi betont, nimmt Goldoni iiber die
Stimme seiner weiblichen Hauptfigur aktiv am zeitgendssischen Diskurs iiber
Geschlechterrollen und Heiratsnormen teil: Die Soliloquien fungieren dabei als
rhetorisch codierte Beitrdge zum aufklérerischen Ehe-Diskurs, in denen eine explizit
emanzipatorische Perspektive zum Ausdruck kommt.>%®

Mirandolinas bedingungsloses Lob des weiblichen Geschlechts, ,,siamo la miglior
cosa che abbia prodotto al mondo la bella madre natura“*®’, sowie ihre dezidierte

Ablehnung einer EheschlieBung: ,,A maritarmi non ci penso nemmeno‘>%%

, lassen sie, so
Spranzi, als eine Figur erscheinen, die sich ihrer affektiven und 6konomischen
Unabhéngigkeit voll bewusst ist. Sie ist in der Lage, ihre Lebensumstinde aktiv zu
gestalten und ihr Schicksal, wenn auch innerhalb struktureller Begrenzungen,

selbstbestimmt zu lenken. Diese Form weiblicher Autonomie war im Florenz des 18.

95 Cf. Spranzi 2010, S. 179.
396 Cf. Spranzi 2010, S. 179.
37 Goldoni 2012, 1.9, S. 24.
398 Spranzi 2010, S. 179.

188



Jahrhunderts zwar rechtlich und gesellschaftlich eingeschréinkt, jedoch nicht génzlich
ausgeschlossen. Insbesondere im stddtischen Kontext konnten Frauen unter bestimmten
Voraussetzungen, etwa als Witwen oder Tochter ohne ménnliche Erben, einen
Familienbetrieb wie eine locanda iibernehmen und weiterfiihren. Als Wirtin bewegte
sich eine Frau jedoch in einem sozialen Spannungsfeld: Einerseits bot ihr der
wirtschaftliche Handlungsspielraum ein gewisses Mafl an Unabhéngigkeit, andererseits
war sie als alleinstehende Unternehmerin gesellschaftlich exponiert und moralisch
schnell angreifbar. Goldoni greift mit Mirandolina somit keine unrealistische
Zukunftsvision auf, sondern inszeniert eine literarisch zugespitzte, aber historisch
denkbare Ausprigung weiblicher Handlungsfahigkeit im Rahmen biirgerlicher
Lebenswirklichkeit. Seine Protagonistin verkorpert somit das Ideal einer aufgeklirten,
autonomen Frau, die innerhalb der Gattung der Komddie eine paradigmatische

Wendung weiblicher Handlungsmacht vollzieht.

8.2.2. Strategisches Handeln, 1.23

Nachdem Mirandolina in ihrem ersten Soliloquium ihre Lebensmaximen und
grundlegenden Werte offenbart hat, folgt im anschlieBenden Monolog eine
differenzierte Darstellung ihrer methodischen Vorgehensweise, mit der sie beabsichtigt,
den Cavaliere gezielt emotional zu beeinflussen.’*® Es handelt sich hierbei um eine
bewusst konzipierte und strategisch durchdachte Handlung, die auf psychologischer
Einsicht und rhetorischer Uberlegenheit basiert und letztlich in einen Akt der
weiblichen Selbstbehauptung miindet.

In Szene [.22 erhdlt Mirandolina vom Conte d’Albafiorita ein kleines, jedoch
kostbares Schmuckstiick, ein ,,piccolo gioiello di diamanti*“¢% (Diamantjuwel), das als
Erginzung zu ihrem bereits bestehenden Schmuckset gedacht ist. Die Protagonistin
reagiert jedoch nicht mit Dankbarkeit, sondern inszeniert eine zOgerliche
Zuriickweisung: Sie simuliert moralische Zurilickhaltung, indem sie vorgibt, dieses
wertvolle Geschenk aus Anstand nicht annehmen zu koénnen. Dieser performative Akt
der Bescheidenheit dient jedoch lediglich der Aufrechterhaltung ihrer strategischen
Rolle als unerreichbare Frau. In ihrem darauffolgenden Monolog in Szene 1.23 entlarvt
sie nicht nur die Motive des Conte und des Marchese, sondern verspottet ihre Avancen
in einem Akt weiblicher Uberlegenheit. Ihre Worte offenbaren, dass sie die beiden

Adligen langst durchschaut hat und deren Werben lediglich als niitzliche Mittel begreift,

599 Cf. Maricla Boggio, Lezioni di drammaturgia. Carlo Goldoni, La Locandiera. Incontri con gli allievi
registri dell’Accademia Nazionale d’Arte drammatica ,,Silvio D’Amico “, Rom: 2014, S. 81.
600 Cf. Goldoni 2012, 1.22, S. 44.

189



um ihre eigene Position zu festigen und letztlich den Cavaliere, als eigentlichen
Adressaten ihres strategischen Spiels, zu beeinflussen. Dabei tritt die Differenz
zwischen duflerer Rolle und innerer Absicht deutlich hervor: Was nach auflen hin wie
Zuriickhaltung erscheint, ist in Wirklichkeit ein Element ihrer kalkulierten Taktik, deren
Ziel ein Triumph iiber die minnliche Selbstiiberschitzung ist. Im Kontext des 18.
Jahrhunderts erhélt dieses Verhalten besondere Bedeutung: Frauen waren in ihrem
Umgang mit Maénnern {blicherweise auf Zuriickhaltung, Bescheidenheit und
Dankbarkeit verpflichtet, wodurch Abhéngigkeit und Unterordnung reproduziert
wurden. Mirandolina unterlduft diese Erwartungshaltung, indem sie die Konvention der
weiblichen Bescheidenheit bewusst als Maskerade einsetzt und sie in ein Instrument
eigener Machtausiibung transformiert. Gerade ihre Féahigkeit, ménnliche Gunstbeweise
nicht als Zeichen eigener Unterlegenheit, sondern als strategisch nutzbare Ressource zu
begreifen, verweist auf eine subversive Verschiebung der tradierten
Geschlechterordnung.

Diese Szene markiert somit einen zentralen Moment der Komddie, in dem sich
Mirandolinas Fahigkeit zur Rollengestaltung, zur Selbstinszenierung und zur kognitiven
Steuerung sozialer Interaktionen in besonderer Weise manifestiert, und zugleich die

narrative Struktur auf ihren bevorstehenden Sieg vorbereitet:

MIRANDOLINA: Con tutte le sue ricchezze, con tutti li suoi regali, non arrivera mai ad
innamorarmi; ¢ molto meno lo fara il Marchese colla sua ridicola
protezione. Se dovessi attacarmi ad uno di questi due, certamente lo
farei con quello che spende pit. Ma non mi preme né dell’'uno, né
dell’altro.“%%!

Mirandolinas Selbstreflexion im Soliloquium offenbart zentrale Aspekte ihres
Selbstverstdndnisses sowie ihrer strategischen Positionierung innerhalb des
dramatischen Gefiiges. In dieser Passage bringt sie deutlich zum Ausdruck, dass sie sich
von den materiellen Offerten des Conte keineswegs beeindrucken ldsst. Gleiches gilt fiir
die vermeintliche ,,Protektion”, die ihr vom Marchese in Szene 1.1 paternalistisch
angeboten wird (,,Mirandolina ha bisogno della mia protezione.“%%?). Diese Aussage
konterkariert Mirandolina implizit, indem sie ihre 6konomische und soziale Autonomie
durch ihre souverdne Fithrung des Gasthauses behauptet. Dariiber hinaus tritt in ihrer
Argumentation ein ausgepragtes pragmatisches Selbstbewusstsein zutage, insofern sie

hypothetisch erwégt, sollte sie sich jemals auf eine Beziehung einlassen, rational

abzuwigen, welcher der beiden Ménner ihr den groBeren Nutzen verspricht. Diese

01 Goldoni 2012, 1.23, S. 46 f.
602 Goldoni 2012, I.1, S. 14.

190



Uberlegung, die einem marktférmigen Denken folgt, ist nicht Ausdruck emotionaler
Priaferenz, sondern vielmehr Indiz einer Okonomisierten Sichtweise auf
zwischenmenschliche Beziehungen, ein Zeichen ihres Selbstschutzes und ihrer
strategischen Rationalitét.

Ihre Einschitzungen gegeniiber den beiden adligen Bewerbern sind dabei frei von
Affekt oder Zuneigung: Beide erscheinen ihr austauschbar und in ihrer Funktion
instrumentalisierbar. Thre Unabhéngigkeit zeigt sich nicht nur im Inhalt des Gesagten,
sondern auch in der Tatsache, dass sic niemandem aufler sich selbst, und damit dem
Publikum, Einblick in ihre wahren Gedanken gewéhrt. Das Soliloquium fungiert somit
als einziges genuines Ausdrucksmedium ihrer inneren Welt und als dramaturgisches
Instrument, um ihre kognitiv reflektierte Zielorientierung zu vermitteln. Wie Hosle
hervorhebt, sind es gerade nicht Empfindsamkeit oder emotionale Affinitdt, die das
Handeln der Protagonistin leiten, sondern vielmehr ein rational fundiertes Kalkiil und
ein strategisch klug abwégender Verstand, der sie in die Lage versetzt, ihre Umwelt zu
analysieren und fiir ihre Zwecke zu nutzen. % Dieses Verhalten hebt Mirandolina
deutlich von traditionellen Frauenrollen des 18. Jahrhunderts ab und macht sie zu einer
exemplarischen Figur weiblicher Selbsterméchtigung innerhalb eines strukturell

patriarchalen Systems:

MIRANDOLINA: Sono in impegno d’innamorar il cavaliere di Ripafratta, e non darei un
tal piacere per un gioiello il doppio piu grande di questo. Mi provero;
[...] I Conte ed il Marchese, frattanto che con quelle [comiche] si
vanno trattenendo, mi lasceranno in pace; e potro a mio bell’agio trattar
col Cavaliere. Possibile ch’ei non ceda? Chi ¢ quello che possa resistere
ad una donna, quando le da tempo di poter far uso dell’arte sua? Chi
fugge non puo temer d’esser vinto, ma chi si ferma, chi ascolta, ¢ se ne

compiace, deve o presto o tardi a suo dispetto cadere. (parte)®
Mirandolinas strategisches Kalkiil und ihr abwégender Verstand manifestieren sich in
besonderer Weise in ihrer Selbstreflexion am Ende des ersten Aktes. Bereits seit ihrem
ersten Soliloquium ist dem Publikum bekannt, dass sie sich das Ziel gesetzt hat, den
Cavaliere zu erobern, nicht aus emotionaler Motivation, sondern als Akt weiblicher
Selbstbehauptung gegeniiber einem erkldrten Frauenverdchter. In der hier analysierten
Passage konkretisiert sich die Motivation der Protagonistin: Die Eroberung des
Cavaliere stellt fiir sie eine Form der symbolischen Genugtuung dar, ein Sieg, den sie
hoher bewertet als jede materielle Gabe, wie sie beispielsweise vom Conte d’Albafiorita

in Form eines wertvollen Schmuckstiicks offeriert wird.

603 Cf. Hosle 1993, S. 159.
604 Goldoni 2012, 1.23, S. 47.

191



Indem Mirandolina am Ende des ersten Aktes ankiindigt, dass sie sich in der
Folgezeit ausschlieBlich auf den Cavaliere konzentrieren wird, zumal der Conte und der
Marchese durch die beiden Schauspielerinnen Ortensia und Dejanira abgelenkt sind,
schafft sie fiir sich einen diskursiven und dramaturgischen Raum, in dem ihre
Verfiihrungsstrategie systematisch entfaltet werden kann. Die semantische Relevanz des
Begriffs tempo (Zeit) tritt hier explizit hervor: Mirandolina benétigt einen gestreckten
Handlungsrahmen, innerhalb dessen sie schrittweise die affektive Abwehrhaltung des
Cavaliere durchbrechen kann. Diesem Zweck dient im Besonderen der zweite Akt der
Koméddie, der ihrer psychologischen Strategie Raum zur Entfaltung bietet.

Ihre abschlieBende Bemerkung in diesem Monolog ,,Chi fugge non pud temer
d’esser vinto, ma chi si ferma, chi ascolta, e se ne compiace, deve o presto o tardi a suo

«605 " 1asst sich als metadramatische Reflexion auf das eigene

dispetto cadere (parte)
Vorhaben interpretieren. Der Satz stellt nicht nur eine allgemein giiltige Beobachtung
iiber emotionale Anfilligkeit dar, sondern fungiert auch als Vorwegnahme des
dramaturgischen Verlaufs.

Der Monolog fungiert somit als rhetorisch codierte Selbstvergewisserung der
Protagonistin und ist zugleich Ausdruck einer dezidiert weiblichen Handlungsmacht,
die sich nicht tiber physische Stirke oder soziale Stellung, sondern iiber strategische
Intelligenz und psychologische Finesse behauptet. In diesem Sinne stellt Mirandolina

ein paradigmatisches Beispiel fiir Goldonis Neuausrichtung weiblicher Figuren im

Kontext der aufklarerischen Komodie dar.

8.2.3. Angst und Reue, I11.13

In den beiden zuvor analysierten Soliloquien manifestierte sich Mirandolina als
dynamische Figur weiblicher Autonomie, die sich durch strategische Selbststeuerung
und reflektierte Handlungsplanung auszeichnet. Diese Charakterisierung erfahrt jedoch
im vorliegenden Monolog, der sich am Ende des dritten Aktes verortet, eine signifikante
Verschiebung. Die zuvor dominante Haltung weicht einer ambivalenten Emotionalitit,
wodurch die vormals betonte Selbstbestimmtheit voriibergehend zuriicktritt. Bereits zu
Beginn dieses Monologs wird eine deutliche Irritation im Verhalten der Protagonistin

spiirbar, die auf eine temporire Destabilisierung ihrer inneren Souverénitit verweist:
Camera con tre porte

MIRANDOLINA: Oh meschina me! Sono nel brutto impegno! Se il Cavaliere mi arriva,
sto fresca. Si € indiavolato maledettamente. Non vorrei che il diavolo lo

695 Goldoni 2012, 1.23, S. 47.
192



tentasse di venir qui. Voglio chiudere questa porta. (serra la porta da

dove ¢ venuta) Ora principio quasi a pentirmi di quel che ho fatto.**
Mirandolinas emotionale Verunsicherung wird in diesem letzten Soliloquium des
dritten Aktes besonders eindriicklich herausgearbeitet. Wiahrend sie zu Beginn des
Stiicks ihre Verfiihrung des Cavaliere explizit als exemplarischen Sieg des weiblichen
Geschlechts iiber ménnliche Anmafung stilisiert hatte, bricht dieses emanzipatorische
Selbstbild nun deutlich ein. Die Bezeichnung ihrer selbst als ,,meschina“ (armselig,
bemitleidenswert) verweist auf eine dramatische Verschiebung in ihrer
Selbstwahrnehmung: Die zuvor souveridn auftretende Wirtin erscheint nun als
verletzliche Figur, die von Furcht vor der moglichen Reaktion des Cavaliere getrieben
ist. ©7 Die Sorge, er konne sie erneut aufsuchen, transformiert ihre vorherige
Uberlegenheit in eine Form innerer Bedrohung. Innerhalb der Geschlechterordnung des
18. Jahrhunderts, die weibliche Verletzlichkeit als Ausdruck einer vermeintlich
natiirlichen Schwiche verstand und damit minnliche Dominanz legitimierte, erhélt
diese Wendung besondere Signifikanz: Mirandolinas innere Verunsicherung ist nicht
lediglich als individueller Bruch zu deuten, sondern reflektiert ein strukturelles
Rollengefiige, in dem Frauen permanent zwischen Ansdtzen strategischer
Selbstbehauptung und der Gefahr erneuter Unterordnung oszillierten. Indem Goldoni
diese Dimension der Verletzlichkeit dramatisch exponiert, macht er die Ambivalenz
weiblicher Existenz innerhalb einer patriarchal verfassten Gesellschaft sichtbar, in der
weibliche Autonomie stets prekdr blieb und durch die Moglichkeit ménnlicher
Zuriickweisung oder Sanktionierung begrenzt wurde.

Diese Wendung steht im scharfen Kontrast zu der Haltung, die sie noch in Szene
III.6 eingenommen hatte, jenem Moment, in dem sie dem Cavaliere wihrend seines
Liebesgestindnisses mit dem Biigeleisen korperlich und symbolisch Schmerz zufiigte.
Thre anschlieBenden Worte markierten den Hohepunkt ihres Triumphes. Dass sie in der
Folge von Unsicherheit und Schuldgefiihlen tiberwéltigt wird, offenbart die Ambivalenz
threr Figur: Sie oszilliert zwischen strategischer Kontrolle und affektiver
Uberforderung, was wiederum die Komplexitit weiblicher Rollenbilder im
aufklarerischen Theater Goldonis betont.

Ihre Entscheidung, sich in einen Raum zuriickzuziehen, dessen Biihnenanweisung

laut Goldoni drei Tiiren vorsieht, ist dabei nicht nur ein dramaturgisches Detail, sondern

606 Goldoni 2012, I11.13, S. 95.
607 Cf. Bruno Capaci, Gianluca Simeoni, Goldoni. La vita in commedia e la commedia nella vita, Neapel:
2012, S. 74.

193



besitzt eine symbolische Tiefenstruktur®®®: Jede Tiir steht emblematisch fiir eine der
ménnlichen Figuren, mit denen Mirandolina im Verlauf der Handlung in Interaktion
tritt. Die erste Tiir wird dem Conte und dem Marchese zugeordnet, die Mirandolina
iber weite Strecken hinweg mit demonstrativer Hoflichkeit, aber eigenniitzigem
Interesse umwerben. Die zweite Tiir représentiert Fabrizio, ihren loyalen Diener und
schlieBlich zukiinftigen Ehemann. Die dritte Tiir verweist auf den Cavaliere, jenen
misogynen Gegenspieler, den sie gezielt zum Objekt ihrer Eroberungsstrategie gemacht
hat. Die rdumliche Abschottung von allen drei Ménnern fungiert als Ausdruck einer
inneren Zésur: Die Protagonistin zieht sich aus dem Spiel zuriick, das sie bis dahin mit
Souverdnitit kontrolliert hatte. Gleichzeitig verweist die Geste des VerschlieBens auf
einen psychischen Schutzmechanismus, mit dem Mirandolina versucht, sich von der
minnlichen Welt zu distanzieren, sei es aus Angst, Schuld oder Selbstzweifel. Thr
Eingestindnis, dass sie nun beginnt, ihr Vorgehen zu bereuen, signalisiert eine zentrale
Wende im dramatischen Bogen: Aus der emanzipatorisch agierenden Frau wird eine
Figur, die mit den Folgen ihres Handelns konfrontiert ist. Die zuvor behauptete
Kontrolle iiber Sprache und Situation scheint ins Wanken zu geraten, was den
ambivalenten Status ihrer Autonomie und die Grenzen weiblicher Selbsterméchtigung

im Kontext patriarchaler Strukturen erneut sichtbar macht:

MIRANDOLINA: E vero che mi sono assai divertita nel farmi correr dietro a tal segno un
superbo, un disprezzator delle donne; ma ora che il satiro ¢ sulle furie,
vedo in pericolo la mia riputazione e la mia vita medesima.**

Mirandolina reflektiert in diesem Monolog riickblickend mit einem gewissen Stolz die
Wirksamkeit ihrer Strategie, einen hochmiitigen und frauenverachtenden Mann wie den
Cavaliere in die emotionale Abhéngigkeit der Liebe zu fiihren. Sie gesteht ein, dass ihr
dieses Spiel durchaus Vergniigen bereitet habe, ein Vergniigen, das jedoch nicht auf
wechselseitiger Affektion, sondern auf gezielter Téduschung basiert. Diese Form der
bewussten Manipulation ist ein zentrales Merkmal ihres Charakters und wird von
Angelini treffend als ,.teatralita® bezeichnet, eine Fihigkeit, ihre Rolle performativ so
iiberzeugend zu gestalten, dass selbst ein erklérter Gegner weiblicher Einflussnahme in
ihrem Bann steht.®!°

Gerade diese Theatralik, das heif3t, ihr gezielter Einsatz rhetorischer, emotionaler und

korperlicher Ausdrucksmittel zur Erzielung einer gewiinschten Wirkung, macht sie zu

608 Cf. Alonge 2004, S. 87: E la prima (e unica volta) che Goldoni offre una definizione di questo
genere.

609 Goldoni 2012, 111.13, S. 95.

610 Cf. Angelini 2012, S. 96.

194



einer Figur, die innerhalb der dramatischen Logik Goldonis nicht nur agiert, sondern
Regie fiihrt. Doch die Wendung ihrer Uberlegenheit in eine Situation potenzieller
Gefdhrdung offenbart die Ambivalenz ihres Tuns: Denn nachdem sie den Cavaliere in
Szene I11.6 offentlich abgewiesen und anschlieend vollstindig ignoriert hat, kehrt sich
das Machtverhéltnis allméhlich um. Thre Furcht vor den Konsequenzen ihrer Strategie
ist nicht unbegriindet, der Cavaliere, gekrinkt in seiner Ehre und emotional exponiert,
sucht in Szene III.14 aktiv die Konfrontation mit Mirandolina. Damit markiert diese
Entwicklung einen dramatischen Umschlagpunkt: Die feministisch konnotierte
Triumphgeste der weiblichen Hauptfigur gerdt durch die Dynamik verletzter
Minnlichkeit in ein fragiles Spannungsverhéltnis zwischen Spiel und Ernst, zwischen

Macht und Retorsion:
MIRANDOLINA: Battono a questa porta: chi sara mai? (s 'accosta)
CAVALIERE: Mirandolina. (di dentro)
MIRANDOLINA: (I’amico € qui.) (da sé)
CAVALIERE: Mirandolina, apritemi. (come sopra)
MIRANDOLINA: (Aprirgli? Non sono si gonza.) Che comanda, signor Cavaliere?
CAVALIERE: Apritemi. (di dentro)
MIRANDOLINA: Favorisca andare nella sua camera, e mi aspetti, che or ora sono da lei.
CAVALIERE: Perché non volete aprirmi? (come sopra)

MIRANDOLINA: Arrivano de’ forestieri. Mi faccia questa grazia, vada che or ora sono da
lei.

CAVALIERE: Vado; se non venite, povera voi. (parte)

MIRANDOLINA:  Se non venite, povera voi! Povera me, se vi andassi. La cosa va sempre
peggio. Rimediamoci, se si puo. E andato via? (guarda al buco della
chiave) Si, si, ¢ andato. Mi aspetta in camera, ma non mi vado.®"!

Diese Szene bringt zwei zentrale thematische Pole zur Geltung: Einerseits wird
Mirandolinas zunehmende Angst greifbar, andererseits verdichtet sich die aufgestaute
Wut des Cavaliere zu einer latenten Bedrohung. Aus Sorge um ihre korperliche
Unversehrtheit beobachtet Mirandolina die Situation vorsichtig aus der Distanz, sie
blickt durch das Schliisselloch, um sicherzugehen, dass der Cavaliere sich auf sein
Zimmer zuriickgezogen hat. Diese Handlung verdeutlicht nicht nur ihre Vorsicht,

sondern auch die Wahrnehmung einer potenziellen Gefahr, die von der emotionalen

11 Goldoni 2012, 11.14, S. 95 f.
195



Eskalation des Cavaliere ausgeht. Letzterer artikuliert seine aufgestaute Frustration in
einer unverhohlenen Drohung: ,,Se non venite, povera voi.“®!? Diese Aussage kann als
explizite Zuspitzung des Machtungleichgewichts gelesen werden, das sich in der
Beziehung zwischen den Geschlechtern im 18. Jahrhundert manifestiert: Die verletzte
Mainnlichkeit des Cavaliere schligt um in eine Aggressivitit, die das zuvor durch
Mirandolina kontrollierte Spiel der Verfiihrung in eine existenzielle Bedrohung
transformiert.

Angesichts dieser Eskalation trifft Mirandolina eine strategische Entscheidung, um
die Situation zu deeskalieren und ihre personliche Integritit zu wahren. Thre Reaktion
steht exemplarisch fiir das Spannungsfeld zwischen weiblicher Selbsterméchtigung und
struktureller Verwundbarkeit, das Goldoni in der Figur Mirandolinas in nuancierter

Weise auslotet:

MIRANDOLINA: Qui mi convien risolvere qualche cosa di grande. Son sola, non ho
nessuno dal cuore che mi difenda. Non ci sarebbe altri che quel buon
uomo di Fabrizio, che in un tal caso mi potesse giovare. Gli prometterd
di sposarlo ... Ma prometti, prometti, si stanchera di credermi ...
Sarebbe quasi meglio ch’io lo sposassi davvero. Finalmente con un tal
matrimonio posso sperar di mettere al coperto il mio interesse ¢ la mia
riputazione, senza pregiuducare alla mia liberta.®'?

An diesem Punkt der Handlung wird deutlich, dass Mirandolina sich in einer
existenziellen Ausnahmesituation befindet, in der sie erstmals erkennt, dass ihre bislang
betonte Autonomie an konkrete Grenzen stoft. In ihrer Furcht vor einer moglichen
Eskalation mit dem emotional instabilen Cavaliere realisiert sie, dass sie keine
vertrauenswiirdige Schutzinstanz in ihrer unmittelbaren Umgebung hat. Dieser
Wendepunkt  markiert eine  signifikante  Verschiebung innerhalb  ihrer
Selbstwahrnehmung und Handlungslogik. In dieser Situation erinnert sie sich an
Fabrizio, ihren loyalen Diener, der in dieser Bedrohungslage als potenzieller Beschiitzer
fungieren kann. Bemerkenswert ist die daraus resultierende kognitive Dissonanz:
Wiéhrend Mirandolina in ihrem ersten Soliloquium ihre Unabhingigkeit und
Unbediirftigkeit stolz betont hat, fiihrt sie nun eine strategische Reinterpretation dieser
Position durch. Thre Angst zwingt sie zur pragmatischen Revision ihres
emanzipatorischen Selbstentwurfs. Der Vorschlag, Fabrizio zu heiraten, erscheint ihr
unter diesen Umstinden als die am wenigsten verlustreiche Losung. Diese
Entscheidung ist nicht durch Gefiihle motiviert, sondern durch die Notwendigkeit,

soziale Stabilitdt, personlichen Schutz und den Fortbestand ihrer wirtschaftlichen

612 Goldoni 2012, I11.14, S. 96.
613 Goldoni 2012, I11.13, S. 95.

196



Unabhéngigkeit sicherzustellen. Dabei ist zentral, dass die gesellschaftliche und
okonomische Asymmetrie in dieser Verbindung erhalten bleibt: Fabrizio bleibt
Angestellter im von Mirandolina geerbten Gasthaus, wodurch ihre {ibergeordnete
Stellung nicht gefdhrdet wird. So wird die EheschlieBung, entgegen traditioneller
patriarchaler Ordnung, nicht als Unterwerfung, sondern als rational kalkulierter Erhalt

von Handlungsspielraum und Status inszeniert.

8.3. Fuinf Phasen zur Eroberung des Cavaliere

Im Verlauf der vorangegangenen Kapitel wurde bereits herausgearbeitet, dass
Mirandolina gezielt darauf hinarbeitet, den frauenfeindlichen Cavaliere fiir seine
misogyne Haltung exemplarisch zu ,bestrafen”. Ab dem zweiten Akt der Komddie
entwickelt sich ihre Verfiihrungsstrategie als ein dramaturgisch fein abgestimmter
Prozess, der sich analytisch in fiinf distinkte Phasen unterteilen lésst.

Die erste Phase initiiert Mirandolina mit einer Geste subtiler Fiirsorglichkeit: Sie
bringt dem Cavaliere feine Bettwésche aus Flandern auf sein Zimmer, ein Akt hoflicher
Aufmerksamkeit, der zugleich als FEintritt in eine dialogische Néhe fungiert. Die
Konversation zwischen beiden entfaltet sich tiberraschend lebendig, was beim Cavaliere
erste Irritationen und zugleich eine unbewusste Faszination auslost.

In der zweiten Phase vertieft sich diese strategische Anndherung iiber ein
gemeinsames Speisen und Trinken. Die Protagonistin ldsst den Cavaliere an von ihr
selbst zubereiteten Delikatessen und einem edlen Burgunderwein teilhaben. In dieser
doppelten Geste der Pflege und des Teilens driickt sich eine Form performativer
Weiblichkeit aus, die beim Cavaliere eine emotionale Disposition erzeugt, gegen die er
sich zunehmend zur Wehr setzen muss.

Diese emotionale Destabilisierung miindet in die dritte Phase: den Fluchtimpuls des
Cavaliere. Angesichts seines erwachenden Begehrens plant er, aus Florenz nach
Livorno zu entweichen, um der sich anbahnenden affektiven Bindung zu entkommen.
Mirandolina jedoch begegnet diesem Impuls mit einem Akt gezielter Simulation: Sie
tduscht einen Schwicheanfall vor, wodurch sie den Cavaliere nicht nur emotional
bindet, sondern auch physisch an seiner Abreise hindert. Damit manifestiert sich ihr
psychologisches Kalkiil als erfolgreich.

Die vierte Phase wird von der beriihmten Biigelszene dominiert. Diese Szene ist
nicht nur szenisch zentral, sondern auch symbolisch aufgeladen: Das Biigeleisen
fungiert als Metapher fiir emotionale Spannung und Ambivalenz, mal heil3, mal kalt,

und spiegelt so die widerspriichlichen Affekte wider, die Mirandolina bewusst generiert.

197



Ihr distanziertes und abweisendes Verhalten gegeniiber dem Cavaliere erreicht hier eine
inszenatorische Verdichtung.

Die fiinfte und finale Phase markiert schlieBlich den Kulminationspunkt ihres Plans:
Im Beisein aller Anwesenden verkiindet Mirandolina die Verlobung mit ihrem Diener
Fabrizio, eine Entscheidung, die vordergriindig einer véterlichen Verfligung folgt, in
Wirklichkeit jedoch Ausdruck ihrer souverdnen Selbstinszenierung ist. Dieser Schritt
schliet ihren Verfithrungskomplex ab und etabliert sie nicht nur als Subjekt weiblicher
List, sondern auch als Reprisentantin einer neuen Form weiblicher Handlungsautoritét

innerhalb eines minnlich codierten Gesellschaftssystems.

8.3.1. La biancheria

Die Bettwiasche fungiert als symbolisches Objekt, an dem sich der Cavaliere gleichsam
festklammert, um sich gegen die erste, unterschwellige Annéherung Mirandolinas zu
behaupten. Sie dient ihm als pragmatischer Vorwand zur Aufrechterhaltung emotionaler
und korperlicher Distanz. Diese Form der Abwehrhaltung manifestiert sich bereits in
Szene 1.5, in der die erste direkte Interaktion zwischen dem Cavaliere und der
Protagonistin stattfindet. In dieser Szene begegnet der Cavaliere Mirandolina mit
demonstrativer Herablassung und weist sie wegen angeblich mangelhafter Wische
schroff zurecht. Seine Wortwahl ist bewusst verletzend und distanziert, um jede Form
personlicher Ndhe zu vermeiden. Mirandolina hingegen reagiert zundchst sachlich,
weist jedoch auf den fehlenden Respekt in seinem Ton hin. Die Szene verdeutlicht das
Spannungsverhéltnis zwischen beiden Figuren. Diese kommunikative Distanz verweist,
wie Alonge hervorhebt, auf eine rein funktionale Beziehungsebene zwischen Gast und
Wirtin und nicht auf eine interpersonale Begegnung zwischen Mann und Frau: ,La
querelle riguarda la qualita della biancheria. 11 Cavaliere coglie la locandiera in una
faute professionnelle.“¢**

Die Kritik des Cavaliere an der Qualitit der Bettwische zielt somit nicht nur auf
einen vermeintlichen professionellen Mangel, sondern greift indirekt Mirandolinas
berufliche Integritit an. Thre Reaktion, die sich durch Selbstbehauptung und Stolz
auszeichnet, fithrt zu dem entschlossenen Entschluss, dem Cavaliere in Szene 1.15 die
Bettwische personlich zu bringen®!s, ein symbolisch aufgeladener Akt, da sich fiir sie
genau an diesem Punkt die Krinkung ereignet hat, ,perché qui ¢ stata aperta la

ferita®.%!¢ Die biancheria wird somit zum Ausgangspunkt ihrer Strategie, die darauf

614 Alonge 2004, S. 62.
615 Cf. Roberto Alonge, Goldoni il libertino. Eros, violenza, morte, Rom: 2010, S. 96.
616 Alonge 2004, S. 66.

198



abzielt, ihre gekrdnkte Ehre als Frau und Gastwirtin zu rehabilitieren. Wie aus den
nachfolgenden Soliloquien hervorgeht, reift in Mirandolina daraufhin der Entschluss,
den Cavaliere zu erobern, um ihn auf diese Weise seiner vermeintlichen Uberlegenheit
zu berauben.

Besonders herausfordernd gestaltet sich dieses Vorhaben insofern, als der Cavaliere
eine ausgeprigte Abwehrhaltung gegeniiber dem weiblichen Geschlecht zeigt und
keinerlei Sensibilitdt flir zwischenmenschliche Anndherung erkennen ldsst. Laut
Anglani stellt die Bettwidsche, im wortlichen wie im iibertragenen Sinne, das
Eintrittsticket Mirandolinas in die private Sphére des Cavaliere dar: Durch sie wird der
Zugang zu seinem Zimmer ermoglicht, wodurch erstmals eine Interaktion unter vier
Augen zustande kommt, ein Raum, in dem sich Mirandolinas strategische Raffinesse

entfalten kann®'”:

MIRANDOLINA: Questa biancheria 1’ho fatta per personaggi di merito: per quelli che la
sanno conoscere; ¢ in verita, illustrissimo, la do per essere lei, ad un
altro non la darei.

CAVALIERE: Per essere lei! Solito complimenti.

MIRANDOLINA: Osservi il servizio di tavola.

CAVALIERE: Oh! Queste tele di Fiandra, quando si lavano, perdono assai. Non vi ¢
bisogno che le insudiciate per me.

MIRANDOLINA: Per un cavaliere della sua qualita non guardo a queste piccole cose. Di
queste salviette ne ho parecchie, e le serbero per V.S. illustrissima.

CAVALIERE: (Non si puo pero negare, che costei non sia una donna obbligante.) (da
s€)

MIRANDOLINA: (Veramente ha una faccia burbera da non piacergli le donne.) (da sé)

CAVALIERE: Date la mia biancheria al mio cameriere, o ponetela li, in qualche luogo.
Non vi ¢ bisogno che v’incomodiate per questo.

MIRANDOLINA: Oh, io non m’incomodo mai, quando servo cavaliere di si alto merito.

CAVALIERE: Bene, bene, non occorr’altro. (Costei vorrebbe adularmi. Donne! Tutte
cosl.) (da sé)

MIRANDOLINA: La metterd nell’arcova.

CAVALIERE: Si, dove volete. (con serieta)

MIRANDOLINA: (Oh! Vi ¢ del duro. Ho paura di non far niente.) (da sé, va a riporre la

biancheria)®'®

In diesem Abschnitt bedient sich Mirandolina gezielter rhetorischer Strategien der
Schmeichelei, um eine erste Anndherung an den Cavaliere zu initiieren.®'® Dabei wahrt

sie eine respektvolle Form der Ansprache, indem sie ihn siezt und durch subtile

817 Cf. Bartolo Anglani, Goldoni: il mercato, la scena, ['utopia, Neapel: 1983, S. 215.
618 Goldoni 2012, 1.15, S. 29 f.
619 Cf. Spranzi 2010, S. 44.

199



Gespréchsfiihrung versucht, eine personliche Nihe herzustellen. Der Cavaliere reagiert
jedoch mit demonstrativer Ablehnung: Er meidet nicht nur jede korperliche oder
visuelle Zuwendung, wie aus den von Goldoni eingefiigten Regieanweisungen
(,,Didaskalien) hervorgeht, sondern &ufert explizit den Wunsch, in Ruhe gelassen zu
werden. Seine Bemerkung, sie solle die Bettwische entweder dem Diener ilibergeben
oder irgendwo im Zimmer ablegen, verdeutlicht seine gleichgiiltige, ja fast feindselige
Haltung gegeniiber der Protagonistin.

Mirandolina hingegen nutzt diesen Moment, um den Wert ihrer Geste
hervorzuheben: Es handle sich nicht um gewohnliche Bettwésche, sondern um

,Jenzuola di rensa‘“02?

, also hochwertiges Leinen aus der franzdsischen Stadt Reims. Die
Auswahl dieses luxuriésen Stoffes ist kein Zufall, sondern Ausdruck einer bewusst
inszenierten Strategie: Wie Alonge betont, handelt es sich bei Mirandolina um eine

,,accorta calcolatrice*¢?!

, eine kluge Rechnerin, die ihre wirtschaftlichen Interessen stets
im Blick behélt und ihre Handlungen entsprechend kalkuliert. Sie versteht sich als
Vertreterin des erstarkenden Biirgertums und agiert gemédl den Prinzipien des

,.borghese commercio*¢??

, also des biirgerlichen Handels- und Erwerbsdenkens. Diese
Verbindung zwischen Warenésthetik und sozialem Status spiegelt sich auch in der Wahl
der Textilien wider. Laut Capaci und Simeoni fand der verwendete Leinenstoff im 18.
Jahrhundert nicht nur in der Bettwische, sondern auch in der weiblichen Unterwésche
Verwendung, was den intimen und zugleich 6konomisch geprdgten Charakter des
Objekts zusitzlich aufladt.®?® Ergénzt wird dies durch den Verweis auf die ,tele di

Fiandra‘624

, hochwertige flimische Leinwénde, die auch heute noch fiir ihre Qualitit
bekannt sind.®*> Der materielle Wert dieser Textilien fungiert in Goldonis Szene als
Vehikel der Verfiihrung, mit dem Mirandolina versucht, den Cavaliere zunéchst iiber
das Objekt, spiter iiber Speisen (wie im weiteren Verlauf der Komddie dargestellt) zu
beeindrucken.

Obgleich sie zu einem Moment des Zweifels gelangt, da sie die Mdglichkeit des
Scheiterns in Betracht zieht, weicht sie von ihrer Strategie nicht ab. Ihre Beharrlichkeit
wird dabei zu einem zentralen Aspekt ihrer Verfiihrungsmechanik: Selbst in Momenten

der Unsicherheit bleibt sie entschlossen, ihre schmeichelnden Mittel weiter einzusetzen,

ohne die Initiative aufzugeben. Im 18. Jahrhundert, als Frauen im Umgang mit Ménnern

620 Goldoni 2012, 1.15, S. 29.

21 Alonge 2004, S. 62.

622 Alonge 2004, S. 59.

623 Cf. Capaci / Simeoni 2012, S. 77.
624 Goldoni 2012, 1.15, S. 30.

625 Cf. Alonge 2010, S. 96.

200



primdr auf Zuriickhaltung und Bescheidenheit verpflichtet waren, erhdlt Mirandolinas
Verhalten subversiven Charakter: Sie appropriiert konventionelle Formen weiblicher
Schmeichelei nicht zur Selbstunterordnung, sondern funktionalisiert sie als Mittel
strategischer Einflussnahme. Damit markiert Goldoni eine Verschiebung innerhalb der
Geschlechterordnung, in der tradierte Verhaltensmuster gegen ménnliche Dominanz

gewendet werden.

MIRANDOLINA: Vorrei pur sapere il suo genio. Se le piace una cosa piu dell’altra, lo
dica con liberta.

CAVALIERE: Se vorro qualche cosa, lo diro al cameriere.

MIRANDOLINA: Ma in queste cose gli uomini non hanno I’attenzione e la pazienza che
abbiamo noi altre donne. Se le piacesse qualche intingoletto, qualche
salsetta, favorisca di dirlo a me.®*

In ihrer Interaktion mit dem Cavaliere demonstriert Mirandolina ein hohes Mal} an
,.cortesia professionale“®?’, also eine professionelle Hoflichkeit, die ihrer Funktion als
Gastgeberin entspricht. Dabei agiert sie nicht wahllos freundlich, sondern zeigt zugleich
ein differenziertes Gesplir dafiir, welcher Gast ihrer Ansicht nach Hoflichkeit
tatsdchlich verdient. Diese differenzierende Haltung wird in ihrem Gesprich mit dem
Cavaliere subtil erkennbar, als sie ihn nach seinen kulinarischen Vorlieben zum
Mittagessen fragt. Diese Frage markiert zugleich den Ubergang zur zweiten Phase ihrer
strategisch angelegten Anndherung, der Verfiihrung tiber das gemeinschaftliche Essen.
Der Cavaliere reagiert jedoch mit emotionaler Distanz und kiihler Zuriickhaltung. Er
durchschaut die rhetorisch geschickte Initiative Mirandolinas und signalisiert deutlich
seine Ablehnung, indem er ihr mitteilt, dass etwaige Wiinsche beziiglich seiner
Mahlzeiten {iber seinen Diener zu ilibermitteln seien. Damit wahrt er nicht nur eine klare
hierarchische Trennung, sondern unterbindet auch jede informelle Nihe.

Trotz dieser Zuriickweisung gelingt es Mirandolina, die Konversation durch eine
klug platzierte Bemerkung am Laufen zu halten. Sie argumentiert, dass Frauen im
Vergleich zu Ménnern sensibler und aufmerksamer auf solche Details achten wiirden.
Diese Aussage fungiert als geschickte Provokation, durch die sie den Cavaliere nicht
nur rhetorisch herausfordert, sondern auch dazu bringt, sich erneut verbal zu
positionieren, ein Schritt, der ihn, wenn auch widerwillig, in ein kommunikatives

Verhédltnis zu ihr zwingt. So entfaltet sich bereits in dieser Szene ein subtiler

626 Goldoni 2012, 1.15, S. 29 ff.
627 Alberti 2004, S. 156.

201



Machtkampf, in dem Mirandolina durch ihre kontrollierte sprachliche Kompetenz

versucht, die Oberhand zu gewinnen:

CAVALIERE: Vi ringrazio: ma né anche per questo verso, vi riuscira di far con me
quello che avete fatto col Conte e col Marchese.®*®

Es wirkt, als habe Mirandolina genau auf die Reaktion des Cavaliere antizipierend
gewartet, denn dessen Aussage bietet ihr die Gelegenheit, die Gesprachsdynamik gezielt
zu ihren Gunsten zu wenden, sowohl auf der korperlichen als auch auf der
psychologischen Ebene. Die klug kalkulierende Protagonistin versteht es meisterhaft,
sich das Vertrauen ihres Gegeniibers zu erschleichen, indem sie eine vermeintlich
personliche und integrititsbezogene Grenze formuliert: Sie betont, dass sie keinerlei
Sympathie fiir Ménner empfinde, die ihr Gasthaus ausschlieBlich mit dem Ziel
aufsuchen, eine sexuelle Beziehung mit ihr einzugehen. Diese Selbstoffenbarung ist
jedoch keineswegs Ausdruck privater Intimitét, sondern Teil einer bewusst eingesetzten
rhetorischen Strategie. Durch diese AuBerung inszeniert sich Mirandolina als moralisch
integrer und tugendhafter Charakter, wodurch sie in den Augen des Cavaliere eine
glaubwiirdige, respektable und somit vermeintlich unantastbare Rolle einnimmt.
Gleichzeitig ndhert sie sich ihm auf kontrollierte Weise an, indem sie Vertrauen
herstellt, ohne dabei tatsichlich ihre emotionale Autonomie aufzugeben. Dieser
kalkulierte =~ Schritt  gehort zu  ihrer  sukzessiven  Unterwanderung  der
Abwehrmechanismen des Cavaliere und ist somit ein zentraler Bestandteil ihres
Verfiihrungskonzepts. Wie Baratto treffend formuliert, stellt das Thema der sincerita
(Aufrichtigkeit) den ersten Sieg Mirandolinas dar, welcher nahtlos in das Thema der
liberta tberfiihrt werden kann, einer Freiheit, die es der Frau ermdglicht, ménnliche
Versuchungen furchtlos zu durchschauen und zu kontrollieren.’? Die sukzessive und
mit psychologischer Prizision entwickelte Strategie der Protagonistin fiihrt den
Cavaliere systematisch in ihre rhetorisch und emotional inszenierte Falle. In diesem
Kontext weist Scognamiglio darauf hin, dass die initiale Phase von Mirandolinas
Vorgehen insbesondere auf die Etablierung eines stabilen Vertrauensverhéltnisses
zwischen ihr und dem Cavaliere abzielt, ein kalkulierter Schritt, der die Basis fiir ihre
spitere Uberlegenheit bildet.®>

Zugleich wird an dieser Stelle erneut eine zentrale thematische Schnittstelle
zwischen den beiden Hauptfiguren sichtbar, wie bereits in den vorangegangenen

Kapiteln herausgearbeitet wurde: die hohe Bedeutung, die beide der individuellen

28 Goldoni 2012, 1.15, S. 31.
629 Cf. Baratto 1985, S. 130 f.
630 Cf. Scognamiglio 2002, S. 104.

202



Freiheit beimessen. In Szene 1.15 betont Mirandolina selbstbewusst ihren bewussten
Verzicht auf die Ehe zugunsten der Wahrung ihrer personlichen Freiheit, die sie hoher
schitzt als gesellschaftlich anerkannte Rollenbilder oder materielle Vorteile. Der

631, was

Cavaliere bestétigt ihre Haltung mit der Aussage, Freiheit sei ein groler Schatz
einen seltenen Moment der Ubereinstimmung zwischen beiden Figuren markiert.
Mirandolina artikuliert ihre Selbstbestimmtheit mit besonderer Deutlichkeit und betont
damit nicht nur ihre personliche Unabhéngigkeit, sondern auch ihr Selbstverstéindnis als
emanzipierte Frau. Durch diese performative Selbstvergewisserung gelingt es ihr, eine
atmosfera di fiducia eine Vertrauensebene, zwischen sich und dem Cavaliere
aufzubauen, die als Voraussetzung fiir die weitere Entwicklung ihrer Strategie zu
verstehen ist. ®32 Thre Selbstdarstellung bricht gezielt mit den traditionellen
Rollenerwartungen an das weibliche Geschlecht, da sie sich nicht als devot oder gefiigig
prasentiert, sondern vielmehr als autonom handelndes Subjekt, das sich seiner
gesellschaftlichen Position bewusst ist. In ihrer Haltung lassen sich somit zentrale
Ideale des [lluminismo wiedererkennen, insbesondere der Anspruch auf rationale
Selbstbestimmung und individuelle Freiheit.

Bemerkenswert ist, dass Mirandolina, taktisch motiviert, in ihrer Argumentation
scheinbar frauenkritische Aussagen einstreut. Diese gezielte Selbstrelativierung
iiberrascht den Cavaliere insofern, als er zum ersten Mal eine Frau erlebt, die bereit ist,
sich selbst und ihr Geschlecht mit solcher Offenheit und kritischer Distanz zu
reflektieren. Dieser rhetorische Schachzug trigt wesentlich dazu bei, das von ihm
tradierte Bild weiblicher Emotionalitdt und Irrationalitdt zu destabilisieren. In dieser
Konstellation wird Mirandolina nicht nur als kluge Strategin sichtbar, sondern auch als
Reprisentantin eines weiblichen Selbstbildes, das sich aktiv am aufkldrerischen Diskurs
iiber Vernunft, Autonomie und Geschlechtergerechtigkeit beteiligt. In Szene 1.15 lobt
Mirandolina ironisch die konsequente Frauenverachtung des Cavaliere, wahrt dabei
jedoch demonstrativ Distanz, indem sie sich eines offenen Urteils enthélt. Der Cavaliere
reagiert iiberrascht und erkennt in Mirandolina die erste Frau, die sich scheinbar seiner

Sichtweise anschlief3t:

CAVALIERE: Voi siete per altro la prima donna, ch’io senta parlar cosi.®*?

Mirandolina gelingt es in diesem Dialogabschnitt, das Gespréich gezielt auf das Thema

,Frauen“ zu lenken, ein Themenfeld, das sie strategisch nutzt, um beim Cavaliere eine

81 Goldoni 2012, .15, S. 31.
632 Cf. Abbrugiati 2014, S. 151.
633 Goldoni 2012, .15, S. 32.

203



erste emotionale Offnung zu provozieren. Indem sie vorgibt, seine frauenverachtende
Haltung nachzuvollziehen, suggeriert sie ein Mal an Empathie, das seine
Abwehrhaltung zu unterlaufen vermag. Ihre scheinbare Zustimmung ist jedoch nicht
Ausdruck tatsidchlicher Solidaritdt, sondern ein rhetorisches Mittel, das darauf abzielt,
Vertrauen aufzubauen und seine Selbstsicherheit zu unterminieren. Diese subtile Form
der Téuschung zeigt ihre kommunikative Raffinesse: Mirandolina simuliert
Verstiandnis, ohne ihre eigene Position preiszugeben. Der Cavaliere, irritiert von dieser
unerwarteten Reaktion, zeigt sich erstaunt dariiber, dass eine Frau sich mit solcher
Offenheit und (vermeintlicher) Selbstkritik duBlert. Sein Kommentar lisst erkennen,
dass Mirandolina mit dieser inszenierten Allianz einen entscheidenden Schritt in ihrer
Verfiihrungsstrategie  vollzieht, sie verschiebt die Beziehungsebene von der
Konfrontation zur vermeintlichen Komplizenschaft und erschiittert damit die vormals
klare Geschlechteropposition.

Mirandolina gelingt es an diesem Punkt der Handlung, endgiiltig das emotionale und
psychologische Terrain des Cavaliere zu betreten. Nach Abbrugiati liegt ihre Stdrke in
der Féhigkeit, sich als Frau nicht nur begehrenswert, sondern vor allem intellektuell
ebenbiirtig zu prisentieren, sie versteht es, dem Cavaliere das Gefiihl zu vermitteln, sie
sei die erste Frau, die seine Denkweise nachvollziehen konne.®** Diese scheinbare
Affinitit bildet den Wendepunkt in der Beziehung zwischen beiden Figuren, da sich
von nun an ein asymmetrisches Machtverhéltnis zu ihren Gunsten etabliert. Aus
dramaturgischer Perspektive markiert dieser Moment den Ubergang von der Phase der
Anndherung zur Phase der Kontrolle: Fiir Mirandolina ist der weitere Verlauf lediglich
eine Frage der Umsetzung ihres Planes. Als sie das Zimmer des Cavaliere verldsst,
signalisiert seine Reaktion, gepridgt von Verwunderung und beginnendem emotionalem
Interesse, dass er sich ihrer Einflussnahme nicht mehr entziechen kann. Seine
Uberraschung iiber ihren selbstbestimmten Riickzug verdeutlicht nicht nur sein
wachsendes Interesse, sondern auch den Bruch mit seiner bisherigen Haltung gegeniiber
Frauen. Damit konsolidiert sich Mirandolinas Position als strategisch iiberlegene Figur,

die das narrative Geschehen aktiv lenkt:
CAVALIERE: Avete premura di partire?
MIRANDOLINA: Non vorrei esserle importuna.

CAVALIERE: No, mi fate piacere; mi divertite.

634 Cf. Abbrugiati 2014, S. 151.
204



MIRANDOLINA: Vede, signore? Cosi fo con gli altri. Mi trattengo qualche momento;
sono piuttosto allegra, dico delle barzellette oer divertirli, ed essi subito
credono ... Se la m’intende, ¢’ mi fanno i cascamorti.®*

Der Cavaliere duBlert in diesem Moment erstmals offen den Wunsch, Mirandolinas
Gegenwart ldnger genieBen zu diirfen, da ihre Gesellschaft ihm zunehmend als
angenechm und unterhaltsam erscheint. Diese AuBerung markiert eine subtile
Verschiebung in seiner Haltung: Die einst vehement abgelehnte Néhe zu Frauen wird
nun als Quelle von Zerstreuung und Vergniigen empfunden, ein erstes Anzeichen fiir
die emotionale Offnung des Cavaliere.

Mirandolina hingegen reagiert mit kalkulierter Souverdnitit: Sie beschreibt die
Dynamik zwischen ihr und ihren ménnlichen Gisten als ein sich wiederholendes
Muster, in dem sie zundchst flir Unterhaltung sorgt, wodurch sich schlielich ein
emotionales Abhéngigkeitsverhiltnis entwickelt. Thre beildufige Bemerkung fungiert
dabei als verdeckte Vorwegnahme der bevorstehenden Entwicklung des Cavaliere, dem
dieselbe , Transformation® droht. Diese Formulierung offenbart nicht nur ihre
strategische Klarsicht, sondern stellt zugleich eine performative Andeutung ihres
eigentlichen Ziels dar, ndmlich die bewusste Initilerung eines kontrollierten

Affektwandels beim Gegeniiber:

MIRANDOLINA: Questo ¢ il vero pensare degli uomini. Signor Cavaliere, mi porga la
mano [...]. Favorisca; si degni; osservi, sono pulita.

CAVALIERE: Ecco la mano.

MIRANDOLINA: Questa ¢ la prima volta, che ho ["onore d’aver per la mano un uomo,
che pensa veramente da uomo.**

Der erste korperliche Kontakt zwischen Mirandolina und dem Cavaliere stellt einen
bedeutungsvollen Moment in der szenischen Interaktion dar.®” Durch das Reichen der
Hand entsteht zwar eine physische Nihe, jedoch ist diese Geste nicht als Ausdruck
romantischer Zirtlichkeit zu interpretieren, sondern vielmehr als Etablierung eines
kameradschaftlichen Verhiltnisses, das einer maskulinen Kommunikationskultur
entlehnt ist.®*® Die Handlung evoziert den Eindruck eines Gesprichs ,,unter Méinnern®,
da das Héndereichen traditionell als Zeichen gegenseitiger Anerkennung und
Vertrauensbildung in einem ménnlich konnotierten Verhaltensrepertoire gilt.

Mirandolina appropriierte hier gezielt diese Form der ménnlichen Korpersprache, um

35 Goldoni 2012, 1.15, S. 32.
636 Goldoni 2012, 1.15, S. 32 f.
637 Cf. Spranzi 2010, S. 45.

638 Cf. Abbrugiati 2014, S. 152.

205



sich dem Cavaliere anzundhern, ohne die gesellschaftlich codierten Grenzen weiblicher
Koketterie zu tiberschreiten. Gerade im 18. Jahrhundert, in dem korperlicher Kontakt
zwischen unverheirateten Mdnnern und Frauen sozial streng reglementiert und als
potenziell anstoBig galt, erhdlt diese Geste eine besondere Sprengkraft: Indem
Mirandolina die Hand des Cavaliers ergreift, {berschreitet sie bewusst ein
Verhaltenstabu, das Frauen auf Distanz und Zuriickhaltung verpflichtete. In dieser
performativen Geste manifestiert sich eine subtile Strategie der Angleichung, mit der sie
auf der Ebene sozialer Rollenflexibilitdt operiert. Direkt im Anschluss intensiviert sie
ihr Vorgehen durch weitere verbale Schmeicheleien und bringt ihre Freude dariiber zum
Ausdruck, sich mit einem Mann auf Augenhohe, frei von affektiver oder
geschlechterstereotyper Zuschreibung, unterhalten zu konnen. Damit wird ein
Kommunikationsraum er6ffnet, in dem Mirandolina die fiir Frauen ihrer Zeit geltenden
Grenzen des korperlichen wie sprachlichen Umgangs mit Ménnern taktisch
iiberschreitet und in ein Instrument ihrer Einflussnahme transformiert. Dadurch
suggeriert sie ein Gesprachsklima, das auf gegenseitiger Achtung und intellektueller
Nédhe basiert, ein weiterer Schritt in der sukzessiven Destabilisierung der

frauenfeindlichen Haltung des Cavaliere:

MIRANDOLINA: [...] Oh benedetto il conservare alla libera! Senza malizia, senza tante
ridicole scioccherie.®*’

Es ist Mirandolina, der die Kontrolle iiber den Gesprichsverlauf obliegt. Mit
bemerkenswerter Gewandtheit gelingt es ihr, die Unterhaltung souveridn zu steuern und
sich dabei elegant vom Cavaliere zu verabschieden. Indem sie ihm anbietet, sie jederzeit
in Anspruch zu nehmen, falls er ihrer Unterstiitzung bediirfe, wahrt sie nicht nur ihre
Rolle als pflichtbewusste Gastwirtin, sondern etabliert gleichzeitig ein ambivalentes
Kommunikationsniveau.

Diese Schlusswendung der Szene ist von einer subtilen Doppeldeutigkeit gepragt:
Einerseits bekriftigt sie ihre professionell-hofliche Haltung, andererseits deutet sich
eine strategische Offnung an, mit der Mirandolina ihre Einflussnahme auf den Cavaliere
weiter konsolidiert. Die Ambivalenz liegt in der Gleichzeitigkeit von Distanz und Néhe,
von pflichtbewusstem Service und kalkulierter Verfithrung, ein Spannungsverhiltnis,
das als Ausdruck ihrer iiberlegenen kommunikativen Kompetenz und ihrer taktischen

Zielstrebigkeit zu verstehen ist:

CAVALIERE: Orsu, se avete da badare alle cose vostre, non restate per me.

639 Goldoni 2012, .15, S. 33.
206



MIRANDOLINA: Si sognore, vado ad attendere alle faccende di casa. Queste sono i miei
amori, 1 miei passatempi. Se commandera qualche cosa, mandero il
cameriere.

CAVALIERE: Bene ... Se qualche volta verrete anche voi, vi vedro volentieri.

MIRANDOLINA: Io veramente non vado mai nelle camere dei forestieri, ma da lei ci
verro qualche volta.

CAVALIERE: Da me ... Perché?
MIRANDOLINA: Perché, illustrissimo signore, ella mi piace assaissimo.
CAVALIERE: Vi piaccio i0?

MIRANDOLINA: Mi piace, perché non ¢ effeminato, perch¢ non ¢ di quelli che
s’innamorano. (Mi caschi il naso, se avanti domani non 1I’innamoro.)
(da sé, parte)***
Gegen Ende der Szene 1.15 signalisiert der Cavaliere erstmals ein gewisses Mal3 an
Offenheit, indem er Mirandolina einlddt, ihn gelegentlich auf seinem Zimmer zu
besuchen, sofern ihre Verpflichtungen im Gasthaus es zulassen. Mirandolina reagiert
darauf mit einer scheinbar entgegenkommenden Haltung: Zwar betont sie zunichst,
dass es nicht ihrer Gewohnheit entspreche, die Privatrdume ihrer Géste aufzusuchen,
erklart jedoch, in seinem Fall gerne eine Ausnahme machen zu wollen, unter dem
Vorwand personlicher Sympathie. Diese vorgebliche Zuneigung erweist sich jedoch,
wie sich im weiteren Verlauf der Handlung zeigt, als Teil einer sorgfiltig kalkulierten
Verfiihrungsstrategie.

Mirandolina gelingt es innerhalb nur einer Szene, das Interesse des zundchst
iiberzeugten Frauenveridchters zu wecken und ein scheinbar freundschaftlich-vertrautes
Klima zu etablieren. Die biancheria fungiert hierbei als zentrales dramaturgisches
Objekt: Sie markiert den Ausgangspunkt einer strategisch aufgebauten Dynamik, in
deren Verlauf Mirandolina das Vertrauen und die Aufmerksamkeit des Cavaliere
gewinnt. Mit dieser erfolgreichen Initiierung der ersten Verfithrungsphase ist die

Grundlage gelegt, um in die zweite Phase ihrer planvollen Anndherung tiberzugehen.

8.3.2. La nascita dell’amore

Im zweiten Akt der Komddie wird das Verhidltnis zwischen dem Cavaliere und
Mirandolina zunehmend intensiviert. Die zweite Phase ihrer Verflihrungsstrategie ist
dabei ebenso kalkuliert und systematisch angelegt wie die erste. Zu Beginn dieses Aktes
lasst die Protagonistin dem Cavaliere ausnahmsweise das Mittagessen auf sein Zimmer

bringen, eine Geste, die nicht nur Gastfreundschaft signalisiert, sondern zugleich als

640 Goldoni 2012, .15, S. 33 f.
207



bewusst gewidhlte Mafinahme zu interpretieren ist, um eine vertrauliche Atmosphére zu

schaffen und die emotionale Néhe zu ihrem Gegeniiber weiter auszubauen:

CAVALIERE: Questa mattina parmi che si pranzi prima del solito. (al Servitore,
mangiando) (Il Servitore dietro la sedia del Cavaliere, col tondo sotto il
braccio)

SERVITORE: Questa camer ¢ stata servita prima di tutte. Il signor conte d’ Albafiorita

strepitava che voleva essere servito il primo, ma la padrona ha voluto
che si desse in tavola prima a V.S. illustrissima.

CAVALIERE: Sono obbligato a costei per ’attenzione che mi dimostra.**!

Der Diener teilt seinem Herrn mit, dass es auf Anordnung Mirandolinas geschehe, dass
ihm das Mittagessen als Erstem serviert werde. Diese Geste der Bevorzugung wirkt auf
den Cavaliere schmeichelhaft und fiihrt dazu, dass er erstmals ein Gefiihl der
Dankbarkeit und emotionalen Verbundenheit gegeniiber der Protagonistin zum
Ausdruck bringt. Er erkennt in ihrer Fiirsorglichkeit eine Form der personlichen
Zuwendung, die ihn beriihrt. Im gesellschaftlichen Kontext des 18. Jahrhunderts, in dem
emotionale Regungen insbesondere bei Ménnern der hoheren Stinde hdufig durch
Konventionen und Etikette zuriickgehalten wurden, erhélt ein solcher Ausdruck
besonderer Bedeutung. Der Cavaliere, Vertreter des Adels, reagiert auf eine ihm
ungewohnte Form biirgerlicher Wérme, wie sie zunehmend im Zeichen der Aufklérung
und des aufkommenden Empfindsamkeitsideals als Ausdruck echter Menschlichkeit
gewertet wurde. Dass eine Frau, entgegen der tradierten Geschlechterrollen, aktiv
Fiirsorge zeigt, bedeutet fiir ihn nicht nur eine personliche, sondern auch eine soziale
Grenziiberschreitung. Die emotionale Reaktion des Cavaliere spiegelt damit nicht nur
seine individuelle Entwicklung wider, sondern verweist zugleich auf den Wandel
zeitgenOssischer Werte: weg von stindischer Distanz, hin zu einem Ideal des
mitfiihlenden, gleichwertigen Gegeniibers. Unmittelbar darauf duBert der Diener seine
Bewunderung fiir Mirandolina, indem er betont, bislang keiner Gastgeberin begegnet zu
sein, die an Liebenswiirdigkeit mit ihr vergleichbar sei. Diese Aussage verstirkt den
Eindruck, dass Mirandolina es versteht, durch gezielte Aufmerksamkeit und soziale

Intelligenz das Vertrauen und die Sympathie ihrer Umgebung zu gewinnen:

SERVITORE: E una assai compita donna, illustrissimo. In tanto mondo che ho veduto
non ho trovato una locandiera piu garbata di questa [...]. Se non fosse
per far torto al mio padrone, vorrei venire a stare con Mirandolina per
cameriere. [...] Una donna di questa sorta, la vorrei servir come un
cagnolino. (va per un piatto)

641 Goldoni 2012, I1.1, S. 48 f.
208



CAVALIERE: Per bacco! Costei incanta tutti. Sarebbe da ridere che incantasse anche
me. Orsu, domani me ne vado a Livorno. S’ingegni per oggi, se puo, ma
si assicuri che non sono si debole. Avanti ch’io superi I’avversion per le
donne, ci vuol altro.®*

In dieser Passage bringt der Diener seine tief empfundene Bewunderung fiir
Mirandolina zum Ausdruck, indem er sich zu der emphatischen Aussage hinreif3en lésst,
ihr mit derselben Treue wie ein Hund zu dienen, sofern er damit nicht seinem Herrn
zuwiderhandeln wiirde. Der Vergleich verweist auf ein Mafl an Hingabe und
Faszination, das seine aufrichtige Hochachtung gegeniiber der Gastwirtin unterstreicht.
Der Cavaliere reagiert darauf mit zunehmender Irritation und duBert die Sorge, dass
Mirandolina eine nahezu ,,verhexende* Wirkung auf ihre Umgebung ausiibe. Als einzig
gangbaren Ausweg, um sich ihrer Wirkung zu entziehen, erwégt er die Abreise nach
Livorno. Diese geplante Flucht ist fiir Mirandolina jedoch problematisch. Wie Spranzi
betont, wiirde ein Riickzug des Cavaliere ihre gesamte kalkulierte Eroberungsstrategie
unterlaufen und somit ihr Ziel, ihn von der Uberlegenheit des weiblichen Geschlechts
zu iiberzeugen, zunichtemachen.®*

In diesem Zusammenhang fungiert Szene 11.2, so Anglani, als scena preparatoria,
also als vorbereitende Szene, die dramaturgisch den Boden fiir den Auftritt
Mirandolinas in Szene I1.4 bereitet.** Der Cavaliere, der sich zu diesem Zeitpunkt
lediglich davor fiirchtet, emotional in eine Frau involviert zu werden, ahnt nicht, dass er
sich langst im Zentrum eines raffiniert inszenierten Spiels befindet. Dass er bereits als
,verloren“ gelten kann, verdeutlicht Spranzi pointiert.%*> Seine allméhliche Preisgabe
von Distanz wird insbesondere dadurch markiert, dass er, erneut durch seinen Diener,
eine von Mirandolina personlich zubereitete Sof3e {iberreicht bekommt. Thr Geschmack
beeindruckt den Cavaliere derart, dass er ihr spontan ein anerkennendes Kompliment
iibermitteln ldsst. Diese Geste signalisiert, dass die zweite Phase von Mirandolinas

Strategie, jene der kulinarischen Verfiihrung, bereits erfolgreich zu wirken beginnt:

SERVITORE: Dice la padrona, ch’io le sappia dire se a V.S. illustrissima piace questa
salsa, che 1’ha fatta ella colle sue mani.

CAVALIERE: Costei mi obbliga sempre piu. (/’assaggia) E preziosa. Dille che mi
piace, che la ringrazio [...]. Vaglielo a dir subito.[...] E una salsa
squisita. Non ho sentita la meglio. (va mangiando) Certamente, se
Mirandolina fara cosi, avra sempre de’ forestieri. Buona tavola, buona
biancheria. E poi non si pud negare che non sia gentile; ma quel che piu
stimo in lei, ¢ la sincerita. Oh, quella sincerita ¢ pure la bella cosa!

642 Goldoni 2012, 11.1, S. 49.
643 Cf. Spranzi 2010, S. 47.
644 Cf. Anglani 1983, S. 210.
645 Cf. Spranzi 2010, S. 48.

209



Perché non posso io vedere le donne? Perché sono finte, bugiarde,
lusinghiere. Ma quella bella sinerita ...

Mirandolinas strategisches Geschick manifestiert sich in ihrer gezielten Nutzung der
sozialen Dynamiken innerhalb des Gasthauses: Sie nimmt bewusst Kontakt zum Diener
des Cavaliere auf und instrumentalisiert ihn als Vermittler, um eine Botschaft indirekt
an ihren eigentlichen Adressaten zu tibermitteln. Dabei ldsst sich vermuten, dass
Mirandolina die aufkeimende Sympathie des Dieners ihr gegeniiber erkennt und diese
zu ihren Gunsten einsetzt. Im Florenz des 18. Jahrhunderts wére eine derartige
Handlung zwar auflerhalb hofischer Etikette angesiedelt gewesen, innerhalb eines
Gasthauses jedoch durchaus denkbar. Als Wirtin nimmt Mirandolina eine besondere
soziale Rolle ein: wirtschaftlich eigenstindig und in ihrem Betrieb autoritativ, agiert sie
an der Schnittstelle verschiedener Stinde. Auch wenn sie einen Diener ihres Gastes
nicht im herrschaftlichen Sinne kommandieren konnte, so stand es ihr doch frei, ihn
durch Charme, soziale Intelligenz und situative Autoritét fiir ihre Zwecke einzuspannen.
Gerade in der biirgerlichen Komddie des 18. Jahrhunderts, wie sie Goldoni gestaltet,
wird diese Fahigkeit zur gezielten Einflussnahme zum Ausdruck weiblicher Klugheit
und gesellschaftlicher Handlungsmacht. Thre freundliche und zugewandte Art dient
somit nicht nur der Pflege eines hoflichen Umgangs, sondern ist integraler Bestandteil
eines bewusst kalkulierten Schachzugs, der auf die schrittweise Unterwanderung der
emotionalen Abwehr des Cavaliere abzielt. Nach Spranzi bleibt dem Cavaliere zu
diesem Zeitpunkt das wahre Wesen Mirandolinas noch verborgen; hinter der Fassade
von Offenheit und Aufrichtigkeit agiert eine Figur, die sich durch Raffinesse,
Tauschung und gezielte Schmeichelei (,,finta, bugiarda, lusinghiera®) auszeichnet, drei
Adjektive, die nicht zufillig identisch mit jenen sind, die der Cavaliere spiter in seiner
abschlieBenden Charakterisierung des weiblichen Geschlechts verwendet.®*” In diesem
Zusammenhang erweist sich insbesondere Mirandolinas Berufung auf den Begriff
sincerita (Aufrichtigkeit) als wirkungsvolles rhetorisches Mittel, das, so Spranzi, einen
verborgenen Wunsch des Cavaliere beriihrt und somit den ,,Feldzug®™ der Protagonistin
bereits als erfolgreich erscheinen ldsst.548

Anhand der folgenden Reaktionen wird deutlich, dass der Cavaliere sich zunehmend
in eine emotionale Abhédngigkeit begibt: Er beauftragt seinen Diener, Mirandolina

unverziiglich ein Kompliment fiir die von ihr zubereitete Sofle zu iibermitteln, ein

646 Goldoni 2012, 11.2, S. 49 f.

647 Cf. Spranzi 2010, S. 48.

648 Cf. Hartmut Scheible, Carlo Goldoni dargestellt von Hartmut Scheible, Reinbeck bei Hamburg: 1993,
S. 139.

210



Novum in seinem bisher kiihlen und distanzierten Verhalten gegeniiber Frauen. Die
sukzessive Auflosung seiner misogynen Haltung zeigt sich zudem in der Fortsetzung
der Szene: Nachdem das Lob tiberbracht wurde, kehrt der Diener zuriick und informiert
seinen Herrn dariiber, dass Mirandolina bereits ein weiteres Gericht fiir ihn zubereite,
ein Zeichen fortschreitender Aufmerksamkeit und Fiirsorglichkeit, die nunmehr in eine

intime Kommunikation eingebettet ist:

SERVITORE: Ora sta facendo colle sue mani un altro piatto; ma non so dire che cosa
sia. [...]

CAVALIERE: Dammi da bere. Orsu, con costei bisognera corrispondere con
generosita. E troppo compatita; bisogna pagare il doppio. Trattarla
bene, ma andar via presto.**

Die abschlieBende Bemerkung des Cavaliere ldsst darauf schlieBen, dass er beginnt, die
Situation kritisch zu reflektieren. Die durch Mirandolina entgegengebrachten
Aufmerksamkeiten veranlassen ihn zu der Vermutung, dass sich in ihm eine
zunehmende Sympathie flir die Gastwirtin entwickelt. Um einer emotionalen
Verstrickung und insbesondere dem Risiko einer Verliebtheit vorzubeugen, fasst der
Cavaliere den Entschluss, seine Abreise vorzubereiten.

In Szene I1.4 sucht Mirandolina erneut gezielt den direkten Kontakt zum Cavaliere,
indem sie ihm ein selbst zubereitetes Ragout personlich in sein Zimmer bringt. Thr
Verhalten ist nicht zufillig, sondern Ausdruck eines strategisch kalkulierten und

selbstbewussten Handelns, das sie zuvor explizit als unproblematisch dargestellt hatte:

MIRANDOLINA: E permesso? [...] Perdoni. Lasci ch’io abbia I’onore di metterlo in
tavola colle mie mani. (mette in tavola la vivanda) [...] Oh signore, chi
son i0? Una qualche signora? Sono una serva di chi favorisce venire
alla mia locanda [...] In verita, non avrei difficolta di servire in tavola
tutti, ma non lo faccio per certi riguardi: non so s’ella mi capisca. Da lei

vengo senza scrupoli, con franchezza.
CAVALIERE: Vi ringrazio. Che vivanda ¢ questa?
MIRANDOLINA: Egli ¢ un intingoletto fatto colle mie mani.
CAVALIERE: Sara buono. Quando lo avete fatto voi, sara buono.

MIRANDOLINA: Oh! Troppa bonta, signore. lo non so far niente di bene; ma bramerei
saper fare, per dar nel genio ad un cavaliere si compito. [...] Eh, io,

649 Goldoni 2012, 11.3, S. 50.
211



signore, ho de’ secreti particolari. Queste mani sanno far delle belle
650
cose!

In diesem Abschnitt inszeniert Mirandolina gezielt eine Form performativer
Bescheidenheit. Eingangs stilisiert sie sich zur dienenden Wirtin, die dem Cavaliere fiir
dessen Aufenthalt in ihrem Gasthaus verpflichtet ist. Diese vermeintlich unterwiirfige
Haltung dient jedoch einer klar kalkulierten Strategie: Am Ende des Dialogs lésst sie
durch eine subtile Anspielung erkennen, dass ihre Hénde zu ,,wunderbaren Dingen*
fahig seien, eine doppeldeutige Formulierung. lhre dialogische Vorgehensweise
zeichnet sich durch eine gezielte Persuasivitit aus, mit der sie es vermag, den Cavaliere
zunehmend in ihren Bann zu ziehen. Bemerkenswert ist, dass sie all ihre Aussagen
unter dem Deckmantel der sincerita tétigt, ein rhetorisches Mittel, das ihr als
strategisches Instrument dient. In diesem Kontext tritt die haufige Wiederholung der
Wendung ,con le mie mani“ besonders hervor, mit der sie nicht nur ihre
handwerklichen Fiahigkeiten betont, sondern zugleich ein vertrauliches Naheverhiltnis
aufzubauen versucht. Sie nutzt gezielt sprechaktartige Formulierungen, um das
Vertrauen ihres Gegeniibers zu gewinnen und ihn in eine affektive Abhdngigkeit zu
fithren.

Scheible fasst hierbei Mirandolinas Verhalten, den Cavaliere zu verfiihren, wie folgt
zusammen:

Es ist die Fahigkeit, ihren Worten die Aura einer erotischen Verheilung zu geben, auch und
gerade dann, wenn eigentlich in klaren und deutlichen Begriffen von ganz alltdglichen
Dingen die Rede ist; daf3 das erotische Fluidum ihrer Worte, das sonst nur atmosphérisch
spiirbar ist, hier einmal deutlicher wird, ist die Ausnahme und héngt mit der besonderen
Bedeutung des Motivs von ,eigenen Hinden’ zusammen.®'

Der zentrale semantische Fokus dieser Szene liegt auf dem Begriff mani (Hiande), der
durch die wiederholte Verwendung der Formulierung ,le mie mani“ eine
bedeutungsstrategische Funktion erhdlt. Diese Repetition dient, wie Alonge treffend
herausarbeitet, der gezielten Verschrinkung zweier Bedeutungsebenen: Zum einen
verweist sie auf den piacere gastronomico, d.h. das gegenwirtige sinnliche Vergniigen
durch das von Mirandolina selbst zubereitete Essen; zum anderen evoziert sie die
aspettazione di piacere sessuale, also die antizipierte Aussicht auf ein zukiinftiges

652

erotisches Vergniigen.®>* Diese semantische Doppeldeutigkeit ist charakteristisch fiir

39 Goldoni 2012, 11.4, S. 51 f.
631 Scheible 1993, S. 140.
652 Cf. Alonge 2010, S. 97.

212



die Tradition der commedia dell’arte, innerhalb derer derartige Anspielungen einen
festen Platz in der komischen Dramaturgie einnehmen.%?

Die gezielt eingesetzte Ambivalenz in Mirandolinas AuBerungen destabilisiert den
Cavaliere sichtbar. Sein plotzliches Bediirfnis nach einem Getrénk fungiert dabei als
szenisches Symptom seiner inneren Verunsicherung und signalisiert zugleich den
schrittweisen Verlust seiner affektiven Kontrolle. Die Situation markiert einen
signifikanten Wendepunkt innerhalb der dramaturgischen Strategie der Protagonistin,

deren gezielte Doppelcodierung sprachlicher Signale hier bereits erste Wirkung zeigt:

CAVALIERE: Dammi da bere. (al Servitore, con qualche passione). [...] Dammi del
vino di Borgogna (al Servitore)

MIRANDOLINA: Bravissimo. Il vino di Borgogna ¢ prezioso. Secondo me, per
pasteggiare ¢ il miglior vino che si possa bere. (I/ Servitore presenta la
bottiglia in tavola, con un bicchiere)

CAVALIERE: Voi siete di buon gusto in tutto.
MIRANDOLONA: In verita, che poche volte m’inganno.
CAVALIERE: Eppure questa volta voi v’ingannate.
MIRANDOLINA: In che, signore?

CAVALIERE: In credere ch’io meriti d’essere da voi distinto.
MIRANDOLINA: Eh, signor Cavaliere ... (sosoirando)

CAVALIERE: Che cosa ¢’¢? Che cosa sono questi sospiri? (alterato) [...] Alla vostra
salute. (beve). [...] Questo vino & prezioso.>*

Ein Blick auf die Regieanweisung unmittelbar nach der ersten AuBerung des Cavaliere
offenbart bereits eine beginnende emotionale Unausgeglichenheit seinerseits. Diese
latente Unbeherrschtheit ist ein erstes Indiz fiir seine zunehmende Empfanglichkeit
gegeniiber Mirandolinas subtiler Verfithrungstaktik. Neben dem Schliisselmotiv mani,
das bereits zuvor analysiert wurde, fungiert in dieser Szene der Burgunderwein als
weiteres zentrales Instrument ihrer Strategie. Der Akt des Trinkens wird hierbei nicht
lediglich als soziales Ritual inszeniert, sondern besitzt eine symbolische
Tiefendimension: Der Genuss des Weins fiihrt beim Cavaliere zu einer schrittweisen
Lockerung seiner rationalen Abwehrmechanismen und erhoht zugleich seine affektive
Vulnerabilitit. Diese Wirkung ist von Mirandolina intendiert und wird durch ihre
bewusste Bezugnahme auf den Burgunderwein zusétzlich verstirkt. Indem sie betont,

dieser sei ihr Lieblingswein, etabliert sie eine vermeintliche Gemeinsamkeit mit dem

653 Cf. Alonge 2010, S. 97.
65 Goldoni 2012, 114, S. 52 f.

213



Cavaliere, die auf kameradschaftlicher Ebene angesiedelt zu sein scheint.®>> Eine solche
Anndherung wire im gesellschaftlichen Gefiige des 18. Jahrhunderts, insbesondere
zwischen einer biirgerlichen Frau und einem Adligen, auBlerhalb formeller Kontexte
kaum denkbar gewesen. Innerhalb des Gasthauses jedoch, das als sozialer
Zwischenraum fungiert, kann Mirandolina als Wirtin mit einem gewissen Mal3 an
Selbstbestimmung und situativer Autoritit auftreten. Goldoni nutzt diese Konstellation
gezielt, um soziale Konventionen zu unterlaufen und zugleich das biirgerliche
Selbstbewusstsein, insbesondere in Gestalt einer klugen, handlungsfihigen Frau,
hervorzuheben. Gerade diese Konversation iiber ein traditionell ménnlich konnotiertes
Thema, Wein als Ausdruck von Genusskompetenz und gesellschaftlicher
Zugehorigkeit, verstirkt die Illusion einer gleichrangigen Beziehung zweier amici
(Freunde). In Wahrheit dient diese Gleichstellung jedoch der gezielten Tauschung und
fordert Mirandolinas manipulative Zielsetzung. Dass der Cavaliere darauthin seiner
Gastgeberin galant ein Glas Wein anbietet und dem Diener die Anweisung gibt, ein
weiteres Glas zu bringen, ist ein deutliches Zeichen fiir seine zunehmende emotionale
Offnung. Diese Geste kann als symbolischer Moment der Anerkennung ihrer Nihe
gelesen werden und markiert zugleich eine entscheidende Fortschreitung im Verlauf der

von Mirandolina sorgfiltig orchestrierten Verfithrungsstrategie:
CAVALIERE: Se volete, siete padrona. (le offerisce il vino)
MIRANDOLINA: Oh! Grazie, signore.
CAVALIERE: Avete pranzato? [...] Ne volete un bicchierino?
MIRANDOLINA: Io non merito queste grazie.
CAVALIERE: Davvero, ve lo do volentieri. [...] Porta un bicchiere. (al Servitore)

MIRANDOLINA: No, no, se mi permette; prenderd questo. (prende il bicchiere del
Cavaliere). [...] Bervero le sue bellezze. (ridendo)®*®

Es wird deutlich, dass Mirandolina mit ihrer scheinbar devoten Strategie sukzessiv an
Einfluss gewinnt.®*’ Indem sie betont, der Ehre, mit dem Cavaliere ein Glas Wein zu
teilen, nicht wiirdig zu sein, evoziert sie einerseits Demut, andererseits 10st sie damit
beim Cavaliere eine spontane, beinahe ritterlich-galante Reaktion aus.

Besonders bemerkenswert ist dabei die Szene, in der Mirandolina vorschlégt, direkt

aus seinem bereits benutzten Glas zu trinken.®>® Diese Geste ist mehrdeutig: Zum einen

655 Cf. Abbrugiati 2014, S. 154.
636 Goldoni 2012, 11.4, S. 53.
57 Cf. Alonge 2010, S. 96.

658 Cf. Alonge 2010, S. 96.

214



lasst sich hierin eine symbolische Intimitét erkennen, die metaphorisch als ein indirekter
Kuss interpretiert werden kann. Zum anderen verweist sie auf eine bewusste
Unterwanderung gesellschaftlicher Distinktionen. Wéhrend der Cavaliere, als Vertreter
des Adels, Wert auf Etikette und Reinlichkeit legt, signalisiert Mirandolina als
Vertreterin des Biirgertums ihre pragmatische und unprétentiose Haltung, indem sie
bewusst auf Formlichkeiten verzichtet. Diese bewusste Uberschreitung sozialer
Konventionen zugunsten einer vermeintlichen Natiirlichkeit verstirkt ihre Position
innerhalb der subtilen Machtstruktur dieser Szene. Indem Mirandolina andeutet, der
Wein bekomme ihr auf niichternen Magen nicht, lenkt sie subtil die Aufmerksamkeit
des Cavaliere auf ihre korperliche Verfassung und provoziert seine Reaktion. Das
daraus resultierende Angebot eines Essens ist weniger ein Akt reiner Hoflichkeit als
vielmehr ein kalkulierter Schritt innerhalb ihres strategischen Anniherungsprozesses, in
dem sie rhetorische Feinfiihligkeit und situative Intelligenz gezielt einsetzt, um seine

emotionale Bindung zu vertiefen:

MIRANDOLINA: Ma ¢ qualche tempo che ho mangiato: ho timore che mi faccia male.

[...]Se mi favorisse un bocconcino di pane ...

CAVALIERE: Volentieri. Tenete. (le da un pezzo di pane) (Mirandolina col bicchiere
in una mano, e nell’altra il pane, mostra di stare in disagio, e non saper
come fare la zuppa). [...] Voi state in disagio. Volete sedere? Via, via,
siamo soli. Portale una sedia (al Servitore)

SERVITORE: (Il mio padrone vuol morire: non ha mai fatto altrettanto.) (da sé; va a
prendere la sedia)

MIRANDOLINA: Se lo sapessero il signor Conte ed il signor Marchese, povera me! Cento
volte mi hanno voluto obbligare a bere qualche cosa, o a mangiare, e
non ho mai voluto falro.**’

In diesem Dialogabschnitt féllt insbesondere eine Bemerkung des Dieners ins Gewicht:
Er beobachtet mit wachsender Besorgnis das ungewdhnlich zuvorkommende Verhalten
seines Herrn gegeniiber Mirandolina, ein Verhalten, das er in dieser Form bislang nicht
an ihm erlebt hat. Der Cavaliere bekundet seine Aufmerksamkeit, indem er Mirandolina
ein Stlick Brot anbietet und fiir ihre Bequemlichkeit sorgt, bevor er sie auffordert, Platz
zu nehmen. Mirandolina reagiert mit Bedacht: Nachdem sie sich gesetzt hat, dul3ert sie,
nicht ohne Ironie, die Hoffnung, dass weder der Conte noch der Marchese Zeugen
dieser Szene werden, zwei Adlige, deren Einladungen sie bislang stets abgelehnt hatte.
Eine solche demonstrative Zurlickweisung adliger Erwartungen war im Florenz des 18.

Jahrhunderts fiir eine biirgerliche Frau keineswegs risikofrei. Widersetzte sich eine

659 Goldoni 2012, 11.4, S. 53 f.
215



Frau, insbesondere eine Offentlich agierende wie eine Wirtin, den Avancen oder
Anspriichen von Miénnern hoheren Standes, drohten soziale Sanktionen wie
Rufschidigung oder gesellschaftliche Achtung. Innerhalb ihres Gasthauses jedoch
verfiigte Mirandolina {iber einen begrenzten strategischen Spielraum, den sie gezielt
nutzt: Durch ironische Distanz und die bewusste Einhaltung hoéflicher Formen gelingt es
ihr, sich subtil zu behaupten, ohne die gesellschaftlichen Normen offen zu verletzen.
Goldoni inszeniert diese feine Balance als Ausdruck weiblicher Klugheit und
biirgerlicher Selbstbehauptung. Wie Alberti herausstellt, versteht es Mirandolina
meisterhaft, das Verhalten der iibrigen Figuren zu lenken und sie ihrem Plan
unterzuordnen; in ihrer Funktion agiert sie ,,alla stregua di un deus ex machina, di un

“660 " also als eine Art unsichtbare Regisseurin, die das Geschehen

regista ante litteram
gezielt steuert und dramaturgisch gestaltet. Diese Rolle nimmt sie auch in der

Gespréchsfiihrung ein, indem sie gezielt erneut das Thema ,,Frauen* anspricht:

MIRANDOLINA: Di questo brindisi alle donne non ne tocca [...]. Perché so che le donne
non le puo vedere.

CAVALIERE: E vero, non le ho mai potute vedere. [...] Va via. (al Servitore) [...]
Mirandolina, voi siete una garbata giovine. [...] Sentite. Voglio dirvi
una cosa vera, verissima, che ritornera in vostra gloria. [...] Voi siete la
prima donna di questo mondo, con cui ho avuto la sofferenza di trattar
con piacere.

MIRANDOLINA: Le diro, signor Cavaliere: non gia ch’io meriti niente, ma alle volte si
danno questi sangui che s’incontrano. Questa simpatia, questo genio si
da anche fra persone che non so conoscono. Anch’io provo per lei
quello che non ho sentito per alcun altro.

661

CAVALIERE: Ho paura che voi mi vogliate far perdere la mia quiete.

Der Cavaliere entldsst seinen Diener aus dem Raum, um mit Mirandolina ungestort
sprechen zu konnen, ein deutliches Indiz fiir das Fortschreiten seiner emotionalen
Bindung zu ihr. In der darauffolgenden Szene offenbart er, dass er fiirchtet, ihretwegen
seine grundlegend frauenfeindliche Haltung revidieren zu miissen. Diese vertrauliche
Mitteilung wird ihr ins Ohr gefliistert, wodurch eine neue Dimension korperlicher und
emotionaler Ndhe zwischen den beiden Figuren etabliert wird. Dieser Wandel in der
Haltung des Cavaliere ist signifikant: Wéhrend er Mirandolina in Szene I.15 beim
ersten personlichen Zusammentreffen keinerlei Aufmerksamkeit schenkt und sie nicht
einmal eines Blickes wiirdigt, sucht er nun aktiv ihre Nihe. In seiner AuBerung, sie sei

die erste Frau, deren Gegenwart er nicht nur dulde, sondern geniel3e, artikuliert sich eine

660 Alberti 2004, S. 157.
861 Goldoni 2012, 1.4, S. 54 f.

216



implizite Aufwertung des weiblichen Geschlechts, verkdrpert durch Mirandolina. Damit
durchbricht sie seine vormals strikt ablehnende Haltung gegeniiber Frauen und erringt,
zumindest in dieser Phase des Geschehens, einen symbolischen Sieg.

Bemerkenswert ist zudem, dass der Cavaliere selbst die Intimitdt dieser Situation
initiiert und zwei Komplimente an Mirandolina richtet, auf die sie jedoch lediglich
zurlickhaltend reagiert. ®? Thre Antwort impliziert ebenfalls eine emotionale
Anndherung: Sie suggeriert, dass sie fiir den Cavaliere Gefiihle entwickelt habe, wie sie
sie bislang fiir keinen anderen Mann empfand. Diese Aussage dient der bewussten
Inszenierung einer reziproken Zuneigung, eine Strategie, die in spéteren Szenen von ihr
selbst als gezielte Tduschung relativiert wird.®> Mirandolina nimmt nun Platz neben
dem Cavaliere, trinkt und speist gemeinsam mit ihm, ein Akt, der symbolisch fiir eine
zunehmende Vertrautheit und soziale Gleichstellung steht.

Der gemeinsame Trinkspruch auf die Freundschaft markiert den Hohepunkt der
aktuellen Annéherung und zugleich einen zentralen Moment in Mirandolinas strategisch

gefiihrter Verfiihrung.
MIRANDOLINA: Tocchi. (gli fa toccare il bicchiere col suo) Che vivano i buoni amici.
CAVALIERE: Che vivano. (un poco languente). [...] Evviva ...°**

Die Szene endet mit einem Prosit, dem eine symbolische Mehrdeutigkeit inhérent ist:
Das gemeinsame AnstoBlen fungiert dabei als metaphorisches Zeichen fiir korperliche
Vereinigung, wobei das Klirren der Gléser als implizites Bild fiir die Anndherung der
Korper gelesen werden kann (,,metafora dell'accoppiamento, e l'incontro dei bicchieri
quella dell'incontro dei corpi‘®6?).

In der nachfolgenden Szene IL.5 tritt der Marchese auf und stort diese aufgeladene
Intimitét, indem er das Zimmer des Cavaliere betritt und erklért, erst wieder gehen zu
wollen, nachdem auch er ein Glas des Burgunderweins erhalten habe. Der entstehende
Dialog zwischen Marchese und Cavaliere wird jedoch von Mirandolinas Stimme
durchbrochen, die sich nun gezwungen sieht, ihre Anwesenheit im Zimmer des
Cavaliere zu rechtfertigen, eine Intervention, die zugleich ihre rhetorische Kontrolle
iiber die Situation unterstreicht.

In der anschlieBenden Szene I1.6 ist der Marchese dauerhaft auf der Biihne préisent.

Die von ihm eingenommene Rolle wirkt somit nicht stdrend, sondern verstirkt vielmehr

662 Cf. Abbrugiati 2014, S. 154.
663 Cf. Abbrugiati 2014, S. 154.
664 Goldoni 2012, I1.4 S. 56.
665 Abbrugiati 2014, S. 155.

217



die zuvor etablierte Vertrautheit zwischen Mirandolina und dem Cavaliere. Trotz der
externen Prdsenz bleibt der intime Kommunikationsraum zwischen den beiden
Protagonisten intakt, was sich in der Fortfithrung ihres Dialogs im geddmpften Tonfall
(sottovoce) manifestiert. Diese szenische Konstellation verdeutlicht, dass die emotionale
Néhe zwischen Mirandolina und dem Cavaliere eine neue Qualitét erreicht hat, die auch
durch &uflere Stérungen nicht mehr riickgéngig gemacht werden kann.

Die beiden Protagonisten kommunizieren in dieser Szene wie zwei Liebende in der
Gegenwart eines Dritten. Nach Abbrugiati wird in diesem Moment nicht nur implizit
das Motiv der Eifersucht eingefiihrt, sondern auch suggeriert, dass der Cavaliere, wire
es nicht zur Unterbrechung gekommen, bereit gewesen wire, Mirandolina seine
Zuneigung offen zu gestehen.®®® Die Bedeutung ihrer Worte entspricht vielmehr einem
»sguardo galeotto®, einem vielsagenden, beinahe fliichtigen Kontakt, der eine tiefere
emotionale Verbindung andeutet.®¢’

Mirandolina hingegen zeigt sich in der Folge merklich zuriickhaltender und wahrt
eine groBere emotionale Distanz gegeniiber dem Cavaliere. Diese Wandlung in ihrer
Haltung lésst sich auch in der nachfolgenden Szene erkennen, als der Marchese beiden
Protagonisten seinen kostbaren vino di Cipro (Wein aus Zypern) anbietet. Auch hier
bleibt Mirandolina kontrolliert und kalkuliert. Diese inszenierte Reserviertheit dient
zugleich der Aufrechterhaltung ihres iiberlegenen Rollenverstindnisses im

Spannungsfeld der geschlechtsspezifischen Machtdynamiken:

MARCHESE: Ah! Che dite? (al Cavaliere)
CAVALIERE: Buono, prezioso.
MARCHESE: Ah! Mirandolina, vi piace?

MIRANDOLINA: Per me, signore, non posso dissimulare; non mi piace, lo trovo cattivo, e
non posso dir che sia buono. Lodo chi sa fingere. Ma chi sa fingere in
una cosa, sapra fingere nell’altre ancora.’®®

In diesem Abschnitt offenbart sich ein raffiniert inszenierter Gegenakzent Mirandolinas.
Wihrend in Szene I1.5 noch eine Phase zunehmender Nihe zwischen ihr und dem
Cavaliere etabliert wurde, markiert die Reaktion der Protagonistin auf den vino di Cipro
in Szene I1.6 eine bewusste Verschiebung hin zu distanzierter Zuriickhaltung. Obwohl
sie sich zuvor mit kalkulierter Raffinesse um die Aufmerksamkeit des Cavaliere bemiiht

hat, wahrt sie nun demonstrativ ihre Unabhéngigkeit und kritische Urteilskraft. Thre

666 Cf. Abbrugiati 2014, S. 156.
667 Cf. Spranzi 2010, S. 52.
68 Goldoni 2012, 11.6, S. 59.

218



Aussage impliziert, dass es Menschen gebe, die sich zu verstellen wiissten, nicht nur im
Hinblick auf Geschmack, sondern auch in tieferliegenden, zwischenmenschlichen
Beziehungen. Diese doppelte Bedeutungsebene ldsst sich als subtile Anspielung sowohl
auf die hofliche Unaufrichtigkeit des Cavaliere als auch auf seine friihere, offen zur
Schau gestellte Misogynie deuten. Die Tatsache, dass gerade durch Mirandolinas
Tauschung seine affektive Hinwendung ermdglicht wurde, verleiht dieser Szene eine
zusitzliche ironische Wendung.

Im anschlieBenden zweiten sotfovoce-Dialog zwischen den beiden Protagonisten
deutet der Cavaliere schlieBlich an, dass er Mirandolina in gewisser Weise bereits
unterlegen ist. Diese implizite Kapitulation stellt eine bedeutende Verschiebung
innerhalb der Machtkonstellation dar: Der vormals dominante, frauenverachtende
Adelige gerdt zunehmend unter den Einfluss einer biirgerlichen Frau, die es versteht,
mit emotionaler Intelligenz und strategischer Kommunikation ihre soziale Position zu

behaupten:
MIRANDOLINA: (Il di lei vanto sta nel disprezzare le donne.) (al Cavaliere, piano)
CAVALIERE: (E il vostro nel vincere tutti gli uomini.) (a Mirandolina, piano)
MIRANDOLINA: (Tutti no.) (con vezzo al Cavaliere, piano)

CAVALIERE: (Tutti si.) (con qualche passione, piano a Mirandolina)*®®

Es ldsst sich klar feststellen, dass, wie Abbrugiati betont, der Cavaliere in diesem
Moment kurz davorsteht, seine emotionalen Regungen offen einzugestehen. ¢7°
Ergdnzend dazu liefern die von Goldoni eingefiigten Regieanweisungen
aufschlussreiche Hinweise zur Inszenierung: Der Cavaliere agiert ,,mit Leidenschaft®,
wihrend Mirandolina eine ,,schmeichelnde® Haltung einnimmt. Diese stilistische
Gegeniiberstellung unterstreicht die dramaturgische Entwicklung und deutet an, dass
Mirandolina ihr Ziel, den Cavaliere emotional an sich zu binden, nahezu erreicht hat.
Szene I1.8 erdftnet keine private Zweierkonstellation zwischen Mirandolina und dem
Cavaliere, da der Diener erneut in Erscheinung tritt. Innerhalb dieser Szene offenbart
sich zudem eine verdnderte Haltung Mirandolinas: Sie zeigt sich emport {iber die
implizite Unterstellung des Cavaliere, sie bringe wahllos alle Mdnner um den Verstand.
Diese Reaktion ist ambivalent zu deuten. Einerseits suggeriert sie Verletzlichkeit und
verteidigt ihre Ehre, eine Haltung, die aufrichtig wirken soll. Andererseits konnte sie als

weiteres rhetorisches Mittel im Rahmen ihrer inszenierten Strategie verstanden werden.

699 Goldoni 2012, I1.6, S. 59 f.
670 Cf. Abbrugiati 2014, S. 156.

219



In diesem Spannungsverhéltnis zwischen emotionaler Aufrichtigkeit und kalkulierter

Wirkung bewegt sich die Figur Mirandolinas in diesem Abschnitt der Komdodie:

CAVALIERE: Il povero Marchese ¢ pazzo. [...] E pazzo vi dico. E voi, lo avete fatto
impazzare.

MIRANDOLINA: [...] Perdoni; io non faccio impazzare nessuno. (andando)

CAVALIERE: Ascoltatemi. (s’alza, ma resta alla tavola). [...] Fermatevi, vi dico. (con
imperio)

MIRANDOLINA: Che pretende da me? (con alterezza voltandosi)

CAVALIERE: Nulla. (si confonde) [...]°""

Mirandolina zeigt sich iiber die AuBerungen des Cavaliere demonstrativ pikiert, ein
Verhalten, das jedoch ebenfalls als Bestandteil ihrer gezielten Inszenierungsstrategie
gelesen werden kann. Die von Goldoni eingefiigten Regieanweisungen verdeutlichen,
dass Mirandolina im Begriff ist, das Zimmer des Cavaliere zu verlassen. Ihre
Entschlossenheit, den Raum zu verlassen, tritt abrupt und unerwartet auf, was darauf
hinweist, dass sie in diesem Moment die Kontrolle {iber die Situation zu festigen sucht,
indem sie sich kurzfristig entzieht.®’?> Als der Cavaliere daraufhin auf ihre demonstrative
Zuriickweisung reagiert und ihr in verwirrter und lakonischer Weise mit einem
einfachen nulla begegnet, wird seine emotionale Unsicherheit deutlich. Dennoch bittet
er sie anschlieBend, mit ihm erneut ein Glas Burgunderwein zu trinken, ein
symbolisches Angebot der Versohnung sowie ein Versuch, Ndhe wiederherzustellen.
Im Gegensatz zur Szene I1.5 erfolgt das Anstoflen jedoch nicht mehr im Sitzen, sondern
im Stehen, eine Verdnderung, die auf Mirandolinas ausdriickliches Bestehen hin erfolgt.
Diese Verdnderung der korperlichen Positionierung besitzt eine symbolische
Dimension: Das gemeinsame Anstoflen im Stehen impliziert eine gewisse Distanz und
stellt keine intime, vertraute Geste dar. Vielmehr wird durch diese neue Konstellation

ein Gleichgewicht der Kréfte angedeutet:
CAVALIERE: Beviamo un altro bicchiere di Borgogna.

MIRANDOLINA: Via signore, presto, presto, che me ne vada. [...] In piedi, in piedi.

CAVALIERE: Tenete. (con dolcezza le da il bicchiere)

MIRANDOLINA: Faccio un brindisi, € me ne vado subito. Un brindisi che mi ha insegnato
mia nonna.

Viva Bacco, ¢ viva Amore:

71 Goldoni 2012, 11.3, S. 62.
672 Cf. Abbrugiati 2014, S. 157.

220



L’uno e I’altro ci consola;
Uno passa per la gola,

L’altro va dagli occhi al cuore.
Bevo il vin, cogli occhi poi ...

Faccio quel che fate voi. (parte)®”

Das Anstoflen in der vorliegenden Szene verliert die zuvor in Szene IL.5 etablierte
doppelte Symbolik, da es nicht zu einer tatsédchlichen Beriihrung der Glidser zwischen
den beiden Protagonisten kommt. Diese bewusste raumliche Distanzierung verweist auf
eine Verdnderung der Dynamik: Mirandolina wahrt eine kontrollierte Zuriickhaltung,
die moglicherweise darauf abzielt, das Begehren des Cavaliere weiter zu
intensivieren.®’* Die gesteigerte Eile, mit der sie sich in dieser Szene prisentiert, 1dsst
sich als strategisches Mittel interpretieren, das eine gezielte Affektregulation beim
Gegeniiber hervorrufen soll. Im Zentrum steht dabei ein symbolisch aufgeladener
Trinkspruch, den Mirandolina nach eigener Aussage von ihrer GroBmutter iibernommen
hat. Gemeinsam erheben sie das Glas auf Bacchus, den Gott des Weins und, im
iibertragenen Sinne, auch auf die Liebe. In metaphorischer Sprache wird der Wein als
Element beschrieben, das durch die Kehle flieft, wiahrend die Liebe durch den Blick
vermittelt und zur Seele vordringt.®”> Mit dieser Allegorie artikuliert Mirandolina auf
poetische Weise das wechselseitige Spiel von Sinnlichkeit und emotionaler
Anndherung. Indem sie schlieBlich mit den Augen trinkt, eine Geste, die sich auf den
Cavaliere bezieht, spiegelt sie seine eigene Handlung symbolisch zuriick und suggeriert
somit eine emotionale Gegenseitigkeit. Diese mehrdeutige Geste bleibt nicht ohne
Wirkung: In der anschlieBenden Szene I1.9 reflektiert der Cavaliere iiber den
Trinkspruch und offenbart damit seine zunehmende emotionale Involvierung, die er
nicht ldnger rational kontrollieren kann. Er erkennt in zunehmendem Mafe die
manipulative Intention hinter dem Verhalten der Gastwirtin und reagiert darauf mit
scharfer Ablehnung: Er verflucht Mirandolina, da er sich der Tatsache bewusst wird,
dass sie bedacht darauf abzielt, ihn emotional zu destabilisieren und letztlich zu
kompromittieren. Diese Einsicht veranlasst ihn, eine Abreise nach Livorno in Erwidgung
zu ziehen, um sich dem Einfluss der Protagonistin zu entziehen.

Am Ende der Szene II.9 beginnt der Cavaliere, die strategische Anlage von
Mirandolinas Verhalten zu durchschauen. Thm wird bewusst, dass ihre Bemiihungen

keineswegs Ausdruck spontaner Zuneigung, sondern Teil eines kalkulierten Plans zur

673 Goldoni 2012, 11.8, S. 62.

674 Cf. Abbrugiati 2014, S. 157.

675 Im obigen Originalzitat aus dem Italienischen wird das Wort ,,cuore* verwendet. Dies kann, anders als
in der deutschen Ubersetzung mit ,,Seele” angegeben, direkt auch mit ,,Herz* {ibersetzt werden, was
so die emotionale Verwicklung stirker zum Ausdruck bringt.

221



Eroberung seiner Person sind. Um sich der drohenden Demiitigung zu entziehen, fasst
er den Entschluss zur Abreise. Die geplante Flucht aus dem Gasthaus, als Akt der
Selbstrettung und des Riickzugs, bildet den thematischen Schwerpunkt des folgenden
Kapitels.

8.3.3. La presunta partenza del Cavaliere

In Szene I1.14 trifft der Cavaliere endgiiltig die Entscheidung, Mirandolinas Gasthaus
zu verlassen. Die Motivation fiir diesen Entschluss liegt in der wachsenden Faszination,
die er fiir die Gastwirtin empfindet, eine Faszination, die er selbst als gefahrlich einstuft,
da sie sich zunehmend in eine Form emotionaler Bindung, beinahe Liebe, zu
verwandeln scheint. Sein geplanter Riickzug ist somit nicht lediglich eine rdumliche,
sondern vor allem eine psychologische Distanznahme, durch die er versucht, sich vor
einem Verlust der Selbstkontrolle zu bewahren. In der Bewunderung, die er
Mirandolina entgegenbringt, erkennt der Cavaliere eine Bedrohung fiir seine bisher
konsequent vertretene Misogynie. Die Entscheidung zur Abreise ist demnach ein
Versuch, die eigene ideologische Haltung gegeniiber dem weiblichen Geschlecht zu

wahren und einer empfundenen emotionalen Vereinnahmung zu entgehen.

CAVALIERE: [...] Non ho pero potuto strapazzar Mirandolina. Ella mi ha vinto con
tanta civilta, che mi trovo obbligato quasi ad amarla. Ma ¢ donna; non
me ne voglio fidare. Voglio andar via. Domani andero via. Ma se
aspetto a domani? Se vengo questa sera a dormir a casa, chi mi assicura
che Mirandolina non finisca di rovinarmi? (pensa) Si; facciamo una
risoluzione da uomo. [...] Va dal cameriere della locanda, e digli che
subito porti il mio conto.

SERVITORE: Sara obbedita. (in atto di partire)

CAVALIERE: Senti. Fa che da qui a due ore siano pronti i bauli.®’®

Der Cavaliere erscheint in diesem Moment innerlich zerrissen zwischen seiner tief
verankerten misogynen Grundhaltung und den neu aufkommenden Gefiihlen fiir
Mirandolina. Zwar vertraut er nach wie vor auf seine ménnliche Selbstbeherrschung
und trifft folglich die rationale Entscheidung zur Abreise, doch diese wird, wie bereits
in den vorangegangenen Kapiteln dargelegt, vielmehr als eine Form der Flucht denn als
kontrollierter Riickzug interpretiert.®”” In Ubereinstimmung mit der Deutung Spranzis
handelt es sich um den Versuch, sich unbewusst aus einer fiir ihn zunechmend als

bedrohlich empfundenen Situation zu befreien: ,,Andandosene vuol inconsciamente

676 Goldoni 2012, 1114, S. 71 f.
677 Cf. Hafner 1994, S. 265.

222



uscire da un incubo [...], si & reso conto di essere caduto in una trappola.“¢’® Obwohl
der Cavaliere den strategischen Plan Mirandolinas nicht vollstdndig durchschaut,
erkennt er intuitiv, dass er sich in eine emotionale Abhingigkeit begeben hat, die seiner
selbstgewihlten Lebenshaltung widerspricht. Diese Einsicht veranlasst ihn, seinen
Diener damit zu beauftragen, die Rechnung durch Fabrizio ausstellen zu lassen, um
seine Abreise moglichst rasch vollziechen zu konnen. Dennoch gesteht er ein
,eigentimliches Bedauern® beim Gedanken an das Verlassen der locanda, ein Hinweis
auf seine emotionale Ambivalenz und den inneren Konflikt zwischen Ideologie und

Empfindung:

CAVALIERE: [...] Io sento nel partire di qui una dispiacenza nuova, che non ho mai
provata. Tanto peggio per me, se vi restassi. Tanto piu presto mi
convien partire. Si, donne, sempre piu dird male di voi; si, voi ci fate
del male, ancora quando ci volete fare del bene.®”

Das vom Cavaliere artikulierte Bedauern iiber das Verlassen des Gasthauses lésst sich
auf die emotionalen Regungen zuriickfiihren, die er, wenn auch widerwillig, gegeniiber
Mirandolina entwickelt hat. Er gesteht offen ein, dass es das erste Mal sei, dass ihm der
Abschied von einer Herberge schwerfalle, was ausschlieBlich in seiner neu erwachten
Zuneigung zu der Gastwirtin begriindet liegt. Diese innere Unsicherheit riihrt aus seiner
Unféahigkeit, addquat mit Gefiihlen umzugehen, insbesondere solchen, die dem
weiblichen Geschlecht gelten. Seine emotionale Orientierungslosigkeit legt offen, dass
der Cavaliere sich nicht nur von seiner misogynen Grundhaltung entfernt, sondern auch
erkennt, dass er nicht weil}, wie er sich Frauen gegeniiber verhalten soll, sobald er sich
in einer affektiven Abhéngigkeit befindet. Wiirde der Cavaliere jedoch die Strategie
Mirandolinas vollstdndig durchschauen, wire ihm bewusst, dass seine Empfindungen
nicht das Resultat authentischer gegenseitiger Zuneigung sind, sondern vielmehr auf
einer gezielten Tauschung seitens der Protagonistin beruhen. In der darauffolgenden
Szene begegnet ihm Fabrizio, der ihn hinsichtlich der abrupten Abreise zur Rede stellt
und sich personlich um die Begleichung der Rechnung bemiiht. Dieses plotzliche
Aufeinandertreffen verleiht der Situation zusétzliche Brisanz, da es das Spannungsfeld

zwischen Tduschung, emotionaler Manipulation und gesellschaftlicher Etikette weiter

verscharft:
FABRIZIO: E vero, signore, che vuole il conto?
CAVALIERE: Si, ’avete portato?

678 Spranzi 2010, S. 54.
7% Goldoni 2012, 11.14, S. 72.

223



FABRIZIO: Adesso la padrona lo fa.
CAVALIERE: Ella fa i conti?

FABRIZIO: Oh, sempre ella. Anche quando viveva suo padre. Scrive e sa far di
conto meglio di qualche giovane di negozio.

CAVALIERE: (Che donna singolare ¢ costei!) (da s¢)°*°

An dieser Stelle der Handlung wird erneut Mirandolinas 6konomische und soziale
Selbstbestimmtheit hervorgehoben. Sie verfiigt {iber die vollstdndige Kontrolle iiber ihr
Geschift, was von Fabrizio gegeniiber dem Cavaliere explizit betont wird. Bereits in
jungen Jahren, so berichtet er, war Mirandolina im Gasthaus ihres Vaters fiir zentrale
organisatorische Aufgaben zustindig, sie fiihrte die Abrechnungen, verwaltete die
Waische und war regelmafBig in der Kiiche tétig. Diese Beschreibung wird durch Herry
bestitigt, der konstatiert: ,,Lui [il padre] vivo, Mirandolina faceva gia i conti, si
occupava della biancheria, andava volentieri in cucina.“®®! Dieses Zitat macht deutlich,
dass Mirandolina nicht nur als Vertreterin des weiblichen Geschlechts, sondern zugleich
als okonomisch versierte Unternehmerin auftritt.®®? Sie beherrscht Tatigkeiten, die im
gesellschaftlichen Kontext des 18. Jahrhunderts dem ménnlichen Sektor zugeordnet
waren, insbesondere das Schreiben und Rechnen. Diese Fahigkeiten sind Ausdruck
ithrer wirtschaftlichen Unabhédngigkeit und verdeutlichen, dass sie als padrona di se
stessa (Herrin ihrer selbst) agiert. In ihrer 6konomischen Selbststdndigkeit manifestiert
sich eine moderne weibliche Identititsform, die sich nicht durch Abhingigkeit von
ménnlichen Figuren, sondern durch eigenverantwortliches Handeln und Rationalitét
auszeichnet.®83 Als sie dem Cavaliere wenig spiter die Rechnung personlich {iberbringt,
wird diese Stdrke abermals evident. In Szene 11.16 sieht der Cavaliere sie bereits aus der
Ferne auf sich zukommen und reagiert darauf mit innerer Unruhe: Die bloBe Prisenz
Mirandolinas 16st in ihm eine erneute emotionale Erschiitterung aus, was seine
beginnende emotionale Abhingigkeit unterstreicht und zugleich die Wirksamkeit ihrer

Strategie bestitigt:

CAVALIERE: [...] Che vedo? Mirandolina? Che vuole da me? Ha un folgio in mano.
Mi portera il conto. Che cosa ho da fare? Convien soffrire quest’ultimo
assalto. Gia da qui a due ore io parto.%*

Der Cavaliere befindet sich in einem inneren Konfliktzustand, als er Mirandolina

erblickt: Seine emotionale Aufgewiihltheit ist offensichtlich, denn er ist sich der

680 Goldoni 2012, 1114, S. 72.

88! Ginette Herry, Carlo Goldoni. Biografia ragionata. Tomo Il 1750-1753, Venedig: 2009, S. 486.
682 Cf. Spranzi 2010, S. 35.

683 Cf. Eugene Steele, Carlo Goldoni. Life, Work, and Times, Ravenna: 1981, S. 89.

8% Goldoni 2012, 1116, S. 73.

224



Tatsache bewusst, dass ithre Anwesenheit seine Entschlusskraft unterminiert. Trotz
seiner inneren Unsicherheit bekréftigt er seine Absicht, das Gasthaus innerhalb von
zwei Stunden zu verlassen.

Mirandolina jedoch erkennt instinktiv die Schwiéche des Cavaliere und weill die
Situation zu ihren Gunsten zu nutzen. In der anschlieenden Szene I1.17 entfaltet sich
ein Dialog, der exemplarisch fiir ihre taktische Raffinesse steht: Sie schafft es, auf
subtile Weise Einfluss auf sein Verhalten zu nehmen, indem sie gezielt seine
Unsicherheit verstirkt und zugleich scheinbare Gleichgiiltigkeit signalisiert. Durch
diese ambivalente Kommunikation gelingt es ihr, den Cavaliere emotional weiter an

sich zu binden, was die Wirksamkeit ihrer manipulativen Strategie erneut unter Beweis

stellt.

MIRANDOLINA: Signore. (mestamente)

CAVALIERE: Che c¢’¢, Mirandolina?

MIRANDOLINA: Perdoni. (stando indietro)

CAVALIERE: Venite avanto.

MIRANDOLINA: Ha domandato il suo conto; I’ho servita. (mestamente)

CAVALIERE: Date qui.

MIRANDOLINA: Eccolo. (si asciuga gli occhi col grembiale, nel dargli il conto)

CAVALIERE: Che avete? Piangete?

MIRANDOLIN:  Niente, signore, mi ¢ andato del fumo negli occhi.

CAVALIERE: Del fumo negli occhi? Eh! Basta ... quanto importa il conto? (legge)
Venti paoli? In quattro giorni un trattamento si generoso: venti paoli?

MIRANDOLINA: Quello ¢ il suo conto.

CAVALIERE: E i due piatti particolari che mi avete dato questa mattina, non ci sono
nel conto?

MIRANDOLINA: Perdoni. Quel ch’io dono, non lo metto in conto.

CAVALIERE: Me li avete voi regalati?

MIRANDOLINA: Perdoni la liberta. Gradisca per un atto di ... (si copre, mostrando di
piangere)

CAVALIERE: Ma che avete?

MIRANDOLINA: Non so se sia il fumo, o qualche flussione di occhi.

CAVALIERE: Non vorrei che aveste patito, cucinando per me quelle due preziose

vivande.

225



MIRANDOLINA: Se fosse per questo, lo soffrirei ... volentieri ... (mostra trattenersi di
piangere)

CAVALIERE: (Eh, se non vado via!) (da sé) Orsu, tenete. Queste sono due doppie.
Godetele per amor mio ... e compatitemi ... (s imbroglia)®

Dieser kurze Dialogabschnitt offenbart eine Vielzahl interpretativer Aspekte: Die
Regieanweisungen, die Goldoni Mirandolinas Verhalten zuordnet, lassen erkennen,
dass es sich bei ihrem Auftreten um ein bewusst inszeniertes Rollenspiel handelt. Die
Protagonistin tritt als scheinbar gekrdnkte und zuriickhaltende Wirtin auf, deren
Verhalten, das unauffillige Verharren im Hintergrund sowie das wiederholte
Abwischen von Trénen, als theatralische Mittel der Tduschung zu deuten sind. Ziel
dieser affektgeladenen Inszenierung ist es, die Aufmerksamkeit des Cavaliere zu
gewinnen und ihn emotional zu involvieren, was ihr, wie dessen Reaktion zeigt, auch
gelingt.

Ein weiteres Element ihrer Strategie ist die auffallend niedrig kalkulierte Rechnung:
Vier Ubernachtungen samt groBziigiger Verpflegung belaufen sich auf lediglich
zwanzig Paoli (Silbermiinzen, die im 16.-18. Jahrhundert vor allem in der Toskana
gebrauchlich waren). Diese bewusst gewéhlte Geste der GroBzligigkeit erstaunt den
Cavaliere, worauthin Mirandolina erkléart, dass Geschenke nicht berechnet wiirden.
Damit signalisiert sie nicht nur ihre dkonomische Souverdnitit, sondern auch eine
subtile Form der emotionalen Zuwendung, indem sie die beiden von ihr personlich
zubereiteten Speisen als unentgeltliche Gaben deklariert. Diese Geste konnte als
Umkehrung der Geschenkpraxis des Conte und des Marchese gelesen werden, die
Mirandolina mit kostspieligen Aufmerksamkeiten umwarben, wihrend sie hier selbst
zum aktiven Subjekt der Gabe wird, allerdings im Rahmen einer manipulativen Absicht.
Auffillig ist ferner die fragmentarische Syntax beider Figuren in diesem Dialog: Das
wiederholte Abbrechen von Satzstrukturen signalisiert eine affektive Erregung und
weist auf die spezifische Sprache der Emotion hin, mit der Mirandolina gezielt operiert.
Um jedoch ein mogliches Scheitern ihrer Strategie zu verhindern, greift sie in einem
entscheidenden Moment zu ihrem stirksten Mittel: dem vorgetduschten
Ohnmachtsanfall, einer spektakuldren Geste mit garantierter dramatischer Wirkung (,,lo

svenimento sicura dell’effetto risolutivo di questa mossa spettacolare*686).

MIRANDOLINA: (Senza parlare, cade come svenuta sopra una sedia)

CAVALIERE: Mirandolina. Ahimé! Mirandolina, E svenuta. Che fosse innamorata di
me? Ma cosi presto? E perché no? Non sono io innamorato di lei? Cara

85 Goldoni 2012, 11.17, S. 73 f.
686 Spranzi 2010, S. 56.

226



Mirandolina ... Cara? Io cara ad una donna? Ma se ¢ svenuta per me.
Oh come tu sei bella! Avessi qualche cosa per farla rinvenire. lo che
non pratico donne, non ho spiriti, non ho ampolle. Chi ¢ di 1a? Vi ¢
nessuno? Presto ... Andero io. Poverina! Che tu sia benedetta! (parte, e
poi ritorna)

MIRANDOLINA: Ora poi ¢ caduto affatto. Molte sono le nostre armi, colle quali si
vincono gli uomini. Ma quando sono ostinati, il colpo di riserva
sicurissimo ¢ uno svenimento. Torna, torna. (si mette come sopra)

CAVALIERE: (Torna con un vaso d’acqua) Eccomi, eccomi. E non ¢ ancor rinvenuta.
Ah, certamente costei mi ama. (la spruzza, ed ella si va movendo)
Animo, animo. Son qui, cara. Non partird piu per ora.®®’

Die vorgetduschte Ohnmacht Mirandolinas fungiert, wie Anglani prizise analysiert, als
katalytischer Moment, der beim Cavaliere die zuvor unterdriickte und verleugnete
Emotion freisetzt: ,libera il linguaggio della passione“®®, der bis dahin kontrolliert,
verdrangt und unterdriickt worden war. Dieses korperliche Zeichen, die Simulation
eines physischen Zusammenbruchs, wird von Mirandolina bewusst instrumentalisiert,
um beim Cavaliere einen emotionalen Durchbruch herbeizufiihren. Hafner erkennt
hierin ein gezieltes Machtinstrument, das nicht auf Schwiéche, sondern auf strategischer
Starke beruht, mit dem Ziel, dem Cavaliere ein Liebesbekenntnis zu entlocken, was ihr
schlieBlich auch gelingt.%® Die daraus resultierende emotionale Reaktion des Cavaliere,
in Form eines indirekten, aber eindeutigen Liebesgestindnisses, markiert den
Wendepunkt in seinem inneren Konflikt. Die zuvor konsequent behauptete Misogynie
und rationale Selbstbeherrschung erodieren zugunsten eines affektiv gesteuerten
Verhaltens. Dennoch ist dieses Eingestindnis nicht vollstindig artikuliert, sondern
duBert sich durch Andeutungen, rhetorische Auslassungen und Fragen, die seine
Orientierungslosigkeit und den inneren Widerstreit verdeutlichen. Die Ursache dieser
inneren Zerriittung liegt in der performativen Tduschung Mirandolinas. Wie Schwaderer

hervorhebt, {ibt die Protagonistin eine ,,eigenartig ambivalente Faszination* %

aus,
deren korperliche Zeichen, insbesondere die Ohnmacht, in ein System kalkulierter
Tauschung integriert sind.®! Der Cavaliere interpretiert dieses Zeichen irrtiimlich als
authentischen ~ Ausdruck  weiblicher  Leidenschaft, was seine  kognitive
Fehlwahrnehmung und damit seine emotionale Verwundbarkeit demonstriert. ®? In

Wirklichkeit jedoch bleibt Mirandolina die beherrschende Instanz. Dies wird nochmals

%87 Goldoni 2012, 11.17, S. 74 f.

688 Anglani 1983, S. 212.

689 Cf. Hafner 1994, S. 99.

90 Richard Schwaderer, Ein europdischer Komddienautor. Carlo Goldoni zum 300. Geburtstag. Carlo
Goldoni commediografo europeo nel terzo centenario della nascita, Miinchen: 2008, S. 160.

1 Cf. Schwaderer 2008, S. 160.

92 Cf. Scognamiglio 2002, S. 118.

227



durch ihr unmittelbar anschlieBendes Soliloquium unterstrichen, das sie in Abwesenheit
des Cavaliere &uBert, wihrend er Wasser holen geht. Darin konstatiert sie mit
Selbstbewusstsein, dass ihre Inszenierung den gewiinschten Effekt erzielt habe, ein
Htreffsicherer Schlag®, der den Cavaliere endgiiltig emotional entwaftnet. Ihre Strategie
ist damit weitgehend erfolgreich: Das Ziel, seine Liebe zu gewinnen, wurde erreicht.
Um den Triumph jedoch vollstindig zu realisieren, fehlt lediglich, wie Mirandolina dem
Publikum offenbart, die Offentliche Sichtbarmachung dieses Liebesbekenntnisses
(Szene 11.19). Thre List folgt somit einer finalen Logik der Enthiillung, die die theatrale

Dimension der Komddie in ihrer gesamten Tragweite betont:

MIRANDOLINA: [D’impresa ¢ fatta. Il di lui cuore ¢ in fuoco, in fiamma, in cenere.
Restami solo, per compiere la mia vittoria, che si renda pubblico il mio

trionfo, a scorno degli uomini presuntuosi, ¢ ad onore del nostro

sess0.%%

Mirandolina verdeutlicht in ihrer Reflexion, dass ihr strategisches Vorgehen den
intendierten Erfolg erzielt hat. Durch die metaphorische Bildsprache des ,,in Flammen
stehenden und zu Asche verbrannten Herzens* wird die vollstindige emotionale
Uberwiltigung des Cavaliere visualisiert: Er ist, wie von ihr intendiert, der Leidenschaft
fiir sie vollig verfallen und verliert infolgedessen seine Selbstkontrolle.5%* Die Metapher
fungiert als rhetorisches Mittel zur Veranschaulichung seiner inneren Auflésung, wobei
Mirandolina zugleich demonstrativ ihre Machtposition gegeniiber ihm markiert. Seine
Liebe wird nicht als zirtliches Gefiihl dargestellt, sondern, wie die Formulierung
suggeriert, als destruktive Kraft, die sich selbst verzehrt und ihn der Vernichtung
zufiihrt.

Die vorgetiduschte Ohnmacht der Protagonistin verstirkt diesen Effekt maBgeblich:
Sie fungiert als entscheidendes Manipulationsinstrument, das den Cavaliere emotional
bindet und ihn zu einem unmittelbaren Liebesgestindnis veranlasst. In diesem Moment
hat sich die Strategie Mirandolinas als vollkommen wirksam erwiesen. Der Cavaliere,
der urspriinglich seine Abreise beschlossen hatte, revidiert seinen Entschluss und
verbleibt, getrieben von der aufrichtigen Sorge um Mirandolina, im Gasthaus. Diese
Entscheidung erweist sich retrospektiv als verhdngnisvoll fiir ihn, da sie ihn noch tiefer
in das Netz der Tduschung verstrickt.

Fiir Mirandolina hingegen bedeutet dieser Moment die erfolgreiche Rettung eines
Plans, der zwischenzeitlich durch die drohende Abreise des Cavaliere zu scheitern

drohte. Thre taktische Flexibilitdt und situative Intelligenz ermdglichen es ihr, durch

93 Goldoni 2012, 11.19, S. 76.
694 Cf. Schwaderer 2008, S. 163.

228



einen gezielten performativen Akt den Ausgang der Situation zu ihren Gunsten zu

wenden.

8.3.4 La scena dello stirare

Die sogenannte Biigelszene, die bereits im Vorwort der Komddie von Goldoni eigens
hervorgehoben wird, zihlt zu den zentralen Momenten der dramaturgischen Zuspitzung,
in der die Protagonistin Mirandolina ihre Uberlegenheit gegeniiber dem Cavaliere
pointiert zur Schau stellt.®”> In dieser Szene wird der Cavaliere, der sich in wachsender
Abhidngigkeit zu Mirandolina befindet, von ihr nicht nur verspottet, sondern
metaphorisch ,hingerichtet, in dem Sinne, dass sie durch ihre strategische
Uberlegenheit seine emotionale Wehrlosigkeit bloBlegt und ausnutzt.

Bevor jedoch auf diese ikonische Szene eingegangen wird, erscheint es geboten,
zundchst die Szenen III.1 bis III.3 zu analysieren, da sie als vorbereitender
dramaturgischer Rahmen fungieren. Der dritte Akt beginnt in Mirandolinas
personlichem Raum, der durch das sichtbare Biigelgut als Raum der hduslichen Arbeit
markiert ist. Die Biligelwédsche fungiert dabei nicht nur als Ausdruck ihrer
geschiftlichen Tatigkeit, sondern zugleich als Kulisse fiir ein strategisch inszeniertes

Machtspiel zwischen den Geschlechtern:

MIRANDOLINA: Orsu, ’ora del divertimento ¢ passata. Voglio ora badare a’ fatti miei.
Prima che questa biancheria si prosciughi del tutto, voglio stirarla. Ehi,
Fabrizio.[...] Fatemi un piacere. Portatemi il ferro caldo.**®

Mirandolinas Ankiindigung markiert eine Zésur im dramaturgischen Verlauf der
Komdodie: Die Phase des Spiels und der koketten Manipulation scheint abgeschlossen
zu sein, stattdessen kehrt sie nun demonstrativ zu ihrer alltdglichen Tétigkeit als
Gastwirtin zurlick. In diesem Zusammenhang wird das Motiv der biancheria erneut
thematisiert, das sich somit als konzeptioneller Rahmen ihrer strategischen Handlungen

abzeichnet. Wie Anglani prizise herausarbeitet:

la biancheria [ritorna], nella prima battuta dell’atto [terzo] e poi in tutti i gesti dello stirare,
alla sua nuda realta di oggetto casalingo, segno e strumento del lavoro quotidiano. Rottasi la

metafora, scomparso 1’alone allusivo del doppio e dello scambio, la biancheria sara allora,

solamente, ,biancheria’.®”’

Die zweite Szene des dritten Aktes eroffnet mit einem kurzen Monolog Mirandolinas,
in dem sie reflektiert, dass ihr Lacheln ein gezielt eingesetztes Mittel zur Einflussnahme

auf das maénnliche Geschlecht darstellt. Thre Aussage verweist auf ein bewusst

95 Cf. Goldoni 2012, L autore a chi legge, S. 8.
996 Goldoni 2012, 111.1, S. 77.
7 Anglani 1983, S. 216.

229



gesteuertes Spiel mit weiblicher Reizwirkung, das als Bestandteil ihrer strategischen
Manipulation verstanden werden kann. Das Licheln fungiert hier nicht als Ausdruck
spontaner Emotion, sondern als kalkuliertes Instrument sozialer Interaktion, durch das
Mirandolina ihre Féhigkeit zur Beherrschung ménnlicher Affekte und Reaktionen unter
Beweis stellt. In diesem Sinne positioniert sich die Protagonistin erneut als Akteurin
eines performativen Selbst, das durch die bewusste Kontrolle nonverbaler

Kommunikation Macht generiert:

MIRANDOLINA: Mi par di ridere a far che gli uomini facciano a modo mio. E quel caro
signore Cavaliere, ch’era tanto nemico delle donne? Ora se volessi,
sarei padrona di fargli fare qualunque bestialita.**®

Dariiber hinaus erldutert die Protagonistin in ihrem Monolog, dass der Moment, in dem
sich der Cavaliere in sie verliebt hat, ihr eine umfassende Kontrolle {iber sein Handeln
verschafft habe. Eine solche selbstbewusste Reflexion weiblicher Macht wire im
Florenz des 18. Jahrhunderts fiir eine biirgerliche Frau, insbesondere eine Wirtin,
gesellschaftlich kaum akzeptabel gewesen. AuBlerhalb der Biihne hétte eine derart
offene Behauptung sozialer Uberlegenheit gegeniiber einem Adligen schnell als
anmaflend oder unsittlich gegolten. Innerhalb ihres Gasthauses jedoch, einem sozialen
Zwischenraum mit eigener Dynamik, und insbesondere im Rahmen der Komddie
konnte Mirandolina diese Kontrolle ausiiben und zugleich ironisch kommentieren. Sie
konstatiert, dass er sich nun in einem Zustand emotionaler Abhingigkeit befinde, in
dem er bereit sei, sich jeder ihrer Launen zu fligen. Diese Aussage verdeutlicht die
Asymmetrie der Machtverhiltnisse zwischen ihr und dem Cavaliere. Unmittelbar im
Anschluss an diesen Monolog tritt dessen Diener auf die Biihne und iiberreicht
Mirandolina, im Auftrag seines Herrn, ein goldenes Fldschchen. Dieses Geschenk
fungiert nicht nur als symbolischer Ausdruck der aufkommenden Leidenschaft des

Cavaliere, sondern auch als weiteres Indiz fiir seinen schrittweisen Kontrollverlust:

SERVITORE: Il mio padrone la riverisce, ¢ manda a vedere come sta? [...] Dico cosi,
che beva un poco di questo spirito di melissa, che le fara assai bene. (le
da una boccetta d’oro)

MIRANDOLINA: [...] Perché non mi ha dato lo spirito di melissa, quando mi ¢ venuto
quell’orribile svenimento?

SERVITORE: Allora questa boccetta egli non 1’aveva. [...] Sentite. In confidenza. Mi
ha mandato ora a chiamar un orefice, I’ha comprata, e I’ha pagata
dodici zecchini; e poi mi ha mandato dallo speziale a comprar lo spirito.
[...] Ridete?

98 Goldoni 2012, I11.2, S. 78.
230



MIRANDOLINA: Rido, perché mi manda il medicamento, dopo che son guarita del male.
[...] Via, ne beverdo un poco per preservativo. (beve) Tenete,
ringraziatelo. (gli vuol dar la boccetta) |[...] Portategli la sua boccetta, e
ditegli che lo ringrazio. [...] Vi dico che gliela portiate, che non la
voglio.®”

Das Geschenk der boccettina d’oro an Mirandolina stellt, nach Abbrugiati, nicht
lediglich eine Geste romantischer Zuneigung dar, sondern ist zugleich als ein Akt der
Unterwerfung unter die Konventionen des hofischen Liebesdiskurses zu
interpretieren.’® In deutlichem Kontrast zu ihrer bisherigen taktisch kontrollierten, aber
dennoch charmanten Haltung zeigt sich Mirandolina zu Beginn des dritten Aktes nun
demonstrativ distanziert und ablehnend. Ihre Reaktion auf die Ubergabe des Geschenks
durch den Diener des Cavaliere ist von Spott und offensichtlicher Geringschitzung
geprigt. Sie kommentiert mit ironischem Unterton, dass es widerspriichlich sei, ihr eine
Arznei erst dann zu iiberreichen, wenn sie langst genesen sei, und offenbart damit ihr
Desinteresse am materiellen Wert des Geschenks. Obwohl sie einen Schluck des
Melissengeistes zu sich nimmt, verweigert sie das Geschenk letztlich, indem sie es dem
Diener mit der Bitte zuriickgibt, es seinem Herrn zurlickzubringen. Diese symbolische
Geste der Zuriickweisung ist als bewusste Zuriickweisung der emotionalen Anndherung
zu deuten und wirkt aus Sicht des Cavaliere wie eine Krankung. Abbrugiati zufolge ist
die emotionale Erschiitterung des Cavaliere umso intensiver, je mehr er sich zuvor in
der Illusion wiegte, tatsdchlich von Mirandolina geliebt zu werden. °! Die
darauffolgende dritte Szene beginnt konsequenterweise mit einer erneuten Reflexion

Mirandolinas, in der sie ihre Strategie weiter entfaltet:

MIRANDOLINA: Uh, ¢ cotto, stracotto e biscottato! Ma siccome quel che ho fatto con lui,
non ’ho fatto per interesse, voglio ch’ei confessi la forza delle donne,
senza poter dire che sono interessate ¢ venali.

FABRIZIO: Ecco qui il ferro. (sostenuto, col ferro da stirare in mano) [...] Signora
si, ¢ caldo [...].7"

Mirandolina offenbart dem Publikum in expliziter Weise den emotionalen Zustand des
Cavaliere, der vollstindig von der Leidenschaft fiir sie eingenommen ist. Laut
Schwaderer bedient sich die Protagonistin dabei einer metaphorisch aufgeladenen

Sprache, ndmlich ,,der Metaphorik des Backens und Verbrennens, um in einer ganz

699 Goldoni 2012, TI1.2, S. 78 .
700 Abbrugiati 2014, S. 157.

701 Cf. Abbrugiati 2014, S. 158.
702 Goldoni 2012, 1113, S. 80.

231



unmittelbaren, lebendig-sprechsprachlichen sich steigernden Dreierfigur die extreme
Leidenschaft des Cavaliere auszudriicken.*7%3

Die von Mirandolina vorgenommene Einschitzung der Situation lisst dabei nicht nur
Riickschliisse auf die leidenschaftliche Verstrickung des Cavaliere zu, sondern legt
zugleich auch ihre eigene Motivation offen: Sie will den Cavaliere zu der Einsicht
fuhren, dass Frauen nicht schwach, kduflich oder oberfldchlich seien, sondern iber
Stiarke, Unabhéngigkeit und Wiirde verfiigen. Diese Intention wirft jedoch eine
ambivalente Problematik auf: Warum akzeptiert Mirandolina die Geschenke des Conte
und des Marchese, wihrend sie das Geschenk des Cavaliere, die boccettina d’oro,
bewusst zuriickweist? Ein moglicher Interpretationsansatz dieser scheinbaren
Inkonsistenz kdnnte in der unterschiedlichen Beziehungskonstellation liegen: Der Conte
und der Marchese repridsentieren jene aristokratische Mainnlichkeit, die, ihrer Rolle
entsprechend, Frauen durch materielle Giiter zu verfiihren trachtet, wobei die
Protagonistin diese Gaben annimmt, jedoch keine Gegenleistung erbringt. Im Fall des
Cavaliere jedoch kehrt sich die Dynamik um: Hier ist es Mirandolina, die ihn mittels
der bewussten Geste des ,Nicht-in-Rechnung-Stellens* ihrer kulinarischen
Darbietungen in eine emotionale Abhéngigkeit fiihrt, eine Strategie, die genau jenem
méinnlichen Muster entspricht, das sie selbst untergrabt. Im gesellschaftlichen Kontext
des 18. Jahrhunderts war eine solche Geste fiir eine biirgerliche Wirtin besonders heikel,
da GroBzligigkeit gegeniiber einem Adligen leicht als AnmafBung oder versteckte
Verfithrung interpretiert werden konnte. Indem Mirandolina dieses Mittel dennoch
gezielt einsetzt, agiert sie mit hoher sozialer Intelligenz innerhalb eines schmalen
Handlungsspielraums, der ihr als Gastgeberin offensteht. Goldoni inszeniert diese
subtile Umkehrung klassischer Geschlechterrollen als bewusstes Spiel mit
gesellschaftlichen Erwartungen, und verleiht seiner Protagonistin dadurch ein Mal3 an
Kontrolle, das in der Realitit kaum offen moglich gewesen wire. Wenn der Cavaliere
seinerseits mit einem Geschenk reagiert, vollzieht er einen symbolischen Akt der
Anndherung, den Mirandolina unterbricht, um die Distanz zwischen ihnen
aufrechtzuerhalten und den Fortgang ihrer strategischen Verfiihrung nicht zu gefahrden.
Die boccettina d’oro fungiert somit als symbolisches Medium der Verfithrung, dem
Mirandolina bewusst entzieht, da sie keinerlei emotionale Bindung eingehen will. In
Szene I11.4 tritt der Cavaliere in Mirandolinas Arbeitszimmer, das zugleich ein Ort des

weiblich konnotierten Arbeitens und der Selbstbestimmung ist, um eine Erklidrung fiir

703 Schwaderer 2008, S. 163.
232



die Riickgabe des Fldschchens zu erhalten. Mirandolinas Reaktion ist dabei von

demonstrativer Herablassung geprégt::

CAVALIERE: Perché avete ricusato una piccola boccettina, che vi ho mandato?

MIRANDOLINA: Che voleva ch’io ne facessi? (stirando) [...| Per grazia del cielo, non
sono soggetta agli svenimenti. Mi ¢ accaduto oggi quello che non mi ¢
accaduto mai piu. (stirando)

CAVALIERE: Cara Mirandolina ... non vorrei esser io stato cagione di quel funesto
accidente.

MIRANDOLINA: Eh si, ho timore che ella appunto ne sia stata la causa. (stirando) |[...]
Mi ha fatto bere quel maledetto vino di Borgogna, e mi ha fatto male.
(stirando con rabbia)

CAVALIERE: Come? Possibile? (rimane mortificato)
MIRANDOLINA: E cosi senz’altro. In camera sua non ci venga mai pill. (stirando)

CAVALIERE: v’intendo. In camera mia non ci verrete piu? Capisco il mistero. Si, lo
capisco. Ma veniteci, cara, che vi chiamerete contenta. (amoroso)704

Der Cavaliere erkundigt sich in dieser Szene nach dem Grund fiir die Zuriickweisung
seines Geschenks, woraufthin Mirandolina in subtiler Weise seine vermeintliche
Verantwortung fiir ihre Ohnmacht ins Spiel bringt. Indem sie andeutet, diese sei durch
ihn verursacht worden, suggeriert sie eine emotionale Nihe, die in Wahrheit nur Teil
ihrer manipulativen Strategie ist.”> Mirandolina ldsst den Cavaliere im Glauben, er sei
der Ausloser ihrer Schwiche, eine Vorstellung, die seine aufkeimende Leidenschaft
weiter intensiviert.

Besonders hervorzuheben ist dabei die bewusste Verdrehung der Tatsachen: Obwohl
Mirandolina zuvor selbst erkldrt hatte, der Burgunderwein sei ihr Lieblingswein, stellt
sie ithn nun als Ursache fiir ihre Ohnmacht dar. Diese argumentative Wendung
unterstreicht den ambivalenten und strategisch motivierten Charakter der Protagonistin,
die bereit ist, widerspriichliche Aussagen zu instrumentalisieren, um ihr Ziel zu
erreichen. Sie konkretisiert ihre Ablehnung, indem sie erklért, sie werde das Zimmer
des Cavaliere nicht linger betreten. Diese Aussage ruft beim Cavaliere jedoch eine
gegenteilige Reaktion hervor: Er begegnet ihr mit liebevollen Worten und deutet an,
dass er ihr erneut den Besuch in seinem Zimmer gestatten mochte, diesmal mit dem
Ziel, sie zufriedenzustellen. Diese Reaktion verweist darauf, dass der Cavaliere die
gesamte Situation bereits als eine Art spielerisches Werben oder erotisches Rollenspiel

interpretiert.

%4 Goldoni 2012, I11.4, S. 81 f.
795 Cf. Abbrugiati 2014, S. 158.

233



Ein weiteres dramaturgisches Mittel, das Mirandolinas distanzierte Haltung verstérkt,
ist ihre fortwdhrende Beschéftigung mit dem Biigeln. Die Regieanweisung stirando
(bligelnd) signalisiert Mirandolinas kontrollierte Gespriachsfiihrung: Indem sie das
Gesprich beildufig wiahrend einer alltiglichen Téatigkeit fithrt und den Cavaliere kaum
ansieht, wahrt sie emotionale Distanz und demonstriert ihre Uberlegenheit in der
Situation. Als das Biigeleisen schlieflich an Hitze verliert, nutzt sie dies als
Gelegenheit, um Fabrizio zu rufen und sich auf diese Weise weiter vom Cavaliere zu

distanzieren:

MIRANDOLINA: Questo ferro ¢ poco caldo. Ehi; Fabrizio? Se I’altro ferro ¢ caldo,
portatelo. (forte verso la scena)

CAVALIERE: Fatemi questa grazia, tenete questa boccetta.

MIRANDOLINA: In verita, signor Cavaliere, dei regali io non ne prendo. (con disprezzo,
stirando) [...]

CAVALIERE: E vorreste fare a me questo torto? E disgustarmi?

MIRANDOLINA: Che importa a lei, che una donna la disgusti? Gia le donne non le puo
vedere. [...]

CAVALIERE: Il mio cambiamento non ¢ lunatico. Questo ¢ un prodigio della vostra

bellezza, della vostra grazia. [...]

MIRANDOLINA: Non vuol che rida? Mi burla, e non vuol ch’io rida?”*

Dass das Biigeleisen im Verlauf des Gesprichs mit dem Cavaliere an Temperatur
verliert, kann als bedeutungsvolle Metapher gelesen werden: Es spiegelt symbolisch
den emotionalen Wendepunkt in Mirandolinas Strategie wider. Die nachlassende Hitze
steht dabei fiir das Abkiihlen der affektiven Dynamik, genauer: fiir das erloschen jener
Leidenschaft, die der Cavaliere bis zu diesem Zeitpunkt noch zu verspiiren glaubte.

Laut Schwaderer:

symbolisieren die Biigelszenen 3 und 4 des dritten Akts zusétzlich den Vorgang weiblicher
Verfiihrung. Die Wische als amourdses Zeichen wird mit dem heiflen Eisen gebiigelt und
visualisiert damit das Liebesfeuer des Cavaliere gegeniiber Mirandolina. Merkantiles und
traditionelles Zeichen der Liebe — das Feuer, die Hitze — vermischen sich.”"’

Das Biigeleisen fungiert in dieser Szene als zentrales Metaphernsymbol fiir die
Affektlage und Beziehungskonstellation innerhalb des dramatischen Geschehens. Es
zirkuliert zwischen Mirandolina, dem Cavaliere und Fabrizio, demjenigen, der als
zukiinftiger Ehemann in Aussicht steht und zugleich das erloschene Eisen entfernt

sowie ein neu erhitztes bringt. Diese wiederholte Ubergabe verweist nicht nur auf den

706 Goldoni 2012, 111.4, S. 82.
707 Schwaderer 2008, S. 162.

234



Wechsel des Begehrens, sondern auch auf die emotionale Temperatur der jeweiligen
Beziehung. Die Handlung suggeriert damit eine schrittweise Verschiebung der
affektiven Zentrierung von Mirandolina weg vom Cavaliere hin zu Fabrizio.

In seinem Verhalten offenbart der Cavaliere eine emotionale Regression: Er agiert
weniger als souverdner Aristokrat denn als bediirftiger Liebender, der, vergleichbar mit
einem vernachldssigten Kind, um Aufmerksamkeit ringt. Dieses Verhalten steht im
diametralen Gegensatz zu seiner fritheren, misogyn geprigten Attitiide. Die
Protagonistin konfrontiert ihn darauthin mit seinem widerspriichlichen Frauenbild und
deckt die Inkonsistenz seiner affektiven Haltung auf: Seine ideologische Wandlung
erscheint weniger als bewusste Einsicht denn als schwankende Reaktion auf
individuelle emotionale Reize.”*® Der Cavaliere, unfihig zur kritischen Reflexion seines
Verhaltens, antwortet mit schmeichelhafter Galanterie, indem er ihre &uBlere
Erscheinung und freundliche Wesensart fiir seine innere Wandlung verantwortlich
macht. Diese entwaffnend naive Offenbarung wird von Mirandolina jedoch mit Hohn
quittiert. Thr spottisches Lachen stellt eine gezielte Degradierung dar, die den Cavaliere
in seiner Unwissenheit {liber die tatsdchliche Dynamik der Situation bloBstellt. Wéhrend
er noch immer auf die Annahme seines Geschenks hofft, bewegt sich Mirandolina

bereits auf die finale Phase ihrer strategischen Demaskierung zu:

CAVALIERE: [...] Via, prendete questa boccetta. [...] Prendetela, o mi farete andare
in collera.

MIRANDOLINA: Fabrizio, il ferro. (chiamando forte, con caricatura)
CAVALIERE: La prendete, o non la prendete? (alterato)

MIRANDOLINA: Furia, furia. (prende la boccetta, e con disprezzo la getta nel paniere
della biancheria)

CAVALIERE: La gettate cosi?
MIRANDOLINA: Fabrizio! (chiama forte, come sopra)’®

Mirandolina lésst sich schlieBlich zum Schein auf das instdndige Werben des Cavaliere
ein und nimmt dessen Geschenk an, wirft es jedoch sogleich achtlos in den
Waischekorb. Diese Geste besitzt hohe symbolische Aussagekraft: Sie bringt nicht nur
ihre demonstrative Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem materiellen Wert des Geschenks
zum Ausdruck, sondern unterstreicht zugleich ihre emotionale Distanz sowie ihre
iiberlegene, souverdne Haltung dem Cavaliere gegeniiber. Vor dem Hintergrund der

gesellschaftlichen Ordnung des 18. Jahrhunderts, in der Frauen vor allem auf ihre Rolle

798 Cf. Abbrugiati 2014, S. 159.
79 Goldoni 2012, I11.4, S. 82 f.

235



als Ehefrauen und Miitter reduziert und ménnlicher Autoritdt untergeordnet waren,
wirkt Mirandolinas selbstbestimmtes Handeln besonders subversiv. Von Frauen wurde
erwartet, Geschenke von Mainnern mit Dankbarkeit entgegenzunehmen, da diese
symbolisch sowohl Zuneigung als auch 6konomische Versorgung signalisierten. Die
Ablehnung oder gar Geringschiitzung solcher Gesten stellte eine Uberschreitung der
etablierten Verhaltensnormen dar und konnte als Affront gegen die ménnliche Ehre
verstanden werden. Thre bewusste Distanzierung von 6konomischer Abhéngigkeit und
emotionaler Unterwerfung stellt eine gezielte Infragestellung traditioneller weiblicher
Rollenzuschreibungen dar. Der demonstrative Umgang mit dem Geschenk wird so zur
performativen Zuriickweisung der ménnlichen Avance. Die Verletzung des Cavaliere
manifestiert sich unmittelbar in seiner rhetorischen Reaktion, die seine Verwunderung
und sein inneres Unversténdnis offenbart.

Wihrend der gesamten Szene bleibt Mirandolina in einer bewusst abweisenden Rolle
verhaftet. Diese Haltung konkretisiert sich nicht nur in ihrer sprachlichen Ignoranz,
sondern auch in ihrer korperlichen Abwendung, sie widmet sich kontinuierlich der
héuslichen Tétigkeit des Biigelns und ruft mehrmals nach Fabrizio. Diese wiederholte
Interaktion mit dem Diener verdeutlicht sowohl eine Ablenkungsstrategie als auch eine
bewusste Hierarchisierung der sozialen Rollen im Gasthaus. Wie auch Abbrugiati
betont, ist Mirandolinas Verhalten im Verlauf der vierten Szene als Ausdruck kalter
Geringschitzung und emotionaler Kontrolle zu interpretieren, ein Verhalten, das durch

die didaskalische Struktur und Regicanweisungen gestiitzt wird.”!°
MIRANDOLINA: E caldo bene? (prende il ferro)
FABRIZIO: Signora si. (sostenuto)
MIRANDOLINA: Che avete, che mi parete turbato? (a Fabrizio, con tenerezza)
FABRIZIO: Niente, padrona, niente.
MIRANDOLINA: Avete male? (come sopra) [...]
CAVALIERE: Via, dategli il ferro, e che se ne vada.
MIRANDOLINA: Gli voglio bene, sa ella? E il mio cameriere fidato. (a/ Cavaliere)
CAVALIERE: (Non posso piu.) (da sé, smaniando)

MIRANDOLINA: Tenete, caro, scaldatelo. (da il ferro a Fabrizio)'"'

710 Cf. Abbrugiati 2014, S. 159.
"1 Goldoni 2012, 1.5, S. 83.

236



Mirandolina setzt in Szene IIL.5 gezielt eine affektive Strategie ein, um den Cavaliere zu
provozieren. Indem sie ihrem Diener Fabrizio demonstrativ Zuneigung entgegenbringt,
instrumentalisiert sie die Sprache der Liebe, um eine gezielte Reaktion des Cavaliere
hervorzurufen. 7'? Besonders signifikant ist hierbei die erstmalige Verwendung des
Kosewortes caro (mein Lieber) gegeniiber Fabrizio. Diese sprachliche Markierung
impliziert nicht nur eine emotionale Aufwertung des Dieners, sondern erfiillt zugleich
eine doppelte Funktion: Einerseits demonstriert Mirandolina ihre Fahigkeit, die Sprache
der Intimitét flexibel und taktisch einzusetzen, andererseits spiegelt sie damit bewusst
das Verhalten des Cavaliere, der in den Szenen I1.18 und II1.4 selbst den Ausdruck cara
(meine Liebe) gegeniiber Mirandolina verwendete. Diese Spiegelstruktur fungiert als
rhetorischer Gegenschlag: Mirandolina bedient sich derjenigen Mittel, die der Cavaliere
zuvor zur Verfilhrung einsetzte, um ihn nun selbst emotional zu destabilisieren. Dass
diese Provokation ihre Wirkung nicht verfehlt, zeigt sich bereits zu Beginn der
darauffolgenden Szene III.6: Der Cavaliere reagiert auf Mirandolinas Verhalten mit

offenkundiger Unzufriedenheit und artikuliert seine Frustration:

CAVALIERE: Gran finezze, signora, al suo cameriere! [...] Si vede che ne siete
invaghita.

MIRANDOLINA: o innamorata di un cameriere? Mi fa un bel complimento, signore; non
sono di si cattivo gusto i0. Quando volessi amare, non getterei il mio
tempo si malamente. (stirando)

CAVALIERE: Voi meritereste 1’amore di un re.
MIRANDOLINA: Del re di spade, o del re di coppe? (stirando)

CAVALIERE: Parliamo sul serio, Mirandolina, e lasciamo gli scherzi. [...] Non
potreste per un poco lasciar di stirare?

MIRANDOLINA: Oh perdoni! Mi preme allestire questa biancheria per domani. [...]
Perché di questa biancheria me ne ho da servire, e di lei non posso far
capitale di niente. (stirando)’"

Es ldsst sich klar erkennen, dass der Cavaliere, wie Spranzi herausstellt, zunehmend in
einen emotionalen Abgrund gerit.”'* Mirandolinas ironisch-abwertende Bemerkung, sie
habe nicht so schlechten Geschmack, sich in einen Hausdiener zu verlieben, steht
jedoch im paradoxen Spannungsverhéltnis zu dem Umstand, dass sie am Ende der
Komodie aus pragmatischen Griinden eben diesen Mann heiraten wird, eine

Entscheidung, die dem Schutz ihrer gesellschaftlichen Reputation dient.

12 Cf. Spranzi 2010, S. 58.
13 Goldoni 2012, I11.6, S. 84.
14 Cf. Spranzi 2010, S. 58.

237



Der Cavaliere selbst sucht nun vermehrt nach Klarheit und fordert ein ernsthaftes
Gespriach. Wahrenddessen bleibt Mirandolina in ihrer Tatigkeit des Biigelns versunken,
ohne ihn auch nur eines Blickes zu wiirdigen. Thre Weigerung, das Biigeln zu
unterbrechen, trotz der Bitte des Cavaliere, verweist auf ihre geschiftliche
Zielstrebigkeit und symbolisiert zugleich die bewusste Degradierung seiner Bedeutung.
Der Cavaliere wird gewissermallen mit der materiellen Realitdt konfrontiert: Wéhrend
die Wische fiir Mirandolina ein 6konomischer Gewinn ist, verspricht ihm seine
Zuneigung keinen praktischen Nutzen. SchlieBlich fiihrt diese Ignoranz zur emotionalen
Eskalation des Cavaliere, der unter der psychischen Belastung leidet und Mirandolina
bittet, ihm nicht weiter seelische Qualen zuzufiigen. Um dieser empfundenen
Demiitigung zu entkommen, entschlieBt er sich, seine Liebe offen zu gestehen, ein
Schritt, der seine vollstdndige Unterwerfung unter die Verfilhrungsmacht Mirandolinas

markiert:

CAVALIERE: Non mi tormentate piu. Vi siete vendicata abbastanza. Stimo voi, stimo
le donne che sono della vostra sorte, se pur ve ne sono. Vi stimo, vi
amo, ¢ vi domando pieta. [...] Non mi tratate con tanta asprezza.
Credetemi, vi amo, ve lo giuro. (vuol prendere la mano, e della col
ferro lo scotta.) Aime! [...] Pazienza! Questo ¢ niente. Mi avete fatto
una scottatura piu grande.

MIRANDOLINA: Dove, signore?
CAVALIERE: Nel cuore.”"

Szene II1.6 markiert einen zentralen Wendepunkt innerhalb der dramatischen Struktur
der Komddie und stellt zugleich eine der bedeutungsvollsten Konfrontationen zwischen
den beiden Hauptfiguren dar. An diesem Punkt erreicht Mirandolina den Hohepunkt
ithrer Verfiihrungstaktik: Der Cavaliere, vormals iiberzeugter Misogyn, enthiillt offen
seine emotionale Unterwerfung, indem er zugibt, Mirandolina nicht nur zu achten und
zu schitzen, sondern sie auch zu lieben. Sein Versuch, physischen Kontakt herzustellen,
wird jedoch von der Protagonistin mit &uBerster Entschlossenheit zuriickgewiesen,
indem sie ihn mit dem Biigeleisen verbrennt.

Das Biigeleisen erfdhrt eine semantische Umdeutung: Statt fiir Verfiihrung steht es
nun fiir einseitige, schmerzhafte Leidenschaft und wird zur Chiffre des seelischen Leids
des Cavaliere. Die Handlung ist dariiber hinaus ein Ausdruck der Grausamkeit und
Dominanz Mirandolinas.”'® Indem sie ihm demonstrativ Schmerz zufligt, verschafft sie

sich eine letzte Genugtuung iiber die vollige Unterwerfung ihres Gegenspielers. Wie

715 Goldono 2012, I11.6, S. 84 f.
716 Cf. Alonge 2004, S. 87.

238



Scheible betont, wird das in der gesamten Komddie leitmotivisch verwendete Symbol
der ,,Hidnde* in dieser Szene zu einem instrumentellen Machtmittel umgeformt: Die
Hinde, mit denen Mirandolina zuvor Speisen zubereitet und Wein eingeschenkt hat,
werden nun zur Quelle realer korperlicher Verletzung, und damit zum Endpunkt der
Inszenierung weiblicher Stirke.”!” Trotz ihres vordergriindig um Verzeihung bittenden
Verhaltens bleibt Mirandolina konsequent in ihrer Rolle.”'® Die Entschuldigung wird
von Seiten des Cavaliere nicht als Entlastung wahrgenommen, sondern als Verstirkung
seiner emotionalen Qualen. Er konstatiert, dass der physische Schmerz nicht im
Verhéltnis steht zu der seelischen Verwundung, die sie ihm zugefiigt hat. Damit wird
sein Herz metaphorisch zum eigentlichen Ort der Verletzung. Der emotionale
Zusammenbruch des Cavaliere wird im letzten Moment nochmals intensiviert, als
Mirandolina demonstrativ ihren Diener Fabrizio ruft, ein Akt, der nicht nur Ignoranz,

sondern gezielte Provokation darstellt:
MIRANDOLINA: Fabrizio. (chiama ridendo)
CAVALIERE: Per carita, non chiamate colui.
MIRANDOLINA: Ma se ho bisogno dell’altro ferro.

CAVALIERE: Aspettate ... (ma no) chiamero il mio servitore. [...] Giuro al cielo, se
viene colui, gli spacco la testa. [...] Chiamate un altro; colui non lo
posso vedere. [...] Compatitemi ... son fuori di me.

MIRANDOLINA: Anderd io in cucina, ¢ sara contento. [...] Non posso chiamar chi
voglio? (passeggia)

CAVALIERE: Lo confesso. Ho gelosia di colui. (le va dietro)’"

Mirandolina agiert in dieser Szene mit psychologischer Prizision, indem sie ihren
Diener Fabrizio ruft, eine Handlung, die nicht nur den Verlauf der Interaktion, sondern
insbesondere die emotionale Verfassung des Cavaliere entscheidend destabilisiert. Der
gezielte Ruf nach Fabrizio wirkt auf den Cavaliere wie ein Affront gegen seine
Mainnlichkeit und soziale Stellung. Seine eindringliche Bitte, jeden herbeizurufen, nur
nicht den Hausdiener, zeugt von einer tiefen Krinkung seines aristokratischen
Selbstbildes. Die Tatsache, dass seine Rivalitidt sich ausgerechnet gegen einen
Angehorigen des niederen Standes richtet, steigert seine Demiitigung erheblich.

In dieser Szene zeigt sich eine markante Wandlung des Cavaliere: Aus dem anfangs

rationalen und antifeministischen Zyniker wird ein emotional destabilisiertes Subjekt,

17 Cf. Scheible 1993, S. 141.
718 Cf. Domini 2008, S. 23.
19 Goldoni 2012, 1116, S. 85 f.

239



das zunehmend von seinen Leidenschaften beherrscht wird und seine friihere
Selbstkontrolle verliert. Dass er sich, metaphorisch gesprochen, in ein ,hiindisches*
Verhalten begibt, verdeutlicht den vollstdndigen Kontrollverlust iiber seine Gefiihle und
markiert gleichzeitig den dramatischen Kontrast zu seiner urspriinglichen
Charakterposition. Dieses Verhalten steht paradigmatisch fiir den Erfolg von
Mirandolinas Strategie, die sich nicht nur auf rhetorische Mittel stiitzt, sondern auch auf

eine gezielte Inszenierung sozialer Machtverhéltnisse:

CAVALIERE: Questa ¢ la prima volta ch’io provo che cosa sia amore. [...] Non
intendo di comandarvi: vi prego. (la segue)

MIRANDOLINA: Che cosa vuole da me? (voltandosi con alterezza)
CAVALIERE: Amore, compassione, pieta.

MIRANDOLINA: Un uomo che stamattina non poteva vedere le donne, oggi chiede amore
e pieta? Non gli abbado, non puo essere, non gli credo. (Crepa, schiatta,
impara a disprezzar le donne.) (da sé, parte)’*

In dieser Passage tritt Mirandolina als eine ausgesprochen selbstbestimmte und
durchsetzungsfahige Figur in Erscheinung. lhre explizite Weigerung, sich etwas
befehlen zu lassen, ist Ausdruck ihrer autonomen Haltung und verweist zugleich auf
ihre leitende Rolle innerhalb des Gasthauses.”! Im 18. Jahrhundert war weibliches
Verhalten stark durch Unterordnung, Zuriickhaltung und Abhéngigkeit gepriagt. Frauen
wurden auf den hiuslich-privaten Bereich beschrankt und galten vor allem als
Ehefrauen oder Miitter im Dienst ménnlicher Autoritit. Mirandolinas selbstbewusstes
Auftreten, ihr 6konomisches Handeln und ihre verbale Selbstbehauptung markieren
daher einen Bruch mit tradierten Geschlechterrollen und spiegeln eine biirgerliche
Neuverhandlung weiblicher Identitdt im Zeichen der Aufkldrung. Die Bezugnahme auf
ihre Vergangenheit als rechte Hand ihres Vaters legt nahe, dass Mirandolina bereits frith
geschiftliche Verantwortung iibernahm, eine Rolle, die im 18. Jahrhundert
iiblicherweise Ménnern vorbehalten war. Dies begiinstigt auch die Annahme, dass sie
Elemente ménnlich konnotierter Verhaltensmuster in ihr Selbstverstindnis integriert
hat, was sich in ihrem Auftreten als resolute padrona (Eigentiimerin) manifestiert.”??
Mirandolina hat den Cavaliere, einen erkldrten Frauenveridchter, dazu gebracht, die
Begriffe ,Liebe®, ,Mitgefiihl“ und ,Mitleid“ in den Mund zu nehmen, eine
Entwicklung, die seine emotionale Entwaffnung markiert und den Triumph der

Protagonistin {iber sein einst misogynes Weltbild vorbereitet.

729 Goldoni 2012, 111.6 S. 86.
721 Cf. Abbrugiati 2014, S. 167.
722 Cf. Alonge 2004, S. 69.

240



Die emotionalen Erfahrungen, die der Cavaliere durch Mirandolinas kalkulierte
Verfiihrung erleidet, filhren ihn an die Grenzen seiner Selbstkontrolle und lassen ihn in
einem Zustand zwischen Verzweiflung und affektiver Verwirrung zuriick. Seine
Entwicklung kann somit als Symbol fiir den Zerfall patriarchaler Selbstgewissheit unter

dem Einfluss weiblicher Selbstbestimmung gelesen werden.

8.3.5. Il trionfo della protagonista

Bereits im ersten Akt hatte Mirandolina durch ihre Soliloquien deutlich gemacht, dass
sie sich zum Ziel gesetzt hatte, den Cavaliere zu erobern. Diese Eroberung wurde im
Verlauf des zweiten Aktes erfolgreich vollzogen. Im dritten Akt strebt sie nun danach,
ithren Triumph 6ffentlich sichtbar zu machen und somit die moralische Dimension ihrer
Strategie offenzulegen.

In Szene II1.17 wirft der Conte dem Cavaliere vor, seine misogyne Haltung lediglich
vorgetduscht zu haben, um Mirandolina zu umwerben, und fordert ihn deshalb zum
Duell heraus. Die Konfrontation zwischen den beiden Adligen eskaliert, bis
Mirandolina gemeinsam mit ihrem Diener Fabrizio in Szene II1.18 dazwischengeht, um
das Duell zu verhindern. Thre Reaktion ist von Entsetzen geprigt: Sie zeigt sich
schockiert dariiber, dass ihr Verhalten solche Konsequenzen nach sich zieht und ein
bewaffneter Konflikt ausgerechnet ihretwegen ausbrechen konnte. Dieser Moment
verdeutlicht zugleich den Hohepunkt ihres Einflusses wie auch den moralischen
Wendepunkt ihrer Strategie: Mirandolina wird mit den realen Auswirkungen ihres
manipulativen Spiels konfrontiert, das urspriinglich dazu diente, die Misogynie des
Cavaliere zu bestrafen, nun jedoch das gesellschaftliche Gleichgewicht empfindlich

stort:
FABRIZIO: Alto, alto, padroni.
MIRANDOLINA: Alto, signori miei, alto.
CAVLAIERE: (Ah! Maledetta!) (vedendo Mirandolina)
MIRANDOLINA: Povera me! Colle spade?
MARCHESE: Vedete? Per causa vostra.
MIRANDOLINA: Come per causa mia?
CONTE: Eccolo, li il signor Cavaliere. E innamorato di voi.
CAVALIERE: Io innamorato? Non € vero; mentite.

MIRANDOLINA: 1l signor Cavaliere innamorato di me? Oh no, signor Conte, ella
s’inganna. Posso assicurarla, che certamente s’inganna.

241



CONTE: Eh, che siete voi pur d’accordo ...

MARCHESE: Si sa, si vede ...
CAVALIERE: Che si sa? Che si vede? (alterato, verso il Marchese)
MARCHESE: Dico, che quando ¢, si sa ... Quando non ¢, non si vede.

MIRANDOLINA: 1l signor Cavaliere innamorato di me? Egli lo nega, e negandolo in
presenza mia, mi mortifica, mi avvilisce, ¢ mi fa conoscere la sua
costanza e la mia debolezza. Confesso il vero, che se riuscito mi fosse
d’innamorarlo, avrei creduto di fare la maggior prodezza del mondo. Un
uomo che non puo vedere le donne, che le disprezza, che le ha in mal
concetto, non si puo sperare d’innamorarlo. Signori miei, i0 sono una
donna schietta e sincera: quando devo dir, dico, e non posso celare la
verita. Ho tentato d’innamorare il signor Cavaliere, ma non ho fatto
niente. E vero, signore? Ho fatto, ho fatto, ¢ non ho fatto niente. (al/
Cavaliere)

CAVALIERE: (Ah! Non posso parlare.) (da sé)’*

Mirandolina bemiiht sich in dieser Szene, die zugespitzte Situation zu entschérfen,
wobei sie vordergriindig den Eindruck erweckt, den Cavaliere in Schutz nehmen zu
wollen.”?* Indem sie behauptet, dieser sei keineswegs in sie verliebt, eine Behauptung,
die sie auf seine vermeintlich verletzende Offenheit stiitzt, verfolgt sie ihre bekannte
Taktik der Verstellung. Thre Aussage ist strategisch kalkuliert: Sie gibt scheinbar zu,
geglaubt zu haben, den Cavaliere zur Liebe bewegen zu konnen, und fiihrt das Scheitern
dieses Vorhabens auf seine grundsitzliche Verachtung gegeniiber Frauen zuriick. Wer
Frauen verachte, so argumentiert sie, sei zum Lieben nicht fahig.

In diesem rhetorischen Mandver verdichtet sich gewissermallen die Quintessenz
threr gesamten Strategie: eine vorgeblich enttduschte Haltung, die die eigentliche
Intention, die 6ffentliche Demontage der misogynen Haltung des Cavaliere, verdeckt.
Der gezielte Appell an den Cavaliere zielt darauf ab, ihn zur 6ffentlichen Bestétigung
seiner Gefiihle zu bewegen, die er ihr gegeniiber bereits in Szene II1.6 gestanden hatte.
Durch diese erneute emotionale Provokation forciert Mirandolina eine offentliche
Selbstentlarvung des Cavaliere und treibt damit ihren Triumph als manipulative, aber

zugleich intellektuell iiberlegene Protagonistin konsequent voran:

CONTE: Lo vedete? Si confonde. (a Mirandolina)
MARCHESE: Non ha coraggio di dir di no. (a Mirandolina)
CAVALIERE: Voi non sapete quel che dite. (al/ Marchese, irato) [...]

723 Goldoni 2012, 111.18, S. 102.
724 Cf. Spranzi 2010, S. 62.

242



MIRANDOLINA: Oh, il signor Cavaliere non s’innamora. Conosce 1’arte. Sa la furberia
delle donne: alle parole non crede; delle lagrime non si fida. Degli
svenimenti poi se ne ride.

CAVALIERE: Sono dunque finite le lagrime delle donne, sono mendaci gli
svenimenti?

MIRANDOLINA: Come! Non lo sa, o finge di non saperlo?
CAVALIERE: Giuro al cielo! Una tal finzione meriterebbe uno stile nel cuore.

MIRANDOLINA: Signor Cavaliere, non si riscaldi, perché questi signori diranno ch’¢
innamorato davvero.

CONTE: Si, lo ¢, non lo puo nascondere.
MARCHESE: Si vede negli occhi.
CAVALIERE: No, non lo sono. (irato al Marchese)'™

Mirandolina setzt ihr taktisches Spiel auch in dieser Szene fort, indem sie weiterhin
vehement leugnet, dass der Cavaliere in sie verliebt sei. Dabei verweist sie auf dessen
vermeintliche Unbeugsamkeit gegeniiber weiblicher List und Rhetorik: Er sei, so
Mirandolina, ein Mann, der keiner Frau Glauben schenke, weder ihren Worten noch
thren Trinen traue und sich iiber Ohnmachtsanfille sogar amiisiere, eine gezielte
Anspielung auf ihre inszenierte Ohnmacht in Szene II.17. Indem der Cavaliere
daraufthin erstaunt nachfragt, ob ihre Trinen und der Schwicheanfall blo
geschauspielert gewesen seien, gelingt es Mirandolina, seine Verunsicherung
offenzulegen. Thre scheinbar erstaunte Reaktion, dass er dies nicht langst durchschaut
habe, verdeutlicht sowohl ihre Uberlegenheit als auch die effektive Umsetzung ihrer
Strategie. Der Cavaliere erkennt nun allméhlich die Tragweite der Tduschung und
duBlert seine Enttduschung in Form einer metaphorischen Aussage: Ein derartiger
Betrug verdiene einen Dolchsto ins Herz, ein Bild fiir seine tief empfundene
Kriankung. Gleichzeitig wirft Mirandolina ihm auf subtile Weise vor, selbst unehrlich zu
sein, da er seine Verliebtheit leugnet, eine Tatsache, die sie durch die Reaktion auf ihre
vorgetduschte Ohnmacht langst als gegeben betrachtet. Thre vorgebliche Schutznahme
des Cavaliere dient dabei nur einem Zweck: ihn zur 6ffentlichen Preisgabe seiner
Gefiihle zu driangen.

Als Mirandolina erkennt, dass der Cavaliere trotz dieser emotionalen Provokationen
nicht bereit ist, sein Liebesgestindnis vor der versammelten Gesellschaft zu
wiederholen, schreitet sie zur finalen Phase ihres Plans: der offentlich verkiindeten

Entscheidung, Fabrizio zu heiraten. Diese Ankiindigung stellt einen bewussten Akt dar,

25 Goldoni 2012, I11.18, S. 102 f.
243



der auf maximale Wirkung abzielt, sowohl um den Cavaliere endgiiltig zu demiitigen
als auch um den moralischen und gesellschaftlichen Schlusspunkt unter ihre raffinierte

Strategie zu setzen:

MIRANDOLINA:

No signore, non ¢ innamorato. Lo dico, lo sostengo, e son pronta a
provarlo.

CAVALIERE: (Non posso piu.) (da s¢) Conte, ad altro tempo mi troverete provveduto
di spada. (getta via la mezza spada del Marchese)

MARCHESE: Ehi! La guardia costa denari. (la prende di terra)

MIRANDOLINA: Si fermi, signor Cavaliere, qui ci va della sua riputazione. Questi signori
credono ch’ella sia innamorato; bisogna disingannarli.

CAVALIERE: Non vi ¢ questo bisogno.

MIRANDOLINA: Oh si, signore. Si trattenga un momento.

CAVALIERE: (Che far intende costei?) (da sé)

MIRANDOLINA: Signori, il piu certo segno d’amore ¢ quelli della gelosia, e chi non sente
la gelosia, certamente non ama. Se il signor Cavaliere mi amasse, non
potrebbe soffrire ch’io fossi d’un altro, ma egli lo soffrira, e vedranno

CAVALIERE: Di chi volete voi essere?

MIRANDOLINA: Di quello a cui mi ha destinato mio padre.

FABRIZIO: Parlate forse di me? (a Mirandolina)

MIRANDOLINA: Si, caro, Fabrizio, a voi in presenza di questi cavalieri vo’ dar la mano
di sposa.

CAVALIERE: (Oime! Con colui? Non ho cuor di sofftirlo.) (da sé, smaniando)

CONTE: (Se sposa Fabrizio, non ama il Cavaliere.) (da s¢) Si, sposatevi, € vi
prometto trecento scudi.

MARCHESE: Mirandolina, ¢ meglio un ovo oggi, che una gallina domani. Sposatevi
ora, e vi do subito dodici zecchini.

MIRANDOLINA: Grazie, signori, non ho bisogno di dote. Sono una povera donna senza

grazia, senza brio, incapace d’innamorar persone di merito. Ma Fabrizio
mi vuol bene, ed io in questo punto alla presenza loro lo sposo ..."%

Mirandolina gelingt es, den Cavaliere bis zum entscheidenden Moment in der /ocanda

zu halten, um ihn schlieBlich im Beisein der anderen Géste Offentlich zu
kompromittieren. Durch ihre bewusst inszenierte Verlobung mit ihrem Diener Fabrizio
filhrt sie ihre strategische Demontage des Cavaliere zu einem demonstrativen

Abschluss. In der Einleitung zu diesem Entschluss formuliert sie rhetorisch geschickt,

726 Goldoni 2012, 111.18, S. 103 f.
244



dass Eifersucht das deutlichste Indiz fiir wahre Liebe sei, eine Aussage, die darauf
abzielt, die emotionale Reaktion des Cavaliere gezielt zu provozieren. Ihre
Argumentation folgt dabei einer kalkulierten Logik: Sollte der Cavaliere tatsdchlich in
sie verliebt sein, so miisste ihm der Gedanke unertriglich sein, dass sie sich einem
anderen Mann zuwendet. Die inszenierte Heiratsanbahnung mit Fabrizio erfolgt in
bewusst affektierter Virtuositit. Die Enttauschung des Cavaliere, der diese Wendung
nicht antizipiert, ist im Verlauf der Szene deutlich spiirbar. Durch ihre Entscheidung,
einen Mann aus ihrer eigenen sozialen Schicht zu wihlen, ,,un uomo della sua stessa

condizione*’?7

, erfiillt Mirandolina nicht nur ein lang gegebenes Versprechen, sondern
prasentiert diese Verbindung gleichzeitig als Mittel zur Rehabilitierung ihrer
gesellschaftlichen Ehre. Das Publikum weill jedoch, dass diese Entscheidung auch
durch die prekire Lage motiviert ist, in der sich Mirandolina in den Szenen II1.13/14
befindet. Die Eheschliefung fungiert somit nicht als romantisches Ziel, sondern als
strategisch-pragmatischer Schachzug zur Wahrung ihrer Autonomie.’”® Da Fabrizio
lediglich ein Angestellter in ihrer locanda ist, besteht flir ihn nur durch die Ehe die
Moglichkeit eines sozialen Aufstiegs (,salto di classe®7?°), dessen tatsdchliche
Realisierung jedoch ausschlieBlich von Mirandolinas Zustimmung abhéngig bleibt.

Die Absage an die Mitgift der Adligen, Conte und Marchese, dient als weiterer
Bestandteil ihrer Selbstinszenierung als unabhéngige Frau und soll eventuelle Zweifel
an den wahren Beweggriinden ihrer Heiratsentscheidung zerstreuen.’”?® Wie Bertani
betont, verkdrpert Mirandolina letztlich weniger ein romantisches Ideal weiblicher

Emotionalitit, sondern vielmehr eine ,,macchina calcolatrice*’>!

, die ihre Umgebung
mit strategischer Rationalitdt manipuliert. Bemerkenswert ist zudem die Ambivalenz
der Figur: In Szene II1.6 lehnt sie noch mit Nachdruck die Vorstellung ab, sich in einen
Diener zu verlieben, ein Umstand, den sie nun offenkundig widerruft. Dass sie
schlieBlich selbst den Heiratsantrag initiiert und diesen im Beisein dreier Ménner
hoheren Standes vollzieht, manifestiert ihre Rolle als emanzipierte und handlungsféhige
Frau ihrer Zeit.

Die Reaktion des Cavaliere auf die plotzliche Ankiindigung der Verlobung ist von

einem hochgradig melodramatischen Ton geprégt. In seinem abschlieBenden Monolog,

direkt an Mirandolina gerichtet, entlddt sich seine Krinkung in einer affektgeladenen

727 Carlo Goldoni, Memorie, lettere, teatro. Introduzione scelta e commento di Cesare Boldreghini,
Florenz: 1969, S. 49.

728 Cf. Domini 2008, S. 24 f.

2% Alonge 2004, S. 75.

730 Cf. Spranzi 2010, S. 64.

73! Bertani 1993, S. 37.

245



Sprache, die auf die vollige Niederlage seiner Selbstbeherrschung und seines
ménnlichen Selbstbildes hinweist.”3? Dieses finale Sprachbild fungiert nicht nur als
Ausdruck seines emotionalen Zusammenbruchs, sondern auch als implizites

Eingestindnis seiner Unterlegenheit gegeniiber der weiblichen List und Intelligenz:

CAVALIERE: Si, maledetta, sposati a chi tu vuoi. So che tu m’ingannasti, so che
trionfil dentro di te medesima d’avermi avvilito, € vedo sin dove vuoi
cimentare la mia tolleranza. Meriteresti che io pagassi gl’inganni tuoi
con un pugnale nel seno; meriteresti ch’io ti strappassi il cuore, e lo
recassi in mostra alle femmine lusinghiere, alle femmine ingannatrici.
Ma cio sarebbe un doppiamente avvilirmi. Fuggo dagli occhi tuoi:
maledico le tue lusinghe, le tue lagrime, le tue finzioni; tu mi hai fatto
conoscere qual infausto potere abbia sopra di noi il tuo sesso, € mi hai
fatto a costo mio imparare, che per vincerlo non basta, no, disprezzarlo,
ma ci conviene fuggirlo. (parte)’™

In seiner abschlieBenden Szene befindet sich der Cavaliere in einem Zustand tiefer
innerer Zerrissenheit. Thm ist nun bewusst geworden, dass sdmtliche Gesten der
Zuneigung, die Trdnen sowie die raffinierten Inszenierungen Mirandolinas keineswegs
Ausdruck authentischer Empfindung waren, sondern vielmehr Teil eines ausgekliigelten
Plans, ihn offentlich zu kompromittieren. Der Cavaliere erkennt, dass blofe
Frauenverachtung nicht ausreiche, um sich dem Einfluss des weiblichen Geschlechts zu
entziehen, vielmehr miisse man konsequente Meidung praktizieren, um sich vor dessen
manipulativer Macht zu schiitzen. Aus dieser Einsicht heraus erklért er die Flucht fiir
den einzig gangbaren Ausweg und verlésst, psychisch zerriittet, die Biihne.

Bevor er jedoch endgiiltig abtritt, vollzieht er eine letzte Abrechnung mit
Mirandolina: Er bezeichnet sie als verfluchte Betriigerin, die sich an seinem
emotionalen Zusammenbruch weide. Gleichwohl wahrt der Cavaliere einen Rest von
Wiirde, indem er auf ihre finale Provokation, nidmlich eine 6ffentliche Rache, nicht
eingeht, da dies seine gesellschaftliche und personliche EntbloBung nur verstidrken
wiirde. In einem selbstkritischen Moment rdumt er ein, dass sie es war, die ithm die
Augen geoffnet und ihm die gefdhrliche Wirkmacht des weiblichen Geschlechts vor
Augen geflihrt habe, eine Macht, die er bislang unterschitzt hatte.

In der letzten Szene entzieht Mirandolina sich den Avancen der Adligen endgiiltig,
indem sie dem Conte und dem Marchese mitteilt, dass sie als nun verheiratete Frau
nicht langer deren Gastfreundschaft gewihren konne. Diese EheschlieBung mit ihrem
Diener Fabrizio ist jedoch nicht als romantische Entscheidung zu interpretieren, sondern

als strategisches Kalkiil: Sie dient der Wahrung ihres sozialen Ansehens und ihrer

732 Cf. Anglani 1983, S. 229,
733 Goldoni 2012, 111.18, S. 104.

246



geschiftlichen Autonomie. Die Vernunft obsiegt tiber das Gefiihl, was exemplarisch auf
die dramaturgische Struktur der Komddie Goldonis verweist, in der emotional-
sentimentale Momente durch pragmatische Handlungsmuster ersetzt werden.

Der abschlieBende Monolog Mirandolinas, der paradigmatisch als Goldonis
moralischer Schlusspunkt fungiert, fasst pointiert die zentrale Botschaft des Stiicks
zusammen. In ihm wird nicht nur das intellektuelle wund soziale
Uberlegenheitsbewusstsein ~ der  Protagonistin  manifest, sondern auch das
emanzipatorische Leitmotiv der Komddie: die Kritik an der oberflachlichen
Frauenfeindlichkeit des minnlichen Adels und die exemplarische Darstellung

weiblicher Selbstbestimmung im Rahmen biirgerlicher Werte:

MIRANDOLINA: [...] e lor signori ancora profittino di quanto hanno veduto, in vantaggio
e sicurezza del loro cuore; e quando mai si trovassero in occasioni di
dubiare, di dover cedere, di dover cadere, pensino alle malizie imparate,
e si ricordino della Locandiera.”**

Die intendierte Wirkung dieser Komddie besteht darin, das Publikum zu einer
reflektierten Auseinandersetzung mit der potenziellen Gefahrdung durch intelligente
und raffinierte Frauenfiguren zu bewegen, die Méinner in psychologisch geschickt
konstruierte ,,Fallen” zu locken vermogen. Obwohl Goldoni auf den ersten Blick eine
Warnung an das minnliche Geschlecht ausspricht, erweist sich sein Werk zugleich als
Ausdruck einer subtilen Aufwertung und Emanzipation weiblicher Handlungsmacht.
Ihm gelingt es, mit Mirandolina eine ambivalente weibliche Figur zu erschaffen, die
gleichermaflen schmeichelhaft wie gefdhrlich auftritt und in ihrer komplexen
Ausgestaltung neue dramaturgische Wege beschreitet.”>> Goldoni demonstriert hierbei,
dass List, Intelligenz und strategisches Kalkiil, verkdrpert durch die Protagonistin,
selbst die Starrheit und Selbstherrlichkeit des Cavaliere zu iiberwinden vermogen.

In diesem Sinne fungiert die Komdodie als eine didaktische Biihne, die eine ,,scuola®,
eine Schule, darstellt, in der gelehrt wird, wie man sich den Gefahren der Verfiihrung

entzieht, um nicht den Fallstricken unreflektierter Selbstiiberschitzung zu erliegen.”*¢

8.4. Die Geschichte einer Gastwirtin

Mirandolina zeichnet sich sowohl durch eine ausgeprigte Intelligenz als auch durch ein
hohes Mal} an Autonomie aus und verkorpert damit ein paradigmatisches Frauenbild

des 18. Jahrhunderts, sondern zeigt zugleich ein fiir ihre Zeit bemerkenswert

734 Goldoni 2012, Il.scena ultima, S. 107.
35 Cf. Goldoni 2012, L autore a chi legge, S. 7.
736 Cf. Goldoni 2012, L autore a chi legge, S. 7.

247



progressives Verhalten, indem sie traditionelle Geschlechterrollen reflektiert, unterlduft
und zu ihren Gunsten nutzt. In ihr vereinen sich, so Herry, die charakteristischen
Merkmale der lebendigsten weiblichen Figur des gesamten teatro comico.”®” Obgleich
sie das Idealbild der zeitgendssischen Frau représentiert, bleibt sie dennoch mit den
Ambivalenzen, Herausforderungen und Ritseln einer realen weiblichen Existenz
konfrontiert. Mirandolina fungiert als zentrale Instanz von Rationalitdit und
Handlungsmacht innerhalb des dramatischen Geschehens. Sie verkdrpert nicht nur den
weiblichen Korper, sondern auch dessen Anspruch auf soziale Sichtbarkeit und
Selbstbestimmung. Thr Verhalten artikuliert einen bewussten Widerstand gegen eine
Ordnung, die das weibliche Subjekt marginalisiert, und ldsst sich als symbolische
Représentation weiblicher Autonomie und kollektiver Emanzipation deuten. Damit
fungiert sie zugleich als Tragerin rationaler Handlungsmacht und als Reprisentantin
eines weiblichen Korpers, der auf seine Anerkennung pocht und sich aktiv gegen
patriarchale Zuriickweisung zur Wehr setzt.

Ihre uneingeschrinkte Kontrolle iiber die Geschehnisse des Gasthauses verweist auf
ein Verhalten, das im 18. Jahrhundert als maskulin codiert war. Dennoch offenbart sie
stellenweise eine gewisse Freude daran, von mannlichen Gisten umworben zu werden.
Diese Umwerbungen, zumeist begleitet von materiellen Geschenken, zielen auf
erotische Konstellationen ab, die Mirandolina jedoch strategisch kontrolliert und im
entscheidenden Moment zuriickweist. Thr Handeln folgt dabei einem durchdachten
Kalkiil: Sie nutzt die Zuneigung und das Interesse ihrer Géste zu ihrem wirtschaftlichen
Vorteil, ohne dabei ihre Integritit oder gesellschaftliche Stellung zu gefdhrden. Thr
innerer Stolz auf ihre soziale Herkunft bewahrt sie vor einer vollstindigen Hingabe an
okonomische oder soziale Aufstiegsphantasien. Auch wenn sie finanzielle
Zuwendungen annimmt, verweigert sie sich strikt jeglicher Selbstpreisgabe, die ihre
Autonomie kompromittieren wiirde. Mirandolina beurteilt soziale Beziehungen und
Unterschiede in der gesellschaftlichen Hierarchie nicht auf Basis emotionaler Ideale
oder traditioneller Ehrfurcht vor dem Adel, sondern danach, ob sie fiir sie personlich
sinnvoll oder niitzlich sind. Diese Haltung steht im Gegensatz zum klassischen
Rollenerwartungsbild an Frauen im 18. Jahrhundert, das haufig auf Heirat, Versorgung
und Anpassung an die soziale Hierarchie ausgerichtet war. Mirandolina unterlduft diese
traditionellen Rollenerwartungen. Diese Rationalitit zeigt sich auch in ihrer
Entscheidung, den frauenfeindlichen Cavaliere durch gezielte emotionale Manipulation

zu kompromittieren.

37 Cf. Herry 2009, S. 479.
248



Durch gezielte Gesten, etwa das Uberreichen hochwertiger Bettwiische, ein betont
unterwiirfiges Auftreten oder das exklusiv fiir ihn zubereitete Ragout, aktiviert sie
sukzessive seine emotionale Bindung. Die biancheria (Bettwische) dient zu Beginn der
Handlung als Verfiihrungsinstrument, erfahrt jedoch im dritten Akt, insbesondere in der
sogenannten Bligelszene, eine semantische Umcodierung: Sie kehrt zu ihrem
urspriinglichen Gebrauchswert zuriick und markiert damit das Ende des Spiels sowie
die Riickkehr zum 6konomischen Diskurs.

Trotz ihrer charakterlichen und sozialen Gegensétze teilen Mirandolina und der
Cavaliere einen zentralen Wesenszug: das ausgeprigte Streben nach personlicher
Unabhingigkeit. Sowohl Mirandolina als auch der Cavaliere lehnen die Ehe primir
deshalb ab, weil sie diese als potenzielle Einschrinkung ihrer individuellen /liberta
begreifen. Diese Haltung bleibt bis zum Ende der Komddie bestimmend: Mirandolina
entscheidet sich strategisch fiir eine EheschlieBung mit Fabrizio, nicht aus emotionaler
Neigung, sondern um sich dauerhaft von der Gefahr einer realen Bindung an den
Cavaliere zu distanzieren und so ihre /iberta zu bewahren. Der Cavaliere wiederum
reagiert auf die Ankiindigung dieser Verbindung mit dem sofortigen Verlassen des
Gasthauses, ein symbolischer Akt, der seine Riickkehr zu einem autonomen Leben
markiert.

Die affektive Bindung, die der Cavaliere im Verlauf der Komoddie zu Mirandolina
entwickelt, wird zunehmend evident, ist jedoch nicht Ausdruck einer authentischen
gegenseitigen Zuneigung, sondern vielmehr das Resultat gezielter Inszenierung und
bewusster Verstellung seitens der Protagonistin.”*® Mirandolinas strategisches Verhalten
fithrt dazu, dass sich der Cavaliere, wider seine anfangliche Misogynie, in sie verliebt,
wodurch sie eine asymmetrische Machtposition iiber ihn erlangt. Diese zunehmende
Dominanz duflert sich in ihrem Bestreben, ihn emotional zu destabilisieren und ihn
letztlich, was ihr auch gelingt, in einem Zustand der Erniedrigung zuriickzulassen.”’
Die endgiiltige Demiitigung des Cavaliere erfolgt durch Mirandolinas Entschluss, ihren
promesso sposo, den Diener Fabrizio, zu heiraten. Diese Entscheidung dient nicht
einem emotionalen Ideal, sondern stellt einen kalkulierten Akt dar, durch den sie ihre
Autonomie wahrt und den Cavaliere Offentlich entzaubert. Fiir ihn wird dadurch
deutlich, dass er lediglich ein Mittel zum Zweck innerhalb ihrer Verfiihrungsstrategie
war und dass sdmtliche Zuneigungsbekundungen ihrerseits bloe Téuschung waren.

Obgleich die Verbindung mit Fabrizio nicht auf wechselseitiger Liebe basiert, sondern

738 Cf. Nuccio Messina, Carlo Goldoni. Vita, opere, attualita, Rom: 1993, S. 102.
739 Cf. Attilio Momigliano, Le opere di Carlo Goldoni. Scelte e illustrate per le scuole medie, Turin:
1970, S. 61.

249



funktional motiviert ist, erfiillt sie die narrative Konvention des lieto fine, des
gliicklichen Endes. Hierbei handelt es sich um eine Wiederherstellung der Ordnung,
womit die Komddie in einen Zustand sozialer und moralischer Stabilitit zurtickgefiihrt
wird, eine Riickkehr zur gewohnten Alltagsstruktur, in der die Figuren wieder ihren
jeweiligen gesellschaftlichen Rollen zugeordnet sind.

Mirandolina ist zwar keine psychologisch vielschichtige Figur, zeichnet sich jedoch
durch ihren ausgeprigten Intellekt, ihre strategische Weitsicht und ihre subtile Kunst
der Verfitlhrung aus. Diese Eigenschaften ermdglichen es ihr, die emotionale
Selbstkontrolle des Cavaliere zu unterwandern und ihn, entgegen seiner erkldrten
Misogynie, in einen Zustand affektiver Abhédngigkeit zu versetzen. lhre kognitive
Uberlegenheit gegeniiber dem Cavaliere manifestiert sich insbesondere in ihrer
Fahigkeit, Situationen zu antizipieren und gezielt zu lenken.

Mirandolina bleibt wéihrend des gesamten dramatischen Verlaufs eine Figur, die mit
bemerkenswerter Klarheit und Selbstbeherrschung agiert. Sie wahrt durchgehend die
Kontrolle und lenkt das Geschehen mit der Prizision einer Regisseurin, wobei die ihr

verfallenen Ménner zu Instrumenten ihrer strategischen Absichten werden.

250



Teil 4: Die weibliche Biithnenfigur im Vergleich: Zwischen

Macht und Freiheit

Im vierten Teil dieser Dissertation werden die beiden zentralen Frauenfiguren in
Goldonis Komddien systematisch gegeniibergestellt. Im Zentrum stehen dabei sowohl
die strukturellen Gemeinsamkeiten, etwa die formale Unterordnung unter patriarchale
Haushaltsordnungen und der eingeschrinkte Zugang zu Eigentum und
Rechtskompetenz, als auch die strategischen Unterschiede, mit denen Corallina und
Mirandolina jeweils Willens- und Entscheidungsraume erschlief3en.

Corallina operiert vornehmlich tiber empathisch-rhetorische Vermittlung: Durch
narrative Selbstzuschreibung und affektive Appelle an Ehre und Fiirsorge dekonstruiert
sie patriarchale Deutungsmacht und nutzt das Mitgiftsritual als symbolische Ressource.
Mirandolina hingegen transformiert die 6konomische Infrastruktur ihrer /ocanda in
einen semi-Offentlichen Verhandlungsraum, in dem sie Attraktivitit, Gastfreundschaft
sowie implizite emotionale und eheliche Zusagen als Verhandlungsmasse einsetzt: Sie
suggeriert ihren ménnlichen Gisten emotionale Verfligbarkeit, ldsst eine mogliche
EheschlieBung bewusst im Raum stehen, akzeptiert 6konomische Zuwendungen als
symbolisches Kapital und nutzt eine doppeldeutige, héflich-manipulative Sprache, um
Erwartungen zu erzeugen, ohne sich je eindeutig festzulegen.

Die Analyse im nachfolgenden Kapitel gliedert sich in drei Abschnitte: Zundchst
werden die Uberschneidungen herausgearbeitet, etwa der Riickgriff auf die galante
Conduite’*” und die Inszenierung emotionaler Intelligenz als informeller Machtfaktor.
Anschliefend folgt die Erfassung der divergenten Handlungsmodi: Corallinas
solidarische Sorge versus Mirandolinas marktwirtschaftliche Kalkulation. Im letzten
Schritt werden diese Beobachtungen in den soziokulturellen Kontext des
18. Jahrhunderts eingeordnet, um zu verdeutlichen, wie jede Figur auf ihre Weise
proto-feministische Potenziale auslotet.

Auf diese Weise soll gezeigt werden, dass Goldoni die weibliche Biithnenfigur nicht
nur als komddiantische Dienstleisterin  entwirft, sondern als variantenreiche

Projektionsfléche fiir weibliche Autoritdt und Autonomie im Zeitalter der Aufklarung.

70 TInnerhalb dieses Normsystems sollten Frauen vor allem Leichtigkeit, Anmut und
Einfithlungsvermoégen verkdrpern, wihrend Maénner sich durch galante Aufmerksamkeit und
zuriickhaltende Leidenschaft auszeichneten. Handbiicher zur galanten Conduite fanden in
Edukationskreisen weite Verbreitung und prégten lange Zeit die aristokratische und aufstrebend-
biirgerliche Kultur Europas. In Goldonis Komddien erscheint die galante Conduite als kultureller
Hintergrund, den Figuren wie Corallina oder Mirandolina teils affirmativ, teils subversiv nutzen: Sie
bedienen sich hofischer Hoflichkeitsformen, um sie im weiteren Verlauf fiir rhetorische Tricks oder
O0konomische Verhandlungen umzudeuten und so informelle Handlungsspielrdume zu erdéffnen.

251



9. Parallelen und Unterschiede der Protagonistinnen

Im soziohistorischen Kontext des 18.Jahrhunderts, in dem Frauen juristisch und
gesellschaftlich weitgehend entrechtet waren, représentieren die Figuren Corallina (La
serva amorosa, 1752) und Mirandolina (La locandiera, 1753) bei Carlo Goldoni zwei
paradigmatische Auspragungen weiblicher Handlungsféhigkeit. Beide Frauen bewegen
sich in einer patriarchalen Ordnung, die sie formal von Entscheidungsgewalt,
Okonomischer Unabhingigkeit und rechtlicher Autonomie ausschlieB3t, sei es durch die
patria potestas oder durch ihre begrenzte rechtliche Handlungsfihigkeit (z.B. das
Fehlen  testamentarischer —und  vertraglicher  Selbstbestimmung).  Goldonis
Protagonistinnen agieren jedoch entgegen dieser strukturellen Beschrankungen. Sie sind
weder blofe komische Nebenfiguren noch passive Objekte ménnlicher Intrigen, sondern
nehmen in ihren jeweiligen Stiicken zentrale, steuernde Funktionen ein, sie entscheiden
iber das Schicksal der anderen Figuren, reflektieren ihre Position im
Geschlechtergefiige und gestalten es aktiv mit.

Zentrales Bindeglied beider Protagonistinnen ist der bewusste Verzicht auf ein
matrimonio nobile, also auf eine EheschlieBung mit einem sozial hoherstehenden
Partner. Stattdessen wihlen sie ein sogenanntes matrimonio di sistemazione, eine
vernunftgeleitete Verbindung ohne soziale Aufstiegsperspektive: Corallina entscheidet
sich fiir einen gleichrangigen Partner, widhrend Mirandolina einen gesellschaftlich
untergeordneten Mann wéhlt, wobei sowohl ihre soziale Position als auch ihre
okonomische Unabhéngigkeit unangetastet bleiben. Im Fall Corallinas wird deutlich,
dass ihre Ehe mit dem Diener Brighella, durch eine iiberraschend grofziigige Mitgift
wirtschaftlich abgesichert, weniger aus romantischen Gefiihlen, sondern klar aus
pragmatischer Uberlegung hervorgeht. Diese Beobachtung verweist auf ein zentrales
Strukturprinzip in Goldonis Komodien: die bewusste Inszenierung weiblicher
Selbstbestimmung jenseits emotionaler Idealisierung. Der Begriff matrimonio di
sistemazione bezeichnet im 18.Jahrhundert eine pragmatische, oft Okonomisch
motivierte Eheform, deren Ziel nicht das emotionale Liebesideal, sondern soziale
Stabilitdit und Versorgung ist. Im Fall Corallinas bedeutet dies eine strategische
Heiratsentscheidung, die nicht aus emotionaler Leidenschaft, sondern aus einer bewusst
kalkulierten sozialen Positionierung hervorgeht. Dabei wird das klassische Modell der
dienenden Frau unterlaufen: Zwar heiratet Corallina formal einen Gleichrangigen, also
Brighella, doch geschieht dies erst, nachdem ihr dreifach eine symbolische Mitgift
angeboten wurde (durch Ottavio, Pantalone und Florindo). Diese dreifache Zuwendung

wirkt wie eine verspétete Anerkennung ihrer Leistungen im Dienste der familidren

252



Ordnung. Die materiellen Sicherheiten, die ihr letztlich zustehen, dienen nicht der
Aufwertung Brighellas, sondern der Bestdtigung ihres eigenen Status als moralisch
iiberlegene, ordnungsstiftende Figur. Das entscheidende Moment ist daher nicht die
EheschlieBung selbst, sondern der Umstand, dass Corallina sie freiwillig, unter
verdnderten Bedingungen, nach eigener Mallgabe vollzieht. Sie bleibt diejenige, die die
Handlung lenkt, nicht nur durch die Versdhnung der Hauptfiguren, sondern auch durch
die Auswahl ihres Partners. Thre Entscheidung fiir ein matrimonio di sistemazione
verweist somit auf einen grundlegenden Bruch mit dem traditionellen weiblichen
Rollenbild der Zeit: Nicht passiv wird Corallina ,,verheiratet”, sondern sie gestaltet
selbst den Rahmen ihrer Existenz. Die Ablehnung eines emotionalen Liebesnarrativs
zugunsten einer 6konomisch und sozial motivierten Verbindung macht diese Komddie
damit nicht nur zu einem Akt weiblicher Selbstermachtigung, sondern auch zu einem
Reflexionsraum iiber Geschlechterrollen, Heiratspolitik und weibliche Handlungsmacht
im 18. Jahrhundert.

In diesem Kontext ist auch Mirandolinas Entscheidung fiir eine Verbindung mit dem
Verwalter Fabrizio zu verorten, eine Wahl, die weniger aus emotionalem Bediirfnis als
aus pragmatischen Uberlegungen resultiert. Die Ehe, die sie mit Fabrizio eingeht, eine
Verbindung, die bereits von ihrem verstorbenen Vater vorgesehen war, ist in ihrer
Anlage eine Zweckehe, in der sich keine Anzeichen emotionaler Zuneigung erkennen
lassen. Mirandolinas Entscheidung zur Heirat mit Fabrizio ist als kalkulierte Anpassung
an gesellschaftliche Erwartungshorizonte zu interpretieren. Sie geht diesen Schritt nur
unter der Bedingung ein, dass sie innerhalb der Verbindung eine hierarchische
Uberlegenheit bewahren kann, ein Umstand, der es ihr ermdglicht, ihre Autonomie und
Selbstverwirklichung weitgehend aufrechtzuerhalten. Mirandolinas Entscheidung lésst
sich als Anpassung an ein gesellschaftlich normiertes Rollenmodell deuten, das
weibliche Selbstbestimmung innerhalb konventioneller Strukturen in eine formal
legitimierte Partnerschaft {iberfiihrt. Die Wahl des Partners erfolgt folglich nicht aus
innerer Neigung, sondern aus strategischer Selbstverortung innerhalb eines biirgerlichen
Normsystems, das Ansehen, Reputation und funktionale Rollenerfiillung {iiber
personliche Affekte stellt. Rationalitdit und Kalkiil dominieren hierbei gegeniiber
emotionaler Authentizitit, ein Spannungsverhiltnis, das exemplarisch fiir die
ambivalente weibliche Handlungsmacht im Kontext des 18. Jahrhunderts steht.
Mirandolinas Entscheidung ist somit als bewusste Hinwendung zu einer biirgerlichen
Lebensform zu verstehen, in der Stabilitét, sozialer Status und 6konomische Sicherheit

zentrale Orientierungsgroflen darstellen. Diese Wahl markiert eine Abkehr vom Ideal

253



der Liebe und verweist auf ein an gesellschaftlicher ZweckméBigkeit orientiertes
Lebensmodell. Wie Kapp jedoch kritisch anmerkt, mangelt es dieser pragmatischen
Losung an jeder Form von ,Empfindsamkeit”, jenem affektiven Element, das im
Kontext des aufkldrerischen Diskurses hédufig als humanistisches Gegengewicht zur
Rationalitit fungiert. 7*! Die emotionale Leerstelle innerhalb der Entscheidung
Mirandolinas wird damit zum Symptom einer Spannung zwischen aufkldrerischem
Selbstentwurf und gesellschaftlicher Erwartung, zwischen individueller Freiheit und
normativer Anpassung.

In diesem Spannungsfeld ist auch die Konstruktion von Liebe in La locandiera zu
verorten: Mirandolinas Umgang mit dem Konzept der Liebe basiert weniger auf
affektiver Gegenseitigkeit als vielmehr auf einem strategischen Spiel der Tduschung
und einem bewussten Akt psychologischer Machtausiibung, insbesondere gegeniiber
dem Cavaliere, der als Inbegriff minnlicher Uberheblichkeit inszeniert wird. Ihre
Handlungen zielen nicht auf emotionale Vereinigung, sondern auf die demonstrative
Widerlegung ménnlicher Selbstgewissheit. In diesem Kontext deutet Abbrugiati die
abschlieBende EheschlieBung nicht als Erfiillung, sondern als strukturelle Niederlage
der Protagonistin: eine Kapitulation vor gesellschaftlicher Norm und sozialem
Konformititsdruck.’#?

Diese Lesart ldsst sich auch auf Corallina {ibertragen. Beide Protagonistinnen,
Mirandolina wie Corallina, gehen am Ende ihrer jeweiligen Komddien eine Verbindung
ein, die nicht auf Liebe, sondern auf funktionaler ZweckméaBigkeit basiert. Die
Entscheidung zur Ehe wird dabei nicht aus innerer Uberzeugung getroffen, sondern
dient der Sicherung von Status, Ruf und sozialer Position. In beiden Fillen wird ein
Mangel an emotionaler Tiefe erkennbar, wodurch die Figuren im Verlauf des Stiicks
zunehmend als affektiv entleerter und innerlich distanzierter erscheinen. Focking
interpretiert dieses Spannungsverhéltnis als Ausdruck eines grundlegenden inneren
Konflikts zwischen virtu (Tugend) und passione (Leidenschaft): Die weiblichen
Protagonistinnen befinden sich in einem strukturellen Dilemma, das sie in ihrem
Handlungsfluss hemmt und in eine Situation fiihrt, in der jede Entscheidung ambivalent
bleibt.”* Das Resultat ist eine pragmatische Losung, die zwar &uBerlich funktional
erscheint, innerlich jedoch durch den Verzicht auf Authentizitdt und affektive Erfiillung

gekennzeichnet ist. Somit stehen Mirandolina und Corallina exemplarisch fiir eine

71 Cf. Kapp 2007, S. 219.

742 Cf. Abbrugiati 2014, S. 172.

743 Cf. Marc Focking, ,,Pamela und der Tod des Komischen. Zur funktionalen Ambivalenz der
Empfindsamkeit bei Carlo Goldoni®, in: Romanistisches Jahrbuch, Bd. 45, Berlin/Boston: 1994, S.
145.

254



Generation von Biihnenfiguren, deren Handlungsspielrdume zwar erweitert erscheinen,
die jedoch nach wie vor den normativen Begrenzungen einer patriarchal kodierten
Gesellschaft unterliegen.

Sowohl Mirandolina als auch Corallina befinden sich am Ende ihrer jeweiligen
Koméddien in einem moralisch und sozial codierten Dilemma, das sie zur Entscheidung
zwischen personlichem Begehren und gesellschaftlicher Erwartung zwingt.
Mirandolina, die sich durch die obsessive Zuwendung des Cavaliere zunehmend
bedridngt und in ihrer Autonomie gefdhrdet sieht, entscheidet sich, entgegen ihrer
urspriinglichen Ablehnung der Ehe, fiir eine Verbindung mit Fabrizio. Auch Corallina
wihlt eine funktionale Ehe mit Brighella, die weniger von emotionaler Zuneigung als
von sozialem Kalkiil getragen ist und ihr ermdglicht, ihre 6ffentliche Reputation als
tugendhafte Frau aufrechtzuerhalten. Der bewusste Verzicht auf subjektive
GefiihlséduBerungen wird dabei nicht als Zeichen von Schwiche oder Verlust gedeutet,
sondern als Ausdruck rationaler Selbstdisziplin, als ein Akt strategischer
Selbstbeherrschung, der als Vorrang vernunftgeleiteten Handelns gegeniiber affektiver
Impulsivitdt zu verstehen ist und den Protagonistinnen die Kontrolle iiber ihr soziales
Selbstbild sowie ihre narrative Position innerhalb der gesellschaftlichen Ordnung
sichert. In beiden Fillen miindet dieser Entschluss in eine Form weiblicher
Selbstbehauptung innerhalb patriarchaler Ordnungsstrukturen: Mirandolina behélt ihre
okonomische und soziale Dominanz und Unabhéngigkeit als Wirtin; Corallina bewahrt
ihre moralische Integritdt und gesellschaftliche Achtung.

Der bewusste Verzicht auf ein affektiv erfiilltes Ehemodell wird in beiden Féllen zur
Voraussetzung fiir eine stabile und sozial akzeptierte Positionierung innerhalb eines
Systems, das weibliche Handlungsspielraume im 18. Jahrhundert strukturell begrenzt.
In dieser Spannung zwischen Anpassung und Autonomie liegt die doppelte Lesbarkeit
der Protagonistinnen Corallina und Mirandolina: Einerseits fungieren sie als
Agentinnen pragmatischer Selbstermdchtigung, die durch kluge strategische
Entscheidungen soziale Kontrolle iiber ihre Lebensumstinde gewinnen; andererseits
spiegeln sie zugleich die normativen Einschrinkungen und affektiven Verluste, denen
weibliche Subjekte im patriarchal kodierten Diskurs jener Zeit unterworfen waren.
Beide Frauen lehnen bewusst die ihnen gesellschaftlich zugedachten Rollenbilder ab,
etwa als Ehefrauen adeliger oder wohlhabender Ménner, und entscheiden sich
stattdessen fiir eine Verbindung, die nicht auf sozialen Aufstieg, sondern auf Stabilitdt
und Selbstbestimmung zielt: Wéhrend Corallina einen gleichrangigen Partner wéhlt,

heiratet Mirandolina einen gesellschaftlich untergeordneten Mann. Diese Entscheidung

255



markiert nicht nur die Zuriickweisung eines hierarchisch geprigten Ehediskurses,
sondern kann als ein Akt weiblicher Autonomie gelesen werden. Es handelt sich dabei
nicht um eine offene Rebellion gegen gesellschaftliche Konventionen, sondern vielmehr
um eine subtile, jedoch wirkungsvolle Form stiller Subversion. Indem Mirandolina und
Corallina innerhalb bestehender Strukturen handeln, diese jedoch zugleich
unterwandern und neu codieren, legen sie Zeugnis ab von einer weiblichen
Souveréanitét, die sich ihrer Zeit zum Trotz artikuliert.

Im dramaturgischen Aufbau der beiden Komddien {ibernehmen die Protagonistinnen
jeweils die Rolle der Initiatorin eines zentralen smascheramento, eines
Entlarvungsprozesses, der sich in der klassischen Komdodientradition auf Tduschung
und Offenbarung stiitzt. In beiden Fillen ist es die weibliche Biihnenfigur, sei es in
Gestalt der serva oder der locandiera, die durch scharfen Verstand, soziale Intelligenz
und rhetorische Mittel eine patriarchal strukturierte Ordnung ad absurdum fiihrt und
auflost. Dabei ist der Moment der Enthiillung nicht nur narrativ aufgeladen, sondern
auch ideologisch bedeutungsvoll: In Corallinas berithmtem Schlussmonolog (,,vengano
que’ saccenti, che dicon male delle donne [...].“7%*) formuliert sie eine klare
Gegenerzdhlung zum ménnlich dominierten Deutungsmonopol, eine Verteidigung
weiblicher Tugend und zugleich eine Anklage gegen strukturelle Herabsetzung. Dass
sie dabei im Plural spricht, ,,il nostro sesso®, verleiht der Szene iiberindividuelle
Tragweite: Corallina spricht nicht nur fiir sich selbst, sondern fiir das weibliche
Kollektiv, das in der Gesellschaft des 18.Jahrhunderts systematisch marginalisiert
wurde.

Ein Schliisselmoment in Mirandolinas Selbstinszenierung ist die Passage in I1.19:
,L’impresa ¢ fatta. Il di lui cuore ¢ in fuoco, in fiamme, in cenere. Restami solo, per
compiere la mia vittoria, che si renda pubblico il mio trionfo, a scorno degli uomini
presuntuosi, € ad onore del nostro sesso“.”*> Mirandolina deklariert ihren emotionalen
und rhetorischen ,,Sieg* liber den Cavaliere, der sich bislang durch ausgesprochene
Frauenverachtung hervorgetan hatte. Diese Passage ist nicht nur Ausdruck ihrer
erfolgreichen Verfilhrung, sondern sie fungiert auch als expliziter meta-theatraler
Kommentar zur Geschlechterordnung des 18. Jahrhunderts. Mirandolina spricht von
trionfo, einem Begriff, der bewusst aus dem politischen und militdrischen Vokabular
entlehnt ist, und erhebt ihr individuelles Spiel zur symbolischen Handlung ,,ad onore del

nostro sesso®. Diese Formulierung greift genau jene Kollektivbezeichnung auf, die auch

744 Goldoni 2007, IL.scena ultima, S. 176.
74 Goldoni 2017, 1119, S. 76.

256



Corallina im Schlussmonolog wéhlt (,,viva il nostro sesso, e crepi colui che ne dice
male® 7#¢). Beide Figuren beanspruchen ihre jeweilige Handlung nicht nur als
personliche Emanzipation, sondern als Beitrag zu einem kollektiven weiblichen
Selbstverstidndnis und zur symbolischen Aufwertung des weiblichen Geschlechts im
Theater wie in der Gesellschaft. Der Unterschied liegt in der strategischen Anlage:
Wihrend Corallina im familidren Raum durch Fiirsorge, Loyalitdt und moralische
Integritdt patriarchale Ordnungsmuster unterlduft, operiert Mirandolina im 6ffentlichen,
okonomischen Raum mit Mitteln der gezielten Verfithrung, Tduschung und Kontrolle.
Ihr Sieg iiber den Cavaliere ist ein Triumph iiber die misogyne Ideologie seiner Figur,
zugleich aber eine performative Demonstration weiblicher Durchsetzungsfahigkeit.

Beide Figuren nehmen damit aktiv an einem Diskurs teil, der die traditionelle
Rollenzuweisung der Frau im 18. Jahrhundert in Frage stellt. Mirandolina verfolgt
dieses Ziel durch die gezielte Ironisierung ménnlicher Dominanzanspriiche sowie durch
die bewusste Inszenierung ihrer eigenen weiblichen Einfluss- und Gestaltungsmacht;
Corallina hingegen setzt auf rhetorische Klarheit, moralische Standfestigkeit und die
Umcodierung patriarchaler Praktiken wie der Mitgift. Dass beide ihre jeweilige
Handlung als Ehre des weiblichen Geschlechts deklarieren, zeigt, dass Goldoni in
beiden Stiicken eine implizite proto-feministische Agenda verfolgt: Die Frau wird nicht
mehr blof3 dargestellt, sondern spricht, entscheidet und handelt selbst.

Obwohl Corallina und Mirandolina strukturell Ahnliches erreichen, unterscheiden sie
sich in ihrer biografischen Ausgangslage und strategischen Vorgehensweise. Corallina
ist bereits Witwe, eine Stellung, die im 18. Jahrhundert mit einem gewissen Mal} an
sozialer Freiheit, aber auch 6konomischer Unsicherheit verbunden war. Thre Mitgift ist
kein materieller Besitz, sondern symbolischer Natur: Florindo, der ihr als Lohn fiir ihre
treue Dienstbarkeit ,,geschenkt™ wird. Dass Corallina ihn weiterreicht und Rosaura zur
Frau gibt, ist ein Akt moralischer Integritéit, der ihre uneigenniitzige Handlungsweise
und ihr Pflichtethos betont.

Mirandolina hingegen ist ledig und wirtschaftlich unabhingig. Sie hat die Herberge
ihres verstorbenen Vaters geerbt, ein Besitz, der nicht nur ihre soziale Stellung sichert,
sondern gleichzeitig als Mitgift fungiert. Diese 6konomische Ressource erlaubt ihr,
Mainner emotional und strategisch zu binden, ohne sich von ihnen abhingig zu machen.
Thre Macht resultiert nicht aus Empathie oder familidrer Loyalitdt wie bei Corallina,
sondern aus der geschickten Kontrolle von Raum, Zeit und 6konomischer Erwartung.

Wihrend Corallina innerhalb der héuslichen Sphére wirkt und auf affektive Vermittlung

746 Goldoni 2007, 111. scena ultima, S. 176.
257



setzt, bewegt sich Mirandolina in einem semi-6ffentlichen, dkonomisch gepréigten
Raum, in dem sie bewusst mit erotischer Aufladung und vertraglichen Verhéltnissen
operiert.

Die unterschiedlichen Rdume weiblichen Handelns verweisen zugleich auf ein
iibergeordnetes dramaturgisches Prinzip, das sowohl bei Goldoni als auch bei Moliére
angelegt ist: Scaltrezza (soziale Intelligenz) wird nicht nur spezifischen
Dienerinnenfiguren zugeschrieben, sondern gilt als charakteristische Eigenschaft

weiblicher Figuren insgesamt. 74

Diese Inszenierung weiblicher List als
kompositorisches Gegengewicht zu minnlicher Autoritét stellt ein zentrales Merkmal
der klassischen Komoddie dar und eroffnet der weiblichen Figur einen subversiven
Handlungsspielraum innerhalb restriktiver Gesellschaftsordnungen.

Sowohl bei Moliere als auch bei Goldoni fungieren weibliche Figuren als
Tragerinnen von Handlungsmacht, nicht obwohl, sondern gerade weil sie
gesellschaftlich untergeordnet sind. Die daraus resultierende Notwendigkeit zur
Anpassung, Tduschung oder Vermittlung wird in dramaturgischer Hinsicht zur Tugend
umgewertet. Die Klugheit der Frauen ist dabei nicht auf Intrige oder bloBe List
beschrinkt, sondern stellt eine soziale Intelligenz dar, die sich im Umgang mit
Hierarchien, Affekten und rhetorischen Mitteln ausdriickt.

Im Fall Goldonis zeigt sich diese Qualitdt besonders prignant bei Corallina und
Mirandolina. Beide Figuren agieren mit iiberlegener Ubersicht und besitzen eine
ausgeprigte Fahigkeit, andere Figuren emotional zu lenken, Machtkonstellationen zu
erkennen und zugunsten ihrer eigenen Zielsetzung zu beeinflussen. Ihre scaltrezza liegt
dabei nicht im Betrug, sondern in der Féhigkeit zur strategischen Lenkung
gesellschaftlicher Dynamiken: Corallina vermittelt zwischen Vater und Sohn, setzt sich
fiir Gerechtigkeit ein und nutzt die Ehe- und Mitgiftkonventionen fiir eine moralisch
iiberlegene LoOsung. Mirandolina hingegen nutzt ihre Position als Wirtin, ihre
okonomische Unabhéngigkeit und ihre Fahigkeit zur ironischen Distanz, um ménnliche
Dominanzphantasien zu entlarven und zu kontrollieren.

Indem Goldoni die scaltrezza nicht nur als individuelle Eigenschaft einzelner
Figuren, sondern als kollektives, geschlechtlich codiertes Potenzial markiert, entwickelt
er eine dramaturgische Gegenfigur zum traditionellen patriarchalen Sprechakt. Der
Verweis auf eine allgemeine weibliche Intelligenz im sozialen, rhetorischen und
affektiven Sinn, macht seine Komddien anschlussfahig fiir einen proto-feministischen

Diskurs, in dem Frauen nicht nur handeln, sondern mit Handlungsmacht ausgestattet

747 Scognamiglio 2002, S. 49.
258



werden, weil sie kliiger, vorausschauender und empathischer sind als ihre ménnlichen
Gegeniiber. In diesem Sinne wird die scaltrezza zur literarischen Rehabilitierung
weiblicher Subjektivitdt in einer Zeit, in der Frauen gesellschaftlich marginalisiert, aber
auf der Biihne zunehmend ins Zentrum geriickt wurden.

Beide Figuren stehen somit exemplarisch fiir zwei divergente, aber gleichwertige
Modelle weiblicher Handlungsmacht im 18. Jahrhundert: Corallina verkdrpert eine
moralisch fundierte, flirsorgliche Form der weiblichen Autoritit, Mirandolina eine
selbstbewusst kalkulierte, 6konomisch abgesicherte Form weiblicher Autonomie. Beide
Formen zielen jedoch auf das Gleiche: die Anerkennung weiblicher
Handlungskompetenz in einem System, das sie systematisch ausschlieft. Gerade im
soziokulturellen Kontext des 18. Jahrhunderts, in dem die Rolle der Frau weitgehend
auf Ehe, Mutterschaft und hiusliche Sphére reduziert war und weibliche Teilhabe am
offentlichen Leben stark eingeschréinkt blieb, entfaltet diese dramaturgische Konzeption
eine besondere Sprengkraft. In diesem Sinne lassen sich beide Komddien als bewusst
proto-feministische Theaterstiicke 7 lesen, die iiber die konkrete Figur hinaus eine
generelle Alternative zum normativen Frauenbild ihrer Zeit entwerfen, nicht leise,
sondern wirkungsvoll und bewusst im 6ffentlichen Raum formuliert, in dem das Theater
als zentrales Medium sozialer Selbstverstindigung fungierte. Goldoni gelingt es, durch
die Gestaltung weiblicher Biihnenfiguren nicht nur die Komddientradition grundlegend
zu reformieren, sondern zugleich ein Reflexionsangebot iiber Geschlechterrollen,
Machtasymmetrien und die subtilen Mechanismen weiblicher Selbstbehauptung im

gesellschaftlichen Geflige des Ancien Régime zu formulieren.

10. Goldoni als proto-feministischer Dramatiker im Kontext

des 18. Jahrhunderts

Carlo Goldonis Komdédien La serva amorosa und La locandiera markieren einen
bedeutenden literarischen Beitrag zur Darstellung weiblicher Selbstbehauptung im 18.
Jahrhundert. In einer Epoche, in der Frauen rechtlich und gesellschaftlich weitgehend
entrechtet waren, sie konnten weder frei liber Besitz verfligen noch rechtlich autonom
agieren, inszeniert Goldoni Frauenfiguren, die innerhalb der ihnen zugewiesenen
sozialen Raume eine bemerkenswerte Handlungsfahigkeit entfalten. Diese Autonomie
ist keine offene Rebellion gegen das patriarchale System, sondern eine stille,

strategische Subversion: eine Form der Emanzipation durch soziale Intelligenz,

748 Cf. Giovanelli 2007, S.12.
259



affektive Kontrolle und rhetorische Kompetenz. Goldonis differenzierte Darstellung
weiblicher Figuren ldsst sich vor dem Hintergrund seiner biografischen Prigung
verstehen: Trotz seiner langjdhrigen Erfahrung in einem von Misogynie geprigten
Theatermilieu entwickelt er kein pauschal abwertendes Frauenbild. Vielmehr lésst sich
seine vergleichsweise wohlwollende Perspektive auf weibliche Subjektivitdt als
Ausdruck einer personlichen Gegenbewegung zu gesellschaftlichen
Geschlechterstereotypen deuten.

Aus analytischer Sicht ldsst sich Goldonis Umgang mit weiblichen Figuren als
bewusster Kontrast zur italienischen Komddientradition des 17. Jahrhunderts,
insbesondere zur Typenkomik der commedia dell’arte, verstehen, in der weibliche
Rollen oft auf Stereotype reduziert wurden: die kokette Verfiihrerin, die eifersiichtige
Ehefrau, die naive Jungfrau oder die intrigante Magd. Goldoni bricht mit diesen
reduzierten Darstellungsformen und stattet viele seiner weiblichen Figuren mit
psychologischer Tiefe, moralischer Ambivalenz und gesellschaftlicher Handlungsmacht
aus. Dabei ist es nicht zufillig, dass insbesondere weibliche Figuren aus biirgerlich-
dienenden Kontexten, wie etwa Corallina als klassische servetta oder Mirandolina als
selbstbestimmte locandiera, zu Tragerinnen rationaler Kontrolle, sprachlicher
Souverénitit und sozialer Intelligenz stilisiert werden.

Dass Goldoni seine Frauenfiguren nicht als Projektionen eines ménnlichen Blicks
anlegt, sondern ihnen Handlungsmacht und Wiirde verleiht, legt nahe, dass sein
Frauenbild mehr ist als ein dramaturgisches Mittel. Vielmehr deutet sich darin ein
ethisches und anthropologisches Programm an: Frauen erscheinen bei ihm nicht als
bloBe Objekte mannlicher Begehren oder komddiantischer Lacherlichkeit, sondern als
moralisch urteilende Subjekte mit eigenem Innenleben und sozialen Zielen.

Goldonis zuriickhaltende Kritik am weiblichen Geschlecht wird hier nicht als
Naivitét, sondern als bewusster Kontrapunkt zur gingigen Frauenverachtung gelesen,
und damit als Ausdruck einer ethisch motivierten literarischen Entscheidung. Die
Tatsache, dass er sich trotz eines moglicherweise negativ geprdgten Theaterumfelds
nicht dem Zynismus oder der satirischen Abwertung verschrieb, sondern vielmehr
differenzierte, zuweilen sogar proto-feministisch lesbare Frauenfiguren entwickelte,
verleiht seinem Werk eine bemerkenswerte moralische und gesellschaftskritische
Dimension. Seine Frauenfiguren sind deshalb nicht blo3 dramatische Instanzen, sondern
Représentantinnen eines alternativen, emphatischen Menschenbildes innerhalb eines

weitgehend patriarchal strukturierten sozialen Feldes.

260



Corallina agiert als dienende Figur im hduslichen Kontext, nutzt jedoch gerade diese
Position, um moralisch, emotional und letztlich auch narrativ die Kontrolle iiber die
gesamte Handlung zu iibernehmen. Durch geschickte Vermittlung, emotionale Appelle
und die gezielte Instrumentalisierung traditioneller Werte wie Ehre und Treue gelingt es
ihr, nicht nur Florindos Verhiltnis zu seinem Vater zu retten, sondern auch das soziale
Gleichgewicht wiederherzustellen, nach ihren eigenen Mallgaben. Ihre abschlieende
Rede im dritten Akt der scena ultima, in der sie offen gegen die Diffamierung des
weiblichen Geschlechts auftritt und sich selbst als moralisch {iberlegene Instanz
présentiert, ist Ausdruck einer weiblichen Gegenstimme im patriarchalen Diskurs und
lasst sich als literarisch ernst gemeinter Akt weiblicher Selbstvergewisserung lesen.

Auch Mirandolina operiert mit grofBer Eigenstindigkeit. Als Besitzerin eines
Gasthauses handelt sie nicht im familidren, sondern im dkonomisch gepragten Raum.
Sie ist nicht nur finanziell unabhéngig, sondern auch sozial dominant. Thre Fahigkeit,
Mainner, insbesondere den Cavaliere, durch gezielte Affektsteuerung in emotionale
Abhidngigkeit zu bringen, ist nicht als bloBes Spiel der Koketterie zu lesen, sondern als
bewusste Strategie zur Entlarvung ménnlicher Uberheblichkeit. Sie fungiert als Trigerin
einer neuen, selbstbewussten Weiblichkeit, die ménnliche Dominanz nicht frontal
bekimpft, sondern durch psychologische Uberlegenheit entkriftet.

Beide Protagonistinnen entscheiden sich am Ende fiir eine Ehe, Corallina mit
Brighella, Mirandolina mit Fabrizio, doch in beiden Féllen handelt es sich um eine
Zweckehe ohne emotionale Grundlage. Wihrend die Verbindung mit einem
gleichrangigen Partner fiir Corallina einen bewussten Akt der Selbstverortung darstellt,
der ihr gesellschaftliche Akzeptanz ermdglicht, ohne Unterordnung zu verlangen, wéhlt
Mirandolina mit Fabrizio gezielt einen sozial untergeordneten Partner, wodurch sie ihre
okonomische und soziale Uberlegenheit auch im Ehebund wahrt. Die Ablehnung eines
matrimonio nobile zugunsten eines matrimonio di sistemazione ist ein symbolischer
Bruch mit dem tradierten Modell der Heirat. Goldoni inszeniert hier eine Form
weiblicher Vernunft, die sich nicht auf Gefiihl, sondern auf sozialen Status und
moralische Unabhingigkeit stiitzt. Die emotionale Leerstelle, die dieser Verzicht
hinterldsst, wird zum Ausdruck einer Spannung zwischen individueller Freiheit und
normativer Anpassung.

Goldoni verfolgt dabei kein agitatorisches Programm, doch seine Vorliebe fiir
handlungsstarke weibliche Figuren ist uniibersehbar: Die Frauen in seinen Komdodien
sind nicht lediglich Nebenfiguren oder Projektionsflichen ménnlicher Begierden,

sondern oft Trégerinnen von Vernunft, moralischer Integritit und sozialer Ordnung, sei

261



es in der klassischen Rolle der servetta wie Corallina oder in einer selbstbestimmten
biirgerlichen Position wie Mirandolina. Thre Handlungsfiahigkeit liegt nicht in
physischer Macht oder rechtlicher Autoritit, sondern in ihrer Féhigkeit, Situationen zu
deuten, andere Figuren zu beeinflussen und iiber Sprache und Verhalten Rdume zu
kontrollieren, die ithnen formal nicht gehoren. Es ist eine ,,Klugheit des Herzens®, die
sie zur eigentlichen ordnenden Kraft im Drama macht.

Diese Haltung verweist auf ein tiefer liegendes ethisches Prinzip, das sich nicht nur
in der Gestaltung seiner weiblichen Figuren, sondern auch in Goldonis Selbstaussagen
manifestiert: ,,Goldoni diceva che essere avvocato ¢ un grande onore, di cui bisogna
sapersi rendere degno col lavoro e con la probita e col coraggio.””* Gerade durch seine
Tétigkeit als Advokat entwickelt er ein feines Gesplir fiir menschliches Verhalten und
soziale Dynamiken. Goldonis Bemerkung, dass es eine Ehre sei, Anwalt zu sein, und
dass man sich dieser Wiirde durch ,lavoro, probita e coraggio®, durch Arbeit,
Rechtschaffenheit und Mut, wiirdig erweisen miisse, lasst sich nicht nur als Ausdruck
seines juristischen Selbstverstdndnisses deuten, sondern auch als programmatisches
Bekenntnis zu einer aufklarerischen Ethik, die sich durch alle Bereiche seines Schaffens
zieht. Die Trias von Arbeit, moralischer Integritdt und Zivilcourage verweist auf ein
idealtypisches Berufsethos, das weit iiber die Praxis der Advokatur hinausreicht und
vielmehr das humanistische Selbstverstindnis eines Autors beschreibt, der sich sowohl
dem sozialen Gemeinwohl als auch der kulturellen Erneuerung verpflichtet sieht.

Goldoni war nicht nur Advokat von Ausbildung, sondern betrachtete seine Tétigkeit
als Dramatiker ebenfalls als Form von gesellschaftlichem Dienst, mit vergleichbaren
ethischen Anforderungen. Der Rechtsanwalt wie der Komddienschriftsteller bewegen
sich in einem sozialen Spannungsfeld: Sie sind mit menschlichen Konflikten
konfrontiert, mit Liige und Wahrheit, mit Gerechtigkeit und Tauschung. Goldonis
Komddien zielen in diesem Sinne auf eine moralische Korrektur der Sitten, wobei das
Theater als Ort sozialer Selbstreflexion und biirgerlich-ethischer Orientierung fungiert.
In dieser Perspektive wird seine Einschitzung des juristischen Berufs fast
emblematisch: Wie der Anwalt dem Recht zur Geltung verhilft, so verhilft der
Dramatiker der Wahrheit, insbesondere einer gesellschaftlich verborgenen, zur
Sichtbarkeit.

Die genannten Qualitdten, Arbeit, Rechtschaffenheit und Mut, finden auch in der
Konstruktion seiner dramatischen Figuren Entsprechung. Besonders deutlich wird dies

in den klugen weiblichen Protagonistinnen wie Corallina und Mirandolina. Sie handeln,

749 Mario Cevolotto, Carlo Goldoni avvocato veneto, Bologna: 1931, S. 163.

262



ganz im Sinne dieser Trias, aus einer inneren Verpflichtung heraus: Sie sind titig,
diszipliniert, moralisch integer, und sie zeigen Zivilcourage in einer Gesellschaft, die
weibliche Autonomie weitgehend ausschlieft. Thre Fahigkeit, innerhalb restriktiver
Ordnungen dennoch strategisch zu agieren, ist Ausdruck derselben Ethik, die Goldoni
fiir seinen Beruf als Anwalt formuliert: Es geht nicht nur darum, sich innerhalb
bestehender Normen zu bewegen, sondern auch darum, durch Haltung und Handlung
einen Beitrag zu gesellschaftlicher Gerechtigkeit und Verbesserung zu leisten.

Im weiteren Sinne kann Goldonis Zitat also als programmatische Aussage {iber seine
Vorstellung vom Theater als moralische und soziale Institution gelesen werden. Die
Anforderungen, die er an den avvocato stellt, iibertrdgt er auf die Bithne und auf seine
dramatische Funktion im gesellschaftlichen Diskurs. Dabei steht der Anspruch, sich
einer Rolle wiirdig zu erweisen, im Zentrum, nicht durch Status oder Herkunft, sondern
durch das bewusste, tugendhafte Handeln im Dienst der Gemeinschaft. In diesem Sinne
ist Goldonis Komddienwerk auch ein Ausdruck seiner Uberzeugung, dass wahre Ehre
nicht in dulerem Glanz, sondern in innerer Haltung liegt.

So verstanden, konnen La serva amorosa und La locandiera als literarische Beitrige
zur Diskussion weiblicher Selbstbestimmung im 18. Jahrhundert gelesen werden. Sie
schaffen einen Reflexionsraum iiber Geschlechterrollen, Heiratspolitik und weibliche
Handlungsmacht, der in seiner Subtilitdit und Komplexitdt seiner Zeit voraus ist.
Goldoni nutzt die Komddie nicht nur zur Unterhaltung, sondern als Biihne fiir die
Artikulation einer weiblichen Stimme, die sich, gegen die herrschenden Strukturen
stellt. Seine Figuren handeln in den Grenzen ihrer Zeit, aber sie tun es mit einer
Selbstverstindlichkeit, die das bestehende System infrage stellt.

In diesem Sinne kann Goldoni mit gutem Grund als literarischer Wegbereiter eines
frithen, biirgerlich geprigten Emanzipationsgedankens verstanden werden. Seine
Komddien verdeutlichen, dass weibliche Selbstermachtigung selbst unter restriktiven
gesellschaftlichen Bedingungen moglich ist — nicht durch offene Konfrontation, sondern
durch ein strategisches Spiel mit normativen Erwartungen —, und verweisen damit auf
das transformative Potenzial literarischer Gestaltung im Hinblick auf bestehende

Machtverhéltnisse.

263



11. Schlusswort

Die beiden in dieser Dissertation analysierten Komddien markieren einen bedeutenden
Beitrag zur literarischen Verhandlung weiblicher Selbstbestimmung im 18. Jahrhundert.
In einer Gesellschaftsordnung, in der Frauen rechtlich, 6konomisch und gesellschaftlich
weitgehend entrechtet waren, inszeniert Goldoni weibliche Figuren, die innerhalb der
thnen gesetzten strukturellen Grenzen bemerkenswerte Handlungsfahigkeit entwickeln.
Seine Protagonistinnen, Corallina und Mirandolina, zeichnen sich durch Intellekt,
soziale Intelligenz, affektive Kontrolle und rhetorische Souverdnitit aus. Ihre
Emanzipation vollzieht sich nicht in Form offener Rebellion, sondern durch eine subtile
Strategie der Anpassung und Umcodierung traditioneller Geschlechterrollen.

Beide Komodien greifen zentrale Leitgedanken des europdischen [lluminismo auf.
Obwohl Goldoni kein theoretischer Aufkldrer im engeren Sinne war, durchzieht sein
Werk eine aufkldrerisch motivierte Ethik: Die Biihne dient nicht nur der Unterhaltung,
sondern der Belehrung des Publikums. Goldoni bringt biirgerliche Figuren mit all ihren
Schwichen, Konflikten und sozialen Ambitionen auf die Biihne und wendet sich dabei
explizit an ein breites gesellschaftliches Spektrum. In der Parodie adliger
Uberheblichkeit liegt zugleich eine soziale Aufwertung der biirgerlichen Lebensform.
Dieses aufkldrerische Moment iibertridgt sich auch auf seine Frauenfiguren, die er,
gegen die Typisierung der commedia dell arte, mit psychologischer Tiefe, moralischer
Reflexionsfahigkeit und narrativer Steuerungskraft ausstattet.

Im Zentrum stehen mit Corallina und Mirandolina zwei Figuren, die innerhalb
patriarchaler Ordnungen agieren, diese aber zugleich unterwandern. Beide Frauen
entscheiden sich am Ende nicht fir ein matrimonio nobile, sondern fir ein matrimonio
di sistemazione: Wihrend Corallina eine vernunftgeleitete Verbindung mit Brighella
eingeht, die ihrer eigenen sozialen Stellung entspricht, wihlt Mirandolina einen
gesellschaftlich untergeordneten Partner, ohne dabei ihre 6konomische Autonomie oder
ihre Position als selbstbestimmte Wirtin zu kompromittieren. Diese Wahl ist Ausdruck
eines neuen weiblichen Selbstbewusstseins, verweist aber zugleich auf die strukturellen
Begrenzungen, denen weibliche Subjekte im 18. Jahrhundert unterliegen. Die
emotionale Leerstelle, die dieser pragmatischen Losung innewohnt, verweist auf ein
Spannungsverhiltnis zwischen individueller Freiheit und normativer Anpassung, das in
beiden Komddien erzéhlerisch und ideologisch durchgespielt wird.

Corallina handelt im familidren Raum mit moralischer Standfestigkeit und Fiirsorge.
Durch Vermittlung und Integritdt fiihrt sie die Handlung zu einem harmonischen Ende.

Ihr berithmter Schlussmonolog ist nicht nur eine Verteidigung des weiblichen

264



Geschlechts, sondern eine iiberindividuelle Selbsterméchtigung: Sie spricht fiir das
nostro sesso, fir die Frauen ihrer Zeit, die systematisch marginalisiert wurden.
Mirandolina agiert im Offentlichen, ©konomischen Raum. Sie entlarvt durch
Verfiihrung, Kontrolle und strategische Tduschung ménnliche Machtfantasien,
insbesondere die Misogynie des Cavaliere. Auch ihr Sieg ist kein individueller, sondern
ein symbolischer Triumph zur Ehre des weiblichen Geschlechts.

Goldoni inszeniert damit Figuren, die innerhalb ihrer Zeit einen bemerkenswerten
Grad an Handlungsmacht erlangen, nicht durch offene Konfrontation, sondern durch
kluge, affektkontrollierte und sprachlich {iiberlegene Strategien. Sie werden nicht
,verheiratet™, sondern wéhlen selbst, lenken nicht nur die Handlung, sondern deuten sie
auch ideologisch um. Thre Rolle als Frauen ist nicht bloB biologisch oder sozial
bestimmt, sondern Ausdruck einer bewussten dramaturgischen Konstruktion weiblicher
Souverénitit. Goldoni greift mit diesen Figuren nicht nur auf die Biihnenkonventionen
seiner Zeit zuriick, sondern transformiert sie: Wihrend die servetta in der Figur
Corallinas als Tragerin von Rationalitit, Handlungsmacht und moralischer Autoritdt
auftritt, verkdrpert Mirandolina als selbststindige locandiera eine verwandte, jedoch
sozial hoher positionierte Auspriagung weiblicher Selbstbestimmung im biirgerlichen
Kontext. Diese Figuren stehen paradigmatisch fiir eine literarische Neubewertung
weiblicher Subjektivitit. Goldoni selbst reflektiert in seinen autobiografischen
Schriften, dass sein vergleichsweise nuancierter und stellenweise empathischer Zugang
zur Darstellung weiblicher Figuren nicht trotz, sondern gerade im Kontrast zu einem
von weiblicher Affekthaftigkeit und moralischer Zweideutigkeit geprigten
Theatermilieu entstand. Diese biografische Einsicht manifestiert sich in seinen Stiicken
als bewusste Abkehr von der Misogynie seiner Epoche.

Die Analyse beider Komoddien macht deutlich: Goldonis Frauenfiguren sind keine
bloBen dramaturgischen Mittel, sondern Repridsentantinnen eines alternativen
Menschenbildes. Thre Autonomie basiert nicht auf formaler Macht oder juristischer
Selbstbestimmung, sondern auf Klugheit, Arbeit, moralischer Integritdt und Mut, Werte,
die Goldoni auch fiir den juristischen Beruf als zentral betrachtete. Seine Idee, dass sich
wahre Ehre nicht in Status oder Herkunft, sondern in tugendhaftem Handeln ausdriickt,
iibertrdgt sich auf seine dramatischen Figuren. Sowohl Corallina als auch Mirandolina
erflillen diesen Anspruch in exemplarischer Weise.

Die Eheschliisse am Ende der beiden Komddien sind nicht Ausdruck emotionaler
Erflillung, sondern strategische Akte gesellschaftlicher Positionierung. Goldoni nutzt

diese Konstellation, um ein realistisches, funktionales Verstindnis von weiblicher

265



Lebensgestaltung zu  vermitteln. Die emotionale Leerstelle, die diese
Zweckverbindungen  hinterlassen,  verweist zugleich auf die begrenzten
Entfaltungsmoglichkeiten von Frauen im 18. Jahrhundert. Doch gerade in dieser
Begrenzung liegt die Kraft der Goldoni’schen Komik: Sie zeigt, wie Frauen innerhalb
restriktiver Strukturen Handlungsmacht gewinnen konnen, nicht durch Konfrontation,
sondern durch listige, reflektierte Selbstbehauptung.

La serva amorosa und La locandiera verdeutlichen auf unterschiedliche Weise, wie
weibliche Figuren iiber das Mittel der scaltrezza, also sozialer Intelligenz, moralischer
Reflexion und sprachlicher Souverénitit, zu zentralen Tridgerinnen des dramatischen
Fortschritts werden. Goldoni erschafft damit nicht nur neue Frauenbilder, sondern er
bietet zugleich einen literarischen Reflexionsraum iiber die Ambivalenzen weiblicher
Existenz im Ancien Régime. Seine Komddien sind Ausdruck einer proto-feministischen
Haltung, in der Frauen nicht nur dargestellt, sondern handelnd, denkend und steuernd
auftreten.

Zusammenfassend ldsst sich feststellen, dass die eingangs formulierte Fragestellung
im Verlauf dieser Dissertation in wesentlichen Aspekten beantwortet werden konnte.
Anhand der beiden analysierten Komoddien wurde exemplarisch aufgezeigt, wie
weibliche Figuren in einem von patriarchalen Normen und sozialen Hierarchien
gepriagten Gesellschaftssystem dennoch Handlungsspielrdume behaupten, tradierte
Rollenerwartungen unterlaufen und damit ein verédndertes weibliches Selbstverstindnis
artikulieren. Im Zentrum der Analyse stand die Frage nach der literarischen
Inszenierung weiblicher Selbsterméchtigung innerhalb der dramaturgischen Struktur der
Komddie. Dabei wurde deutlich, dass Goldoni mit seinen Protagonistinnen nicht nur
stereotype Geschlechterbilder unterwandert, sondern zugleich Raume erdftnet, in denen
alternative Formen weiblicher Subjektivitdt und Autonomie zur Darstellung gelangen.
Die weiblichen Figuren agieren nicht blof als Funktionstragerinnen im Dienste der
Komddienhandlung, sondern als eigenstindig handelnde Subjekte, die ihre Interessen
strategisch verfolgen und sich in einer von ménnlicher Dominanz geprigten Welt
behaupten.

Goldoni gelingt es in beiden Stiicken, die Spannung zwischen gesellschaftlicher
Norm und individueller Selbstverwirklichung produktiv zu gestalten und dabei zentrale
Fragen nach Geschlechterverhiltnissen, sozialer Ordnung und menschlicher
Handlungsfreiheit aufzuwerfen. Seine Komddien fungieren somit als literarische
Reflexionsrdume, in denen bestehende Machtverhéltnisse kritisch hinterfragt und

alternative gesellschaftliche Modelle zumindest ansatzweise denkbar gemacht werden.

266



Die in der Analyse herausgearbeitete subtile Vielschichtigkeit der
Figurenzeichnungen und der sozialen Dynamiken verweist auf die nachhaltige Relevanz
Goldonis Werkes auch fiir gegenwirtige Diskurse. Insbesondere vor dem Hintergrund
aktueller Debatten um Geschlechtergerechtigkeit, weibliche Selbsterméchtigung und
gesellschaftliche Teilhabe bietet Goldonis dramatisches Schaffen produktive
Ankniipfungspunkte fiir eine kritische Auseinandersetzung mit historischen und
gegenwirtigen Konzeptionen von Geschlecht, Macht und Identitit. Goldonis Komd&dien
entfalten somit nicht nur ihre Bedeutung im Kontext der Theatergeschichte, sondern
bieten dariiber hinaus wertvolle Anregungen fiir eine interdisziplindr ausgerichtete
kulturwissenschaftliche  Auseinandersetzung mit den  Voraussetzungen und
Ausdrucksformen weiblicher Handlungsfahigkeit im Spannungsfeld gesellschaftlichen

Wandels.

267



12. Literaturverzeichnis

Abbrugiati, Perle, Unidea di Goldoni. L’illusione di un realista, Aix-en-Provence:
Presses Universitaires de Provence, 2014.

Ackroyd, Peter, Venedig. Biographie einer einzigartigen Stadt, Miinchen: Pantheon,
2022.

Ajello, Epifanio, Carlo Goldoni. L esattezza e lo sguardo, Salerno: Edisud, 2011.

Al Kalak, Matteo, ,,Investigating the Inquisition: Controlling Sexuality and Social
Control in Eighteenth-Century Italy. Vol. 86, Nr. 3“, in: Cambridge University Press,
Cambridge: 2016, S. 529-551.

Alberti, Carmelo, Goldoni, Rom: Salerno, 2004.

Alonge, Roberto, Goldoni. Dalla commedia dell’arte al dramma borghese, Mailand:
Garzanti, 2004.

Alonge, Roberto, Goldoni il libertino. Eros, violenza, morte, Rom: GLF Editori
Latterza, 2010.

Alpa, Guido, Istituzioni di Diritto privato, Turin: UTET, 1994.
Alpa, Guido, Diritto Privato Europeo, Mailand: Giuffre, 2016,

Angelini, Franca, «In maschera voi siete / senza maschera al volto?» Note su
Goldoni, Rom: Bulzoni, 2012.

Anglani Bartolo, Le passioni allo specchio. Autobiografie goldoniane, Rom: Kepos
Edizioni, 1996.

Apollonio, Mario, L 'Opera di Carlo Goldoni, Mailand: Edizioni Athena, 1932.

Archivio di Stato di Firenze (ASFi), Segreteria di gabinetto, Appendice, 62, ins.
40: Legge criminale del 30 novembre 1786.

Archivio Segreto Vaticano, Stato Ecclesiastico: Busta F / Erbfolgerechte, Akten
1700-1799.

Aristoteles, Poetik. Griechisch/Deutsch, Stuttgart: Reclam, 2012.

Ascheri, Mario, Tribunali, giuristi e istituzioni. Dal Medioevo all’eta moderna,
Rom: I1 Mulino, 1989.

Ascheri, Mario, The Laws of Late Medieval Italy (1000-1500): Foundations for a
European Legal System, Leiden: Brill, 2013.

Ascheri, Mario, The City-States in Late Medieval Italy, Rom: Viella, 2024.

Baratto, Mario, La letteratura teatrale del Settecento in Italia. Studi e letture su
Carlo Goldoni, Vicenza: Neri Pozza Editore, 1985.

268



Basedow, Johann Bernhard, ,Einiibung in die Abhdngigkeit, in: Andrea van
Diilmen (Hrsg.), Frauenleben im 18. Jahrhundert, Miinchen: C.H. Beck, 1992.

Bellabarba, Marco, La giustizia nell'ltalia moderna. XVI-XVIII secolo, Bari: Editore
Laterza, 2008.

Bellavitis, Anna, ,,Il testamento a Venezia nel XVI secolo: diritto, dovere o spazio di
liberta?*, in: Renata Ago (Hrsg.): Famiglie. Circolazione di beni, circuiti di affettiin eta
moderna, Rom: Viella, 2008.

Bellomo, Manilo, Ricerche sui rapporti patrimoniali tra coniugi. Contributo alla
storia della famiglia medievale, Rom: Giuffre, 1961.

Bellomo, Manilo, L’ Europa del diritto comune, Bologna: 11 Cigno Galileo Galilei,
1989.

Bellomo, Manilo, The Common Legal Past of Europe, 1000-1800 (Studies in
Medieval and Early Modern Canon Law), Washington: Catholic University of America
Press 1995.

Bertani, Odoardo, Goldoni. Una drammaturgia della vita. Prefazione di Guido
Davico Bonino, Mailand: Garzanti, 1993.

Bertolini, Giacomo, Intenzione coniugale e sacramentalita del matrimonio. Vol. 2:
Approfondimenti e riflessioni, Padua: CEDAM, 2009.

Berutti, Mario, I/ matrimonio concordatario, Florenz: Parenti, 1958.

Besta, Enrico, Gli antichi usi nuziali del Veneto e gli statuti di Chioggia, Turin:
Fratelli Bocca Editore, 1899.

Biscione, Giuseppe, Statuti del Comune di Firenze nell’Archivio di Stato. Tradizione
archivistica e ordinamenti, Rom: Mura, 2009.

Bisicchia, Andrea, ,La donna nel 700 e nell’universo goldoniano”, in: Odoardo
Bertani (Hrsg.), Saggi attorno a Goldoni. Goldoni nostro contemporaneo, Gallarate:
Lazzati, 1987.

Bock, Gisela, Frauen in der europdischen Geschichte. Vom Mittelalter bis zur
Gegenwart, Miinchen: C.H. Beck, 2000.

Boggio, Maricla, Lezioni di drammaturgia. Carlo Goldoni, La Locandiera. Incontri
con gli allievi registri dell’accademia Nazionale d’Arte drammatica ,,Silvio D’Amico “,
Rom: Aracne, 2014.

Bonino, Guido Davico, ,,Una giovinezza irrequieta”, in: Carlo Goldoni, Gli
innamorati. 1 Rusteghi. La casa nova. Le smanie per la villeggiatura, Mailand:

Garzanti, 2001.

Bonino, Guido Davico, , Nota introdutiva®, in: Carlo Goldoni, La serva amorosa,
Torino: Giulio Einaudi Editore, 2007.

269



Bouwsma, William James, Venice and the Defense of Republican Liberty:
Renaissance Values in the Age of the Counter Reformation, Berkeley: University of
California Press, 1968.

Brambilla, Elena, ,,I reati morali tra corti di giustizia e casi di coscienza®, in:
Silvana Seidel Menchi, I tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII), Bologna: Il
Mulino, 2006.

Brambilla, Elena, Sociabilita e relazioni feminili nell’Europa moderna. Temi e
saggi, Mailand: FrancoAngeli, 2013.

Brandileone, Francesco, Saggi sulla storia della celebrazione del matrimonio in
Italia, Mailand: Ulrico Hoepli, 1906.

Brooks, Helen E. M., ,Negotiating Marriage and Professional Autonomy in the
Careers of Eighteenth-Century Actresses®, in: Eighteenth-Century Life 35, no. 2 (Spring
2011).

Brucker, Gene Adam, The Civic World of Early Renaissance Florence, Princeton:
Princeton University Press, 1977.

Brundage, James A., Law, Sex, and Christian Society in Medieval Europe, Chicago:
The University of Chicago Press, 1987.

Bubenik-Bauer, Iris, Frauen in der Aufklirung, Frankfurt am Main: Ulrich Helmer
Verlag, 1995.

Burke, Peter, The Fabrication of Louis XIV, London: Yale University Press, 1992.

Calimani, Riccardo, Storia della repubblica di Venezia. La Serenissima dale origini
alla caduta, Mailand: Mondadori, 2021.

Capaci, Bruno, / Simeoni Gianluca, Goldoni. La vita in commedia e la commedia
nella vita, Neapel: Liguori Editore, 2012.

Capern, Amanda L., The Routledge History of Women in Early Modern Europe,
London: Routledge Histories, 2021.

Cassola, Aldo, /] carteggio di Goldoni. Bari: Laterza, 1959.

Castagnetti, Andrea, I/ Veneto nel Medioevo. Dai comuni cittadini al predominio
scaligero nella Marca, Verona: Banca Popolare di Verona, 1991.

Cevolotto Mario, Carlo Goldoni avvocato veneto, Bologna: Licinio Cappelli
Editore, 1931.

Chabod, Federico, L 'Italia contemporanea, Turin: Piccola Biblioteca Einaudi, 2024.

Chilese, Valeria, ,,I processi matrimoniali veronesi (secolo XVI)*, in: Silvana Seidel
Menchi, [ tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII), Bologna: FrancoAngeli, 2006.

270



Codice Civile del Regno d‘Italia, Arz. /48, Turin: Stamperia Reale, 1865.

Codice Civile del Regno d’Italia, Arz. 149, Rom: Gazzetta Ufficiale del Regno
d’Italia, 1942.

Compagnino, Gaetano, I/ Settecento. L’arcadia. E l‘eta delle riforme, volume VI
tomo secondo, Bari: Laterza, 1974.

Comune di Rovigo (Assessorato alla Cultura Spettacolo e Pubblica Istruzione),
Goldoni fra maschere e storia, Rovigo: N.N., 1984.

Cozzi, Gaetano, Repubblica di Venezia e stati italiani. Politica E giustizia dal secolo
XVI al secolo XVIII, Turin: Giulio Einaudi, 1982.

Cozzi, Gaetano, 1l dibattito sui matrimoni clandestini. Vicende giuridiche, sociali,
religiose dell’istituzione matrimoniale tra Medio Evo ed Eta moderna, Venedig:

Dipartimento di studi storici, 1986.

Cozzi, Geatano, La Repubblica di Venezia nell'Eta Moderna. Dal 1517 alla fine
della Repubblica, Turin: UTET, 1992.

Cozzi, Gaetano, La societa veneta e il suo diritto. Saggi su questioni matrimoniali,
giustizia penale, politica del diritto, sopravvivenza del diritto Veneto nell Ottocento,
Venedig: Marsilio, 2000.

Cristellon, Cecilia, ,,I processi matrimoniali veneziani (1420-1545)“, in: Silvana
Seidel Menchi, / tribunali del matrimonio (secoli XV-XVIII), Bologna: FrancoAngeli,
2006.

D’Amico, Silvio, Carlo Goldoni e il teatro comico. Mailand: Garzanti, 1996.

Dazzi, Manlio, La serva amorosa. Con un saggio sull ‘arte del Goldoni, Mailand:
Mondadori, 1936.

Dazzi, Manlio, Carlo Goldonie la sua poetica sociale, Turin: Einaudi Editore, 1957.

Dean, Trevor, Marriage in Italy, 1300-1650, Cambridge: Cambridge University
Press, 1998.

De Beauvoir, Simone, Le Deuxieme Sexe, Paris: Gallimard, 1949.

De Beauvoir, Simone, Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, Hamburg:
Rowohlt Verlag, 2019.

De Gouges, Olympe, Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne, Paris:
Flammarion, 2021.

De Michelis, Cesare, Goldoni nostro contemporaneo, Venedig: Marsilio, 2008.

Della Corte, Andrea La vita di Carlo Goldoni, Turin: UTET, 1960.

271



Domini, Alessandra, Goldonis Theater im Zeichen der Aufklirung, Saarbriicken:
VDM, 2008.

Di Giacomo Mariagabriella, L’illuminismo e le donne. Gli scritti di Elisabetta
Caminer. “Utilita” e “piacere”: ovvero la coscienza di essere letterata, Rom:
Universita degli studi di Roma "La Sapienza", Centro Stampa d’Ataneo: 2022.

Duve, Thomas, ,,Von der Europdischen Rechtsgeschichte zu einer Rechtsgeschichte
Europas in globalhistorischer Perspektive®, in: Rechtsgeschichte - Legal History, Band
20, 2012.

Englhart, Andreas, Grundthemen der Literaturwissenschaft: Drama, Berlin: De
Gruyter, 2018.

Evangelisti, Silvia, ,,Nuns: A History of Convent Life, 1450-1700, Vol. 96, Nr. 2%,
in: The Catholic Historical Review, S. 346-348.

Faini, Enrico, ,,I notai e la costruzione dell'identita fiorentina entro il 1260: prime
indagini”, in: Giuliano Pinto (Hrsg.), Notariorum itinera. Notai toscani del basso
Medioevo tra routine, mobilita e specializzazione, Florenz: Leo S. Olschki Editore,
2018.

Fasano Guarini, Elena, , I giuristi e lo stato nella Toscana medicea cinque-
seicentesca”, in: Atti del Convegno internazionale di studi (9-14 giugno 1980), Firenze
e la Toscana dei Medici nell’Europa del Cinquecento. vol.l, Florenz: Leo S. Olschki,
1983.

Feci, Simona, ,,Guardare al futuro: il destino dei figli minori nei testamenti patemi
(Roma, XVII secolo)®, in: Renata Ago (Hrsg.): Famiglie. Circolazione di beni, circuiti

di affettiin eta moderna, Rom: Il Mulino, 2008.

Felten, Hans, ,Settecento, in: Volker Kapp (Hrsg.), [Italienische
Literaturgeschichte, Stuttgart: J.B. Metzler, 2007.

Ferrante, Luigi, Goldoni. La vita, il pensiero, i testi esemplari, Mailand: Accademia
Sansoni, 1971.

Ferrone, Siro, La vita e il teatro di Carlo Goldoni, Venedig: Marsilio, 2011.

Ferroni, Giulio, Storia della letteratura italiana. Dal Cinquecento al Settecento,
Mailand: Giulio Einaudi Editore, 1991.

Filippini, Nadia Maria, Donne sulla scena pubblica. Societa e politica in Veneto tra
Sette e Ottocento, Mailand: FrancoAngeli, 2007.

Focking, Marc, ,,Pamela und der Tod des Komischen. Zur funktionalen Ambivalenz
der Empfindsamkeit bei Carlo Goldoni“, in: Romanistisches Jahrbuch, Bd. 45,
Berlin/Boston: 1994, S. 142-163.

Gebhardt, Armin, Carlo Goldoni. Italiens bedeutendster Lustspieldichter, Marburg:
Tectum Verlag, 2008.

272



Gentile, Attilo, Carlo Goldoni e gli attori, Triest: Cappelli, 1951.

Gerhard, Ute (Hrsg.), Frauen in der Geschichte des Rechts. Von der Friihen Neuzeit
bis zur Gegenwart, Miinchen: C.H. Beck, 1997.

Geron, Gastone, Carlo Goldoni. La serva amorosa. La cameriera brillante. La
donna di governo, Mailand: Gruppo Ugo Mursia Editore S.p.A., 1994.

Geyer, Paul, ,,Zur Dialektik von »mauvaise foi« und Ideologie in Flauberts Madame
Bovary“, in: Theodor Berchem, Literaturwissenschaftliches Jahrbuch, 14. Band, Berlin:
Duncker & Humblot, 1999.

Giovanelli, Paola Daniecla, ,,Introduzione®, in Goldoni, Carlo, La serva amorosa,
Venedig: Marsilio, 2007.

Giovanelli, Paola Daniela, ,,Commento, L autore a chi legge*, in Goldoni, Carlo, La
serva amorosa, Venedig: Marsilio, 2007

Godineau, Dominique, ,,Die Frau der Aufklarung®, in: Michel Vovelle (Hrsg.), Der
Mensch der Aufkldrung, Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag, 1998.

Goldoni,Carlo, Mémoires de M. Goldoni pour servir a I’histoire de sa vie et a celle
de son thédtre, Paris: Duchesne, 1787.

Goldoni, Carlo, Mémoires de Goldoni, pour server a [’histoire de sa vie, et a celle
de son thédtre,Tome I et 11, Paris: Hachette Livre, 1822.

Goldoni, Carlo, Lettera di Carlo Goldoni a Girolamo Medebac, Rom: Colombo,
1900.

Goldoni, Carlo, ,,Mémoires de M. Goldoni”, in: Giuseppe Ortolani (Hrsg.), Tutte le
opere. Tomo I, Verona: Mondadori, 1935.

Goldoni, Carlo, La serva amorosa, Mailand: Rizzoli 1951.

Goldoni, Carlo, Lettere, in Tutte le opere a cura di Giuseppe Ortolani, Mailand:
Mondadori, 1956.

Goldoni, Carlo, Memorie, lettere, teatro. Introduzione scelta e commento di Cesare
Boldreghini, Florenz: La Nuova Vita, 1969.

Goldoni, Carlo, Mémoires de M. Goldoni pour servir a [’histoire de sa vie et a celle
de son thédtre. Introduction et notes de Paul de Roux, Paris: Mercure de France, 2003.

Goldoni, Carlo, Trilogia della Villeggiatura. A cura di Franco Fido, Venezia:
Marsilio, 2005.

Goldoni, Carlo, La serva amorosa. A cura di Paola Daniela Giovanelli, Venedig:
Marsilio, 2007.

Goldoni, Carlo, La Locandiera. A cura di Davico Bonino con uno scritto di Giorgio
Strehler, Mailand: Mondadori, 2012.

273



Grossi, Paolo, Das Recht in der europdischen Geschichte, Miinchen: C.H. Beck,
2010,

Guerci, Luciano, La discussione sulla donna nell’ltalia del Settecento. Aspetti e
problemi, Turin, Editrice Tirrenia, 1987.

Habermas, Jiirgen, Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu einer
Kategorie der biirgerlichen Gesellschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1990.

Hafner, Iris, Asthetische und soziale Rolle. Studien zur Identititsproblematik im
Theater Carlo Goldonis, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, 1994.

Herry, Ginette, ,,Goldoni e la Marliani ossia 1’impossibile romanzo®, in: Nicola
Mangini (Hrsg.), Studi goldoniani, Venedig: Musei Civici Veneziani/Casa di Goldoni,
1988,

Herrry, Ginette, Carlo Goldoni. Biografia ragionata. Tomo I 1707-1744, Venedig:
Marsilio, 2007.

Herry, Ginette, Carlo Goldoni. Biografia ragionata. Tomo II 1744-1750, Venedig:
Marsilio, 2009.
Herry, Ginette, Carlo Goldoni. Biografia ragionata. Tomo III 1750-1753, Venedig:

Marsilio, 2009.

Hésle, Johannes, Carlo Goldoni. Sein Leben, sein Werk, seine Zeit, Miinchen: Piper,
1993.

Hunecke, Volker, ,,Essere nobildonna nella Venezia del sei e del settecento®, in:
Susanne Winter, Donne e Venezia, Rom/Venedig: Edizioni di Storia e letteratura.

Centro tedesco di studi veneziani, 2004.

Hunt, Margaret, Women in Eighteenth Century Europe, New York: Routledge,
2010.

Janiak, Andrew, The Enlightenment's Most Dangerous Woman: Emilie du Chatelet
and the Making of Modern Philosophy, New York: Oxford University Press: 2024.

Jedin, Hubert, Die Geschichte des Konzils von Trient. Band II, Freiburg: Herder
Verlag, 1957.

Jemolo, Arturo Carlo, Il matrimonio nel diritto canonico. Dal Concilio di Trento al
Codice del 1917, Bologna: Societa Editrice il Mulino, 1993.

Jonard, Norbert, Introduzione a Goldoni, Rom: Laterza, 1990.
Kapp, Volker, Italienische Literaturgeschichte, Stuttgart: J.B. Metzler, 2007.

Kent, Dale, The Rise of the Medici. Faction in Florence, 1426—1434, Oxford:
Oxford University Press, 1978.

274



Kirshner, Julius, Pursuing Honor while avoiding sin: The Monte delle doti of
Florence, Mailand: Giuffre, 1978.

Klapisch-Zuber, Christiane, Women, Family, and Ritual in Renaissance lItaly,
Chicago: The University of Chicago Press, 1987.

Korber, Esther-Beate, Die Zeit der Aufkldrung. Eine Geschichte des 18.
Jahrhunderts, Darmstadt: WBG: 2012.

Kuehn, Thomas, Family and Gender in Renaissance Italy, 1300—1600, Cambridge:
Cambridge University Press, 2017.

Kunkel, Wolfgang / Schermaier, Martin, Rémische Rechtsgeschichte, 14. Auflage,
Koln: utb., 2005.

Kuttner, Stephan: Repertorium der Kanonistik (1140—1234): Prodromus Corporis
Glossarum I (Reihe: Studi e Testi, Band 71), Vatikanstadt: Biblioteca Apostolica
Vaticana, 1937.

Lane, Frederic C., Venice: A Maritime Republic, Baltimore: Johns Hopkins
University Press, 1973.

Lane, Frederic C., Storia di Venezia, Turin: Giulio Einaudi Editore, 1978.

Lansing, Carol, The Florentine Magnates: Lineage and Faction in a Medieval
Commune, Princeton: Princeton University Press, 1991.

Laven, Mary, Virgins of Venice: Enclosed Lives and Broken Vows in the
Renaissance Convent, London: Penguin Books, 2002.

Lehner, Ulrich L., The Catholic Enlightenment. The Forgotten History of a Global
Movement, Oxford: Oxford University Press, 2016.

Leuker, Tobias, ,Michele Steno als ,alter archangelus und ,pater patriae*.
Huldigungen auf einen Dogen an einer Epochenschwelle®, in: Deutsches Historisches
Institut in Rom (Hrsg.), Quellen und Forschungen aus italienischen Archiven und
Bibliotheken. Band 85, Perspectivia.net, 2005.

Lombardi, Daniela, Matrimonio di antico regime, Bologna: Il Mulino, 2001.

Lunari Luigi, ,,Una serva amorosa. Nel mondo borghese del Goldoni”, in: Carlo
Goldoni, La serva amorosa, Mailand: Rizzoli, 1997.

Maddalena, Edgardo, ,,.La serva amorosa del Goldoni®, in: Rivista Dalmatica, anno
I, fasc. 5, Florenz: Zara, 1900.

Marchisello, Andrea, ,,«Alieni thori violatio»: 1’adulterio come delitto carnale in
Prospero Farinacci (1544-1618), in: Silvana Seidel Menchi, [ tribunali del matrimonio

(secoli XV-XVIII), Bologna: I1 Mulino, 2006.

Marinella, Lucrezia, La nobilta et [’eccellenza delle donne co* diffetti et
mancamenti de gli huomini, Venedig: Giovanni Battista Combi, 1601.

275



Martinelli, Italo, I Della Scala di Verona. Il mito, la storia, Mailand: 11 Rio, 2020.

Masi, Ernesto, La vita i tempi gli amici di Francesco Albergati Commediografo del
Secolo XVIII, Bologna: Zanichelli, 1878.

Messbarger, Rebecca, The century of women: Representations of women in
eighteenth- century Italian public discourse, Toronto: University of Toronto Press,
2002.

Messina, Nuccio, Carlo Goldoni. Vita, opere, attualita, Rom: Viviani, 1993.

Miccoli, Giovanni, ,La Chiesa e il potere politico dal Medioevo all’eta
contemporanea®, in: Giorgio Chittolini, Storia d'ltalia. Annali. La Chiesa e il potere
politico dal Medioevo all'Eta contemporanea (Vol. 9), Bologna: Giulio Einaudi Editore,
1997.

Moliére, Les femmes savantes, Paris: Gallimard, 2013.

Momigliano, Attilio, Le opere di Carlo Goldoni. Scelte e illustrate per le scuole
medie, Turin: Loescher, 1970.

Momo, Arnaldo, La carriera delle maschere nel teatro di Goldoni Chiari Gozzi,
Venedig: Marsilio Editori, 1992.

Muir, Edward, Civic Ritual in Renaissance Venice, Princeton: Princeton University
Press, 1981.

Muir, Edward, Mad Blood Stirring: Vendetta and Factions in Friuli during the
Renaissance, Baltimore: The John Hopkins University Press, 1998.

Najemy, John M., 4 History of Florence, 1200-1575, Oxford: Blackwell, 2006.
Ortolani, Giuseppe (Hrsg.), Tutte le opere. Tomo IV, Verona: Mondadori, 1940.

Paget, Violet, I/ settecento in Italia. Accademie. Musica. Teatro, Neapel: Riccardo
Ricciardi Editore, 1932.

Pagliari, Anita, ,La donna nella vita e nella commedia di Carlo Goldoni, in: Vita
femminile italiana, Rom: 1907.

Pansini, Giuseppe, La Ruota fiorentina nelle strutture giudiziarie del Granducato di
Toscana sotto i Medici, Florenz: Leo S. Olschki, 1982.

Papagna, Elena, ,Storie comuni di sposi promessi. I processi della curia
arcivescovile di Tani nel tardo Settecento, in: I tribunali del matrimonio (secoli XV-

XVIID)*, a cura di Silvana Seidel Menchi e Diego Quaglioni, Bologna: 11 Mulino, 2006.

Passarella, Claudia, Interessi di partee logiche del processoLa giustizia civile a
Venezia in eta moderna, Turin: G. Giappichelli Editore, 2018.

Patti, Salvatore, Diritto della famiglia, Mailand: Giuffré Editore, 2011.

276



Petronio, Giuseppe, Geschichte der italienischen Literatur. Band 2: Vom Barock bis
zur Romantik, Tiibingen: Francke, 1993.

Pertile, Antonio, Storia di diritto italiano dalla caduta dell’impero romana alla
codificazione. Vol. IIl Storia del diritto privato, Bologna: Arnaldo Forni Editore, 1966.

Pirandello, Luigi, Introduzione a Luigi Pirandello. Lettere da Bonn 1889-1891,
Rom: Bulzoni, 1984.

Povolo, Claudio, /I processo Guarnieri, Koper: Buie, 1996.
Preto, Paolo, I servizi segreti di Venezia. Spionaggio e controspionaggio. cifrari,
intercettazioni, delazioni, tra mito e realta, Mailand: Edizioni Scientifiche Italiane

(E.S.I), 1994,

Prodi, Paolo, Il sacramento del potere. Il giuramento politico nella storia
costituzionale dell’Occidente, Bologna: Societa editrice il Mulino, 1992.

Raines, Dorit, L archivio familiare strumento di formazione politica del patriziato
veneziano, in: Accademie e biblioteche d'Italia, vol. 4, Rom, 1996.

Regno di Sardegna, Codice civile per gli stati di S. M. il Re di Sardegna, Turin:
Stamperia Reale, 1837.

Romano, Andrea, Famiglia, successioni e patrimonio famigliare nell’ltalia
medievale e moderna, Turin: G. Giappichelli Editore, 1994.

Roppo, Vincenzo, Istituzioni di Diritto privato, Bologna: Monduzzi Editore, 1994.

Rossini, Egidio, La professione notarile nella societa veronese dal Comune alla
Signoria, in: Economia e Storia vol. 18, Mailand: Guiffre, 1971.

Rousseau, Jean-Jacques, Emile ou De I’éducation, Paris: Garnier, 1762.

Ruggiero, Guido, The Boundaries of Eros: Sex Crime and Sexuality in Renaissance
Venice, New York: Oxfrod University Press, 1985.

Sancassani, Giulio, ,,Il Collegio dei Notai di Verona”, in: Licisco Magagnato, //
notariato veronese attraverso i secoli, Verona: Collegio Notarile, 1966.

Santangelo Cordani, Angela, La giurisprudenza della Rota romana nel secolo XIV,
Mailand: Giuffre, 2001.

Scannapieco, Anna, ,,Goldoni «avant et apres la lettre» (divagazioni proemiali)®, in:
Javier Gutiérrez Carou (Hrsg.), Goldoni «avant la lettre»: esperienze teatrali

pregoldoniane (1650-1750), Venedig: Lineadacqua Edizioni, 2015.

Scheible, Hartmut, Carlo Goldoni dargestellt von Hartmut Scheible, Reinbeck bei
Hamburg: Rowohlt, 1993.

Schiesari, Juliana, The Gendering of Melancholia: Feminism, Psychoanalysis, and
the Symbolics of Loss in Renaissance Literature, Ithaca: Cornell University Press 1992.

277



Schwaderer, Richard, Ein europdischer Komdodienautor. Carlo Goldoni zum 300.
Geburtstag. Carlo Goldoni commediografo europeo nel terzo centenario della nascita,
Miinchen: Meidenbauer, 2008.

Scognamiglio, Giuseppina, Ritratti di donna nel teatro di Carlo Goldoni, Neapel:
Edizioni Scientifiche Italiane, 2002.

Scognamiglio, Giuseppina, Le donne di Carlo Goldoni. Tra Venezia e Napoli,
Neapel: Edizioni Scientifiche Italiane, 2011.

Shaw, James E., ,,Women, credit, and dowry in early modern Italy®, in: Elise M.
Dermineur (Hrsg.), Women and Credit in Pre-Industrial Europe, Turnhout: Brepols
Publishers, 2018.

Simonetta, Marcello, Rinascimento segreto. Il mondo del Segretario da Petrarca a
Machiavelli, Mailand: Franco Angeli, 2004.

Sperling, Jutta Gisela, Convents and the Body Politic in Late Renaissance Venice,
Chicago: University of Chicago Press, 2000.

Spranzi, Aldo, La Locandiera di Carlo Goldoni. Una magnifica denigrazione della
femminilita, Mailand: Edizioni Unicopli, 2010.

Steele, Eugene, Carlo Goldoni. Life, Work, and Times, Ravenna: Longo, 1981.

Tanzini, Lorenzo, ,,Continuita delle istituzioni e modelli comunali nelle citta toscane
di Antico Regime”, in: Gian Maria Varanini, Rituali civici e continuita
istituzionalenelle citta italiane in eta moderna, Rom: Viella, 2023.

Tellini, Giulia, ,,Corallina 1751-1753. Sulla Donna vendicativa di Goldoni®, in:
Pompeo Giannantonio, Critica letteraria (Anno XLVil - Fasc. III - N. 184/ 2019),
Neapel: Paolo Loffredo Editore, 2019.

Tellini, Giulia, L officina sperimentale. Da “La donna volubile” a “La donna
vendicativa”, Florenz: Societa Editrice Fiorentina, 2020.

Theile, Wolfgang, Goldoni, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1977.

Theile, Wolfgang, ,,Aufklirung und Literatur in Italien. Ein problematisches
Verhiltnis®“, in: Scharold, Irmgard (Hrsg.), Carlo Goldoni. Gesammelte Aufsdtze 1972-
2002. Kritik — Analyse — Kontext, Essen: Die Blaue Eule, 2002.

Tognetti, Sergio, ,,Notai e mondo degli affari nella Firenze del Trecento”, in:
Giuliano Pinto (Hrsg.), Notariorum itinera. Notai toscani del basso Medioevo tra

routine, mobilita e specializzazione, Florenz: Leo S. Olschki Editore, 2018.

Torrente, Andrea, Manuale di diritto privato. 23. Edizione, Mailand: Giuffré
Editore, 2017.

Vallerani, Massimo, Medieval Public Justice. Washington, DC: Catholic University
of America Press, 2012.

278



Valsecchi, Chiara, L istituto della dote nella vita del diritto del tardo Cinquecento: 1
consilia di Jacopo Menochio, Florenz: Edizioni I’ Artistica Savigliano, 1994.

Valsecchi, Franco, L Italia nel Settecento dal 1714 al 1788. Con 501 illustrazioni
nel testo e 32 fuori testo di cui 16 a colori, Mailand: Mondadori, 1959.

Varanini, Gian Maria, ,,La crisi decisiva della signoria scaligera: esercito e societa
nella Guerra contro Padova (1386-1387)“, in: Francesco Bianchi (Hrsg), La guerra

scaligero-carrarese e la battaglia del Castagnaro, Vicenza: Istituto di Storia onlus,
2015.

Verde, Giuseppe, ,,L.’emergere dell’autonomia normativa del CSM (Notazioni a
margine del dibattito sulla riforma dell’ordinamento giudiziario”, in: Quaderni
Costituzionali: Rivista Italiana di Diritto Costituzionale, Bologna, Societa editrice il

Mulino, 2021.

Vescovo, Piermario ,Prefazione”, in: Carlo Goldoni, La locandiera, Mailand:
Feltrinelli Editore, 2021.

Villari, Rosario, Il Sud nella storia d’Italia, Bari: Editore Laterza 1973.

Vismara, Giulio, Famiglia e successioni nelle storia del diritto, Rom: Edizioni
Studium, 1975.

Vismara, Giulio, /I diritto di famiglia in Italia. Dalle riforme ai codici, Mailand:
Giuffre Editore, 1978.

Vismara, Giulio, Scritti di Storia Giuridica. Vol. 5. La Famiglia, Mailand: Giuffre
Editore, 1988.

Vismara, Giulio, Scritti di storia giudridica. Vol.6. Le successioni ereditarie,
Mailand: Giuffre Editore, 1988.

Viti, Gorizio, Scrittori e societa. Disegno storico della letteratura italiana, Florenz:
G. D’Anna, 1992.

Von Hefele, Karl Josef, Conciliengeschichten, Band 2, Kapitel X, Freiburg im
Breisgau: Herder, 1875.

Von Knigge, Adolph, ,,Gewohnung zur Unterwiirfigkeit”, in: Andrea van Diilmen
(Hrsg.), Frauenleben im 18. Jahrhundert, Miinchen: C.H. Beck, 1992.

Von Voltelini, Hans, Die naturrechtlichen Lehren und die Reformen des 18.
Jahrhunderts, in: Historische Zeitschrift, Band 105, Heft 1, 1910, S. 65-104.

Winroth, Anders, The Making of Gratian’s Decretum, Cambridge: Cambridge
University Press, 2000.

Wiesner-Hanks, Merry E., Women and Gender in Early Modern Europe (New
Approaches to European History, Cambridge: Cambridge University Press 2000.

279



Zorzi, Andrea, L ’amministrazione della giustizia penale nella Repubblica fiorentina.
Aspetti e problemi, Florenz: Leo S. Olschki, 1988.

Zuliani, Dario, La riforma penale di Pietro Leopoldo. Presentazione storica e indice
delle edizioni della Legge Toscana del 30 novembre 1786 (Tomo I e II), Mailand:
Giuffre, 1955.

Internetquellen:

Bordonali, Giulia, I diritti delle donne nel secolo dei Lumi: il periodo della
reggenza e la Rivoluzione francese, https://www.viqueria.com/diritti-donne-secolo-
lumi/, Abruf vom 19.03.2025.

Cantu, Cesare, Storia degli italiani. Tomi VI
https://www.gutenberg.org/cache/epub/66347/pg66347-images.html, Abruf  vom
07.04.2025.

Fido, Franco, Harvard University - Franco Fido,
https://rll.fas.harvard.edu/people/franco-fido, Abruf vom 10.03.2025.

Konzil von Trient, 24. Sitzung (11. November 1563), Dekret Tametsi, in: Deutsche
Geschichte in Dokumenten und Bildern, https://ghdi.ghi-dc.org/pdf/deu/Doc.63-
GER_Trient.pdf, Abruf vom 19.05.2025.

Kant, Immanuel, Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung? In: Berlinische
Monatsschrift, 1784, Heft 12, S. 481,
http://www.deutschestextarchiv.de/book/view/kant_aufklaerung 17847P=17, Abruf
vom 11.03.2025.

Italia Donna, La Donna e la societa del Settecento,
http://www.italiadonna.it/public/percorsi/01052/0105272c.htm, Abruf vom 19.03.2025.

Ortilani, Giuseppe, La locandiera. Nota storica (1910),
https://it.wikisource.org/wiki/La locandiera/Nota_storica, Abruf vom 20.12.2024.

Sansa, Anna, Carlo Goldoni «Avocat Vénitien» Droit et thédtre a Venise au XVIlle
siecle, https://sup.sorbonne-universite.fr/catalogue/civilisations-cultures-litteratures-
etrangeres/carnets-italiens/carlo-goldoni-avocat-venitien, Abruf vom 10.03.2025.

Statuta  civitatum.  Leges et  statuta  civitatis ~ Veronae  (Verona):
https://www.deutsche-digitale-
bibliothek.de/item/YIDMD2CNHPHVRBEIAS4XMCQHMF4PVVRR, Abruf vom
07.04.2025.

Vento Segreto, Perché si dice Verona Scaligera?, https://venetosegreto.com/perche-
si-dice-verona-
scaligera/#:~:text=La%20famiglia%20Scaligera%2C%?20originaria%?20da,citta%20in%
20modo%?20quasi%?20indipendente, Abruf vom 07.04.2025.

280


https://www.gutenberg.org/cache/epub/66347/pg66347-images.html
https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/YIDMD2CNHPHVRBEIAS4XMCQHMF4PVVRR
https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/YIDMD2CNHPHVRBEIAS4XMCQHMF4PVVRR

